
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 12

Artikel: Siehe, er kommt!

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134950

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134950
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Siehe, er kommt!
Ich bin vor kurzem wieder auf dem Friedhof von Bad Boll an den

Gräbern der beiden Blumhardt gestanden. Auf dem mächtigen Grabstein

des Vaters steht in leuchtend grossen Lettern das Wort: «Siehe,

er kommt!» Dahinter, auf dem Grabe seiner treuen Mitkämpferin
Gottliebin, die andere, grosse Losung von Möttlingen und Boll:
«Jesus ist Sieger!» Gegenüber aber erhebt sich nun das Grabmahl
Blumhardt des Sohnes und darauf heisst es:

«Dass Jesus siegt,
Bleibt ewig ausgemacht,
Sein wird die ganze Welt.»

So antwortet der Sohn durch seinen ganzen Lebenskampf, durch
Enttäuschung und Erfüllung, Niederlage und Sieg dem Vater. Ich stand

vor diesem Wort: «Siehe, er kommt!», die Seele noch erfüllt von all
den dunklen und hellen Bildern des heutigen Weltzustandes, die mir
meine grosse Reise durch Deutschland und die skandinavischen Länder

gezeigt; ich schaute hinaus in die weite, stille Landschaft, über
der das Abendrot glühend aufstieg, und es war mir, als höbe sich das

Wort von dem wuchtigen Grabmal empor an den Himmel und leuchtete

brennend über der ganzen Welt, als Gericht und Verheissung,
den ganzen Sinn des heutigen Geschehens ausdrückend: «Siehe, er
kommt!» Ich glaube nicht, dass es ein Wort gibt, das richtiger, tiefer,
gewaltiger und zugleich kürzer den Kommentar zu der heutigen
Weltstunde lieferte. Ihr Licht und ihr Dunkel, ihr Gutes und ihr Böses werden

gleichmässig dadurch gedeutet.

Wenn wir in der heutigen Welt herumkommen, sei es bloss im
Geiste, sei es durch persönliche Berührung mit den Menschen und
Verhältnissen, so stossen wir überall gleichmässig auf einige bestimmte
Erscheinungen.

Es herrscht heute überall Reaktion, politische, soziale, religiöse.
Ueberall hat sie ihren Hauptsitz in den Kreisen der Intellektuellen
auf der einen und im Bauerntum auf der andern Seite. Diese Reak-

36 565



¦

tion hängt zusammen mit einer Stimmung des Unglaubens gegenüber

allen menschlichen Idealen, die man ebenfalls gleichmässig überall

antrifft und die bei tiefern Naturen wohl in Verzweiflung
übergeht. Schuld an dieser Stimmung ist der wirkliche oder
vermeintliche Schiffbruch fast alles dessen, was aus dem Krieg und der
Revolution als tröstende Verheissung emporgestiegen war: des

Sozialismus, des Friedensideals, der neuen Demokratie, ja, man möchte
im Sinne dieser Menschen fast sagen, des Reiches Gottes selbst.

Mit dieser ungläubigen oder verzweifelten Stimmung wieder hängt
zusammen das furch tb are Offenbarwerdendes Bösen.
In verschiedenen seiner Formen tritt dieses so nackt und so riesenhaft

hervor, wie noch niemals solange die Erde steht. Dies gilt jedenfalls

vom Mammonismus. Noch nie ist die Menschheit so
unbedingt unter seinem Zeichen gestanden wie heute. Wir werden von
den Banken und dem, was hinter ihnen steht, regiert. Die Diplomaten
sind die Marionetten des internationalen Finanzkapitals. Die
politischen Probleme sind Geldprobleme. Und das kann leicht für eine

ganze Periode noch viel schlimmer werden. In welchem Masse diese
Macht auch die Seelen der heutigen Menschen erfüllt und mit
welcher götzendienerischen Leidenschaft sie aus ihnen aufschäumt, wenn
sie bedroht erscheint, hat unter uns der Kampf um die Vermögensabgabe

mit offenbarender Klarheit gezeigt. — Zum Mammonismus

gesellt sich, vielfach eng mit ihm verbündet, die Brutalität. Sie

tritt hervor in der Bewunderung roher Dinge und Menschen, vor
allem einer gewissen Art von Sport und seiner Helden; in der
Vergötterung der blossen Kraft und des äuseren Erfolges; in der immer
skrupelloseren Art, den Gegner zu bekämpfen und sich seiner zu
entledigen, aber auch in vielen andern Formen. — Dass solche Brutalität

nicht ohne Entfesselung des Egoismus möglich ist, liegt auf
der Hand. Sie ist in vielen Fällen einfach eine Aeusserung des
Willens, sich um jeden Preis durchzusetzen. Diese Art von Willen
herrscht noch wie eine Art Besessenheit über einen grossen Teil
unseres Geschlechtes und macht gerade in den höheren Sphären des
Lebens ein gemeinsames Arbeiten so schwer möglich. Wir erleben
aber auch in der politischen und wirtschaftlichen Sphäre Entfaltungen

eines Macht- und Gewaltdranges einzelner Menschen, die ins
Dämonische übergehen, Sie haben freilich eine Analogie an dem Stre-

566



ben gewisser geistiger «Führer» aller Art, die Menschen durch allerlei

Künste in ihren Bann zu zwingen. — Dass das Laster an
solchen Zuständen einen Nährboden findet, auf dem es sich unerhört
entfalten kann, versteht sich fast von selbst. Der Alkoholismus hat

in Europa überall wieder zugenommen, zum mindesten die
Alkoholstimmung. Die geschlechtliche Ausschweifung überflutet alle Dämme

und kennt keine Scheu mehr. Wir leben namentlich in den grossen
Städten inmitten eines Höllensumpfes. — Endlich möchte ich noch

als ein Charakteristikum der heutigen Lage, das man überall, im Norden

und Süden, in merkwürdiger Uebereinstimmung der Erscheinungsformen,

antrifft, die Zuspitzung der Gegensätze nennen.
Sie zeigt sich besonders auf dem Gebiete der Sozialpolitik. Die
mittleren Parteien werden zerrieben zugunsten der Extreme von Rechts
und Links, die einander gegenseitig hervorrufen und verstärken. Nicht
nur geht die Gesellschaft immer deutlicher in die zwei grossen
feindlichen Lager, die ich nicht zu bezeichnen brauche, auseinander,
sondern auch in ihnen selbst waltet deutlich die Neigung zum Extrem
hin. Diese ganze Tendenz tritt allerdings nicht überall gleich deutlich

hervor; sie wird da und dort vorübergehend von andern
Bewegungen durchkreuzt und gemildert; doch ist sie überall vorhanden
und alle Zeichen deuten darauf hin, dass sie noch zunehmen wird.
Aber in Einem finden sich Rechts und Links zusammen: die Zuspitzung

bedeutet, dass der Gegensatz auf den Kampf der Gewalt
hinausläuft.

Wenn wir das alles zusammennehmen und es vielleicht im Geiste
ergänzen durch all das, was dazu gehört, hier aber nicht angeführt
werden kann und soll, dann bekommen wir ein furchtbares Bild, Es

ist das Bild eines fortwährenden Sinkens in die Tiefe, der Hölle
entgegen, das Bild eines Untergangs. In der Tat, wenn man durch unsere
grossen Städte geht, besonders des mittleren und südlichen Europa
(der Norden ist unversehrter), und sich die Menschen ansieht, so

muss man in tiefster Seele erschrecken über diesen Zug von
verbissener Brutalität und schamloser Offenheit des Bösen, diese
bis in Kleidung und äusseres Benehmen hinein sich zeigende
Verwilderung und Verlotterung, die uns überall entgegentritt. An
diesen und andern Erscheinungen tritt, wie ich schon angedeutet
habe, immer deutlicher ein dämonischer Zug hervor. Es geht

567



über den Bereich des Menschlichen hinaus. Das fühlt man denn auch

immer allgemeiner.
2.

Und nun, was sollen wir dazu sagen? Sind diese Erscheinungen so

zu verstehen, dass sie uns einfach trostlos machen müssten?

Ich glaube im Gegenteil — wenn ich paradox reden darf — dass sie

uns zum Trost gereichen können. Sie offenbaren ihren Sinn in dem:

«Siehe, er kommt!» Alle diese Erscheinungen sind Symptome einer
tiefen Beunruhigung der Geister, Daraus ist die Reaktion im
letzten Grunde zu erklären, Reaktion ist nicht mit konservativer
Gesinnung zu verwechseln. Diese hat etwas Ruhiges, Ueberzeugtes.
Reaktion aber ist ein Erzeugnis der innern Unsicherheit; sie ist ein letztes

verzweifeltes Sichwehren von Mächten, die spüren, dass ihre Zeit
vorüber ist, dass sie gerichtet sind. Die Reaktion glaubt nicht an sich
selbst, darum auch ihre Neigung zur Gewalt. Darum aber brauchen
auch wir nicht an sie zu glauben. Das, was diese Reaktion verteidigt, ist
innerlich unterhöhlt; es muss; stürzen und kann nur für kurze Zeit noch

gestützt werden. Wohl mag das Neue nicht genau in den Formen kommen,

die seine Anhänger erwartet, und mag im Alten noch ein Stück
Wahrheit sein, aber die alten Formen müssen stürzen. Was aber
den oft in Verzweiflung übergehenden Unglauben betrifft, der auf
der einen Seite das Alte stützt, auf der andern in alles Böse hineintreibt,

so lässt sich wohl erkennen, dass er, als der Dämon, der er
ist, trotzdem Gottes Werk treiben muss. Es ist wohl ein gar tiefes
Gesetz, dass Verzweiflung dem wahren, starken Glauben vorausgehen
muss. Zu diesem führt nicht leicht ein anderer Weg. Jener Glaube
an die rasche und leichte Verwirklichung grosser menschlicher Ideale

war doch vielfach zu oberflächlich, blosser Schaum, nicht starke,
tragende Kraft. Es muss tieferer Grund erreicht werden, wenn jene
Dinge möglich und standfest werden sollen, und zu diesem tieferen
Grunde drängen wir in den Schmerzen des Zweifeins und Verzweifeins

vor. Es müssen viele Götzen im Feuer verzehrt werden, bevor
der wahre Gott offenbar werden kann. Das ist, nebenbei gesagt, wohl
auch der tiefere Sinn des chaotisch en Zustandes der Zeit, Das
Chaos gehört zum Suchen; im Chaos müssen die Menschen Gott
suchen lernen, durch die Ueberwindung des Chaos seiner inne werden.

568



In diesem Sinne gehört das Chaos als Vorbedingung zu jeder neuen

Schöpfung.
Mit diesem Punkte hängt auch der sittliche Zerfall zusammen. Ich

muss, damit man mich nicht missverstehe, ausdrücklich erklären, dass

ich entsetzlich darunter leide. Trotzdepi ist es meine tiefe Empfindung,

dass wir auch ihn in letztem Grunde nicht bloss als böse zu
verstehen brauchen. Wirkt nicht auch in all der Zügeliosigkeit des

Mammonismus und Egoismus, der Brutalität und Sinnlichkeit ein
Moment der tiefen Beunruhigung? Wollen sich die Menschen damit
nicht betäuben? Warum aber empfinden sie dieses starke Bedürfnis

nach Betäubung? Ganz offenbar, weil etwas Besseres sich in den
Tiefen ihrer Seele regt, etwas, wozu sie sich aber nicht recht bekennen

und entsohliessen mögen, an das sie noch nicht recht glauben
können. Sie sind einem Bessern mitten in der Verzweiflung ihres
schlimmen Wesens ganz nahe; sie sind nur durch eine dünne Wand

von ihm getrennt. Es wird vielleicht gerade heute wieder eine sehr
wesentliche Wahrheit, dass «die Zöllner und Dirnen dem Reiche Gottes

näher sind als die Pharisäer und Schriftgelehrten». Es war doch
mit unserer nun zerfallenden «Sittlichkeit» nicht immer so weit her.
Schliesslich war sie zum grossen Teil nur ein Firnis, Wir gehen
vielleicht durch den Zerfall einer ungleich wertvolleren und sieghafteren
Offenbarung und Entfaltung des Guten entgegen.

Damit ist wohl auch der Schlüssel zu der Tatsache der ganzen
Offenbarung des Bösen und der Zuspitzung der Gegensätze, die unsere
Lage kennzeichnen, gefunden. Es ist in diesen Blättern schon oft
gezeigt worden, wie der Sieg des Guten gerade durch die vollendeten
Offenbarungen des Bösen hindurch zustande komme. Das Böse richtet

sich selbst, indem es sein wahres Gesicht zeigt. Der Militarismus,
der prinzipiell gestürzt ist, ist gestürzt, weil er seine vollendete
Gestalt angenommen hatte. Nun kommt der Mammonismus dran. Er
muss sich offenbaren, um sich zu richten. Das Gericht hat schon
begonnen. Das ist der tiefste Trost — und kein künstlich gesuchter —
für die Niederlage vom 3. Dezember. In solchen Zusammenhängen
gewinnt die Auffassung des Johannesevangeliums vom Wesen des
Gerichtes ihre mächtige Bedeutung: «Das ist das Gericht, dass das Licht
in die Welt gekommen ist und es liebten die Menschen die Finsternis
mehr als das Licht; denn ihre Werke waren schlecht. Denn jeder, der

569



das Schlechte tut, hasst das Licht und kommt nicht ans Licht, dass

seine Werke nicht geprüft werden. Wer aber die Wahrheit übt, kommt
ans Licht, dass seine Werke offenbar werden als solche, die in Gott
getan sind.» (Joh. 3, 15—21.) Das Licht richtet. Es ist gerade das

Kommen des Guten, das das Böse hervortreibt. Dieses wehrt sich.

Es ist Verzweiflung. »Die ganze ungeheure Offenbarung des Bösen,
die wir erleben, ist verursacht durch die Offenbarung des Guten,
die kommt. Die Welt ist auf der Oberfläche so schmutzig, weil sie in
der Tiefe durch eine gewaltige Gährung gereinigt wird. Das scheint
mir der Schlüssel, der uns das Geheimnis des Bösen dieser Tage
öffnet, soweit es uns geöffnet werden soll. Es ist eine Sache voll Hoffnung

und Trost •— nicht kleiner Hoffnung auf kleine Siege und kleinen

Trostes ob kleinen Erfolgen, sondern grosser Hoffnung auf grossen

Sieg und grossen Trostes ob ganzem Erfolg.
Die Zuspitzung der Gegensätze aber bedeutet bloss eine

Potenzierung dieser Offenbarung. Sie setzt das, worauf es ankommt, ins

hellste Licht, sie treibt die zentralen Wahrheiten und Probleme so

deutlich hervor, dass jedermann sie sehen kann und muss. So wird
heute in der Verschärfung der politisch-sozialen Gegensätze auf die

Gewalt hin das Problem der Gewalt, dieses menschliche
Zentralproblem, für das innere Leben der Völker ebenso deutlich offenbar
gemacht, wie der Weltkrieg dies für das Verhältnis der Völker
zueinander getan hat. Es ist mit Händen zu greifen, dass uns die
Aufgabe gestellt ist, dieses Problem zu lösen, und zwar so, dass wir die
Gewalt überbieten durch den Geist, ja, um das Höchste zu nennen,
auf das doch alles sich eigentlich zuspitzt: die Liebe.

Durch diese ganze Offenbarung und Zuspitzung sollen überhaupt
die menschlichen Grundprobleme und Grundwahrheiten klar herausgesetzt

und die Seelen vor Entscheidungen gestellt werden. Das ist
etwas Grosses. So allein kann das Unbedingte wieder zur Geltung
kommen, der ganze Ernst der Wahrheit klar werden. So treten
einander heute immer deutlicher zwei Welten entgegen: die alte
Welt, die Welt der Gewalt, des Mammons, der Entheiligung des
Menschen durch sich selbst und andere in Ausbeutung, Versklavung,
Laster, die Welt des Krieges, des Kapitalismus, des Machtstaates, das
alles verbündet mit einer gewissen Art von Religion — und die neue
Welt des Reiches Gottes, des Friedens, des gegenseitigen Dienens,

570



der neuen Freiheit und Liebe. Der Ringkampf dieser beiden Welten
wird immer gewaltiger und immer furchtbarer werden. Die alte Welt
wird äusserlich lange die Oberhand haben, die Offenbarung des Bösen

zunehmen und die des Guten äusserlich übertreffen, aber dies gerade,
weil das Gute von der Tiefe her vordringt, aber; gerade damit die volle
Offenbarung des Guten vorbereitend!

Aber das alles bedeutet: «Siehe, er kommt!» Denn von wem geht
diese ganze Unruhe aus, wenn nicht von ihm? Es ist seine Welt,
die näher rückt, es ist sein Gericht, das sich in all diesen Erscheinungen

vollzieht. Ja, machen wir es uns klar: sie sind Gericht; sie

gehen nicht bloss dem Gericht voraus, sie sind es schon. Es ergeht
Gericht über die Welt, es ergeht aber auch Gericht über die Religion,

über ein Christentum, das sich mit der Welt verbündet, das,

nachdem es lange genug den Militarismus gestützt, nun — wie bei
Anlass der Vermögensabgabe — den Mammonismus stützt. Unser
Sinken in den Abgrund, der Hölle entgegen, ist das Weltgericht
Christi. Es ist das, was die alten Bilder symbolisch darstellen. ~Es~~ist-

das Gewaltige, Herrliche, Trostvolle an all den Erscheinungen der
Gegenwart, dass es nun um seine Sache bitter ernst geworden ist.
Aber hinter dem Gericht steht die Verheissung. Sie leuchtet dem,
der Augen hat für Gottes Schaffen und Wollen, schon durch das

Dunkel hindurch: «Siehe, er kommt!»

3.

Wir haben bisher bloss auf die dunkle Seite im Bilde unserer Zeit
geachtet und sind zu dem Ergebnis gekommen, dass gerade sie, die
so viele auf das Gute hoffenden Menschen zur Verzweiflung bringt,
uns zur Verheissung wird. Und zwar dies nicht etwa nach der etwas
zweifelhaften Regel der populären Eschatologie (Erwartung der letzten

Dinge): «Es ist so schlimm, dass Christus kommen muss»,
sondern weil dies Schlimme selbst ein Merkmal an sich zu tragen scheint,
durch das diese Finsternis als eine von dem kommenden Licht erzeugte
charakterisiert ist. Aber diese ganze Auffassung bekommt erst dann
ihre rechte Sicherheit, wenn wir auch schon etwas von diesem Lichte
zeigen können, wenn wir die andere Seite am Bilde der Zeit ins
Auge fassen.

Diese andere Seite ist vorhanden. Es kann sie eigentlich jeder

571



mmmmmmmmmmm

sehen: es ist das Andrängen der neuen Welt, das nicht aufhört. Ich

erinnere an die Tatsachen, die schon auf der Oberfläche sichtbar sind.

Der Sturm auf den Militarismus geht weiter. Er ist mit nichten
gebrochen. Vielmehr ist der Militarismus gebrochen. Er hat keinen
moralischen Halt mehr. Wenn eine Macht, wie Krieg und Militarismus,
einmal des Nimbus, von dem sie doch lebten, so entkleidet und so

fragwürdig geworden ist, wie heute, dann ist es fertig mit
ihr, mag sie sich auch noch eine Zeitlang ein Scheinleben
erhalten. Ebenso geht der Ansturm gegen den Kapitalismus
weiter. Auch hier haben zeitweilige Rückschläge nicht die
Bedeutung, die wir ihnen beimessen, weil wir den Dingen zu nahe sind
und die Perspektiven zu kurz nehmen. Auch diese Macht ist gebrochen,
wenn auch zuzugeben ist, dass ihre «Offenbarung» vielleicht noch ein
Stück weitergehen muss, bis ihr moralischer Sturz jedermann ebenso

deutlich ist wie der des Militarismus. Wir dürfen in Bezug auf diese

zwei, wie auf alle ähnlichen Probleme, nicht vergessen, dass auch

geistige Schlachten und Kriege beständig ihr Gesicht wechseln, dass

ihr Bild sich verschiebt und gelegentlich Verwirrung entsteht. Da
kann man denn leicht meinen, alles sei verloren, während ein
Beobachter von höherer Warte aus wohl sähe, dass die Sache gut stehe.
Wir verfallen noch leicht dem Irrtum, dass wir die Erfolge in einer

ganz bestimmten Form und sozusagen an einem ganz bestimmten Orte
haben wollen. Wenn sie so nicht eintreffen, sind wir bereit, zu
verzagen und beachten gar nicht, dass in andern Formen und an andern
Orten unerwartete Siege eingetreten sind. Auch möchte ich noch einmal

davor warnen, die Perspektive zu klein zu nehmen. Wir können
uns die heutige Weltgärung und den Sinn der Zeitenwende nicht gross
genug denken. Die geistigen Dimensionen sind ungeheuer. Da meinen
wir wohl etwa, dieser Ozean sei in Ruhe, es herrsche Stagnation,
aber ein Auge, das — geistig und zeitlich geredet — weitere Dimensionen

umfassen könnte, würde ohne Zweifel bemerken, dass die scheinbare

Ruhe in Wahrheit ein ungeheure Bewegung ist. Diese Bewegung
ist Wellenbewegung, ein Hin und Her, gewiss, damit müssen wir rechnen.

Wir können mit unsern Zielen und Hoffnungen zeitweilig gar
sehr ins Gedränge und ins Hintertreffen kommen. Aber dieses Hin und
Her hat seinen guten Sinn, denn nur dadurch können die Dinge
«offenbar» werden und zur Reife kommen. In diesem Hin und Her

572



brechen immer neue Wahrheiten auf, treten immer neue Stadien des

Fortschrittes (oft in Form von scheinbaren Rückschritten) ein, bis
der völlige und entscheidende Durchbruch erfolgt. Viele, viele von
uns, wir alle, haben weitere Perspektiven, grössere Gedanken, tiefer

blickende Augen nötig. Ihr vielen leicht Verzagenden, Ihr seid

zu kurzsichtig; Ihr verliert zu rasch den Atem. Wer mit Gott gehen

will, besonders in solchen Sturm- und Schöpfungszeiten, muss beweglich

sein, einen tiefen Atem haben und ein starkes Herz. Aber den

tiefen Atem und das starke Herz gibt ein echter Glaube, ein
Glaube, der sich wirklich an Gott hält, statt bloss an des eigenen
Herzens Hoffnungen und Träume. Gott enttäuscht nicht, der wirkliche

Gott. «Siehe, er kommt!»
Wir haben uns aber, wie gesagt, niit alledem mehr an die

Oberfläche der Zeit gehalten. Steigen wir nun etwas tiefer hinunter, dorthin,

wo ihre eigensten Kräfte sich regen, wo die Zukunft arbeitet, die

so ganz anders1 ist als die Gegenwart. Hier muss wieder ein dringender
Rat gegeben werden. Wir dürfen, wenn wir den Sinn der Zeit
beurteilen wollen, uns ja nicht bloss an die Oberfläche halten. Einmal
darum nicht, weil hier bei weitem nicht das Bedeutsamste geschieht.
Was hier geschieht, und zwar an Gutem und Grossem, ist nur ein
Symbol des Bessern und Grössern, was in der Tiefe vorgeht. Sodann
haben wir ja zu zeigen versucht, wie so viel Schmutz und Unrat auf
die Oberfläche kommt, weil die Tiefe sich in gewaltiger Gärung
reinigt.

In der Tat geht in dieser Tiefe allerlei vor, was jetzt nur wenige
recht sehen, was aber eines Tages ans Licht kommen und die Welt
verändern wird. Man kann es vielleicht am besten beobachten, wenn
man, wie der Schreibende soeben Gelegenheit hatte, rasch nach
einander allerlei Völker und Menschen kennen lernt.. Es ist erstaunlich,
wie überall alle tieferen Seelen — und im Grunde alle Seelen,
denn wir sind eine Einheit —, von den gleichen Fragen und Aufgaben
bewegt werden. Da ist vor allem die des Besitzes. Sie lässt den
Menschen keine Ruhe mehr. Immer wieder habe ich in kleinen oder
grossen Kreisen die Frage der Gütergemeinschaft, der Entäusserung
des Eigentums, der freiwilligen Armut zu erörtern Anlass gehabt, und
immer wieder habe ich Menschen getroffen, die diesen Weg wirklich
erwählt haben. Hier öffnet sich der Blick auf eine der Hauptformen

573



der Revolution Christi, die kommen wird. Ich frage aber auch: sollte
nicht das Fieber des Mammonismus eine Aeusserung dieser Unruhe
in der Tiefe sein? — Ein anderes Problem dieser Art ist die Frage
nach der Stellung zum ganzen Reiche der Gewalt, von dem Staat,
und Militär, teilweise sogar das Recht ein Ausdruck sind. Man sieht,
dass hier eine ganze Weit in den Seelen zerbricht. Die Dienstverweigerung

tritt an Stellen auf, wo man sie nie erwartet hätte. Es bereiten
sich im Schosse eines sich erneuernden, ernsthaft werdenden Christentums,

besonders inmitten einer neu zu Christus kommenden Jugend,

grosse Dinge vor. — Ebenso bezeichnend und stets wiederkehrend ist
der Zug nach unten, der Drang nach Bruderschaft. Immer
und immer wieder trifft man auf kleine oder grosse Kreise von
Menschen, wo Bürgerliche (ihrer Herkunft und Stellung nach) und
Proletarier, Hochgeschulte und Ungeschulte, Parteilose, Sozialisten,
Kommunisten, Anarchisten, ja sogar Bauern und Arbeiter, sich zusammenfinden

in einem verbindenden Ideal und einer Bruderschaft. Die

Prinzipien der Sache, die die irreführenden Namen «Volkshochschule»,

«Settlement», «Siedelung» tragen, sind überall am Werke und
schaffen da und dort rasche und wundervolle Frucht. Die besten
Gedanken einer «pädagogischen Revolution» sind Gemeingut aller lebendigen

Geister und erfahren da und dort eine Verkörperung. Kurz, es ist
eine ganz neue Welt schon vorhanden, eine Welt, die völlig anders ist
als die unserer Zeitungen, Parlamente, offiziellen Kirchen- und Schul-
tümer. Diese sind die Gegenwart (oder doch Scheingegenwart), jene
Welt ist die Zukunft, Sie ist das Neue, das Unerwartete. Sie wäre
nicht da, wenn sie nicht da sein müsste; so sie da ist, kann sie

nicht anders, als die Zukunft sein.
Hier offenbart sich also der tiefere Sinn dessen, was auf der

Oberfläche durcheinanderwogt, des Guten und des Bösen. Der Antimilitarismus

erfüllt sich in neuer Liebe und Bruderschaft, der Sozialismus

und Kommunismus in einem neuen Gemeinschaftssinn des ganzen

Lebens, einer neuen Einstellung zu Besitz, Eigentum, weltlichen
Gütern überhaupt. Auch das Böse findet, wie gesagt, hier seine Deutung

und, fügen wir hinzu, seine Erlösung, Denn was war es im
Grunde anders, als ein Missverständnis? Er suchte am falschen Ort
Stillung für den Hunger nach Leben, Es war zum Teil ein Suchen des
Gottesreiches, aber ohne Gott. Wie soll man den politischen Kom-

574



munismus anders deuten, denn als einen furchtbar verirrten Ersatz
für den fehlenden Kommunismus des Reiches Gottes, als einen
Kommunismus des Antichrist anstelle des Kommunismus Christi, den die

Christenheit schuldig blieb? Wie soll man den fieberhaften Mammonismus

und die Sinnen- und Genussgier anders auslegen, denn als

einen Versuch, den Unendlichkeitsdurst der Seele mit der Welt zu

sättigen? Können die Menschen anders, wenn sie nicht Gottes Leben
haben? Wo sollen sie den Glauben an die Möglichkeit eines andern
Lebens hernehmen? Und gilt dies nicht ganz besonders von dem
Problem der Gewalt? Wenn sich die Entwicklung bestimmter
Bewegungen und Kämpfe auf den Gewaltglauben zuspitzt, ist das nicht
natürlich, solange man bloss mit der Welt rechnet? Ist der Gewaltglaube

in seiner heutigen, reflektierten, überspannten, herausfordernden

Form nicht ein Schrei nach einer Macht, die über der Gewalt
steht, die die Gewalt unnötig macht? — Diese ganze Bewegung, die
des Guten und des Bösen, wird erfüllt und erlöst in der Revolution
Christi, die nun aus der Tiefe her im Anzug ist. Alle Verheissungen
und alle Nöte der Zeit treiben zu Einem hin, spitzen sich zu Einem
zu: zu einer neuen Nachfolge Christi. In ihr kommt er zu uns.
«Siehe, er kommt!»

Aber wir dürfen, ja müssen noch einen Schritt weiter in die Tiefe.
All diese neuen Fragen, diese starken Beunruhigungen, diese neuen
Wege, sie sind nur die Wirkung der tiefen Empfindung, dass er
kommt. Ich meine, dass die Seelen überall und immer zahlreicher,
immer inniger auf neue Offenbarung warten. Sie spüren, dass

dieses neue Leben und Wollen nur einen Sinn hat, wenn dahinter eine
starke, überlegene Wahrheit, eine Welt der Wahrheit steht. Sie

spüren, dass dies die Wahrheit ist, die Christus heisst, dass aber diese
Wahrheit durchaus neu erfasst werden muss. Sie spüren auch, dass
diese Wahrheit eine weltgestaltende, welterlösende ist, dass sie

Hoffnung und Zukunft bedeutet, dass erst in ihrem Hervortreten

die heutige Weltrevolution zu Ende komme. Dieses Suchen
nimmt da und dort auf der Oberfläche die Form eines neuen kirchlichen

Enthusiasmus an, aber in der Tiefe scheint mir deutlich genug,
dass es von Kirche und Theologie weg zu einer neuen Unmittelbarkeit,
einer neuen Wirklichkeit Christi in der Welt und im Laien-
g e w a n d führe. Es lebt jedenfalls in den Gemütern und wird immer

575



stärker, die Ahnung, ja der Glaube, dass wir neuen, ungeahnten
Entfaltungen der Siegeskraft Christi entgegengehen. Gerade aus dem
Zusammensturz der Kultur, der Welt und der Weltreiche braust es

mächtig auf:
«Dass Jesus siegt,
Bleibt ewig ausgemacht,
Sein wird die ganze Welt,»

4,

Siehe, er kommt! Wir müssen nur Augen haben, ihn zu sehen.

Wir können nur dann arbeiten, wenn wir ihn sehen. Sonst fehlt uns
bald Mut und Glauben dazu. Aber wenn wir dieses Licht sehen, dann
können wir, müssen wir arbeiten. Denn nichts wäre törichter, als

m ü s s i g auf den Kommenden zu warten. Dann würden wir ihn sicher
nicht erkennen oder ihn Warten einschlafen.

Zweierlei aber muss noch gesagt werden.
Es ist heute eine weitverbreitete Empfindung in religiösen Kreisen,

dass er komme. Das ist eine der grossen Wahrheiten, die die
Christenheit so lange vergessen hat, trotzdem die Bibel davon erfüllt ist.
Wie es nun aber zu gehen pflegt, ist die erste Welle eines solchen
Stromes neu aufgebrochener Wahrheit bedeckt von Unrat. So gibt es

heute sehr viel apokolyptischen Unfug, viel Sensation und Spekulation,

viel törichtes Rechnen und Grübeln, die sich an das Kommen
Christi heften. Dem gegenüber halten wir uns an etwas ganz Eein-
faches und Grosses: er kommt in seinem Reich! Wir lehnen
alle Phantastik ab. Die Zukunft birgt gewiss viel heiliges Geheimnis,

vieles, was über den Verstand der Verständigen hinausgeht; Herz
und Kopf jedes einzelnen von uns mag dazu eine Beziehung suchen,
so wie sie ihm angemessen ist, nach Mass und Art wie jedem die
Erkenntnis gegeben ist. Aber das Eine, worauf es ankommt, ist, dass
sein Licht kommt, dass^seine Wahrheit siegt, dass seine Welt
vordringt und dass seinem Kommen unser Entgegenkommen, seinem
Vorschreiten unsere Nachfolge entspricht.

Das Zweite aber, was noch gesagt werden muss, ist eine Antwort
auf die Frage: Wie kann ich solches glauben? Wieder muss die
Antwort lauten, dass dieser Glaube nichts Phantastisches haben darf.
Er darf nicht eine Einbildung sein, ein Selbstbetrug des hoffnungs-

576



bedürftigen Gemütes, sondern muss eine Frucht des höchsten Realismus

sein. Wieder sage ich: er darf nicht bloss aus den Wünschen und
Träumen des eigenen Herzens emporsteigen, sondern muss sich an

Gott selber nähren. Er muss aus einem Schauen erwachsen, das schärfer

'ist, tiefer dringt, als das gewöhnliche. Und er muss gespeist werden

durch die stetige Erfahrung von der Kraft und Wirklichkeit des

lebendigen Gottes. Wer in seinem eigen tiefsten Erleben erfahren hat,
wie dieser Gott kommt, wie er in unserem Leben schafft, wie er
vorwärts führt, Taten tut, Wunder (im höchsten Sinn) tut, wie wir ihm
nie genug zutrauen können und in unserem Glauben nur immer hinter
den von ihm eröffneten Möglichkeiten zurückbleiben, — der traut
ihm zu, dass er so auch in die Welt komme, dass er auch sie
fortführe, dass er zu den grössten Erlösungtaten bereit sei, dass er,
wie das Weihnachtsevangelium sagt, «Wunderrat» sei, «Held, Kraft,
Friedefürst», dass sein werde die ganze Welt. Und so bleibt dies das

letzte Wort: Wer ernst an Gott glaubt, der glaubt auch, dass er
kommt.

Er i s t gekommen und er kommt. Er ist in Christus und seiner
Welt schon zur Erde niedergestiegen. Das ist ja der eigentliche und
tiefste Sinn der Weihnachtskunde — wahrhaftig ein sehr tiefer, reeller
Sinn, Er ist gekommen in all den Revolutionen, die, wie Feuerströme
aus einem unendlichen Glutherd, immer wieder von dieser Tatsache

ausgegangen sind und die wir nur immer besser als solche erkennen
sollten. Und er kommt. Im gewaltigen Zusammensturz unserer Tage,
der ein Zusammensturz vor ihm ist, kommt seine Erlösung. Es war
die dunkelste Weltstunde, als Christus einst erschien; so kommt er
immer wieder in den tiefsten Finsternissen der Geschichte. Sie gehen
ihm voraus, sie werden von seinem Licht erzeugt. So symbolisiert
eis ja Weihnachten.

Schon wird die Welt heller vor ihm mitten im Dunkel, Das gewaltigste

Erdbeben der uns bekannten Geschichte hat den Grabstein
weggewälzt, der sich von einer dem Naturalismus oder der blossen
Weltkultur verfallenen Weltanschauung und Theologie her auf ihn gelegt
hatte. Er steht auf. Er tritt uns wieder aus jener Bibel entgegen, woraus

moderne Schriftgelehrsamkeit, der eine Decke vor den Augen
hing, ihn wegerklärt hatte. Das «Christentum des Neuen Testaments»,
von dem Kierkegaard mit so leidenschaftlicher Gewalt verkündet,

577



dass wir es nicht mehr hätten, wir sehen es wieder. Die Gotteswelt

tritt wieder hervor, die das Ziel der Geschichte ist. Mit Christus
ersteht seine Welt und der Auferstehende schreitet i n die Welt,
«Siehe, er kommt!» L. Ragaz

Als die Zeit erfüllet war
Welch eine erlösende Kraft 'in diesem Worte liegt! Man müht sich

vielleicht tagaus tagein an kleinen und grossen Dingen, die Gott und
seiner Sache dienen möchten, man schafft sich manchmal so müde

und sieht so wenig Frucht, Ist nicht alles noch beim Alten? Bist du

überhaupt weiter gekommen? Ja, hast du irgendwo auch nur ein

wenig helfen können, bist du dabei nicht ganz im äussern Helfen
und Arbeiten stecken geblieben? Wo, wo ist denn eine Spur, ein
Aufleuchten des ersehnten Zieles? Was ist dein Mühen gegen die
scheinbar unverwüstliche Kraft des Elends und des Bösen?

Wohl uns, dass in solchen Stunden das Licht aus dem Stall von
Bethlehem strahlt, — dass wir ahnen dürfen, was es bedeutet, dass

das Gottesreich als Kindlein geboren wurde ; als die Zeit erfüllet war!
Nicht, nachdem eine grosse Schar von Menschen etwas besonders

Gutes fertiggebracht hatte, nicht als «Erfolg» irgend einer menschlichen
Anstrengung, — nein, als das Wunder, als das Kindlein, das da

kommt, wenn seine Zeit da ist, als Geschenk des Vaters, das Er in
die sehnend ausgebreiteten Arme legt, — so ist Weihnachten geworden

und will es immer wieder werden. Beim Einzelnen und in der

ganzen Welt,
Du hast vielleicht jahrelang dich nach Erlösung von einer persönlichen

Leidenschaft gesehnt, hast lange, lange Zeit aus dem Dunkel
heraus nach Licht gesucht, hast ein schweres Lebensproblem nicht zu
lösen vermocht und dich unsäglich gemüht. Und ist dir dann nicht
einmal, unerwartet, vielleicht ganz anders als du gemeint, eine
Lösung, Licht, Erlösung geworden; — als die Zeit erfüllet, Gottes Stunde
gekommen war? So wie das Kindlein zu seiner Zeit kommt, und
keine Ungeduld und kein Drängen es zwingen kann; —- aber dann
ist es da, beseligend, voll göttlicher Wunder, Ist Gottes Hilfe nicht
manches Mal so bei uns eingekehrt?

578


	Siehe, er kommt!

