Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 12

Artikel: Siehe, er kommt!

Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-134950

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-134950
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Siche, er kommt!

- Ich bin vor kurzem wieder auf dem Friedhof von Bad Boll an den
Gréabern der beiden Blumhardt gestanden. Auf dem méchtigen Grab-
stein des Vaters steht in leuchtend grossen Lettern das Wort: «Siehe,
er kommt!> Dahinter, auf dem Grabe seiner treuen Mitkdmpferin
Gottliebin, die andere, grosse Losung von Maottlingen und Boll:
«Jesus ist Sieger!» Gegeniiber aber erhebt sich nun das Grabmahl
Blumhardt des Sohnes und darauf heisst es:

«Dass Jesus siegt,
Bleibt ewig ausgemacht,
Sein wird die ganze Welt.»

So antwortet der Sohn durch seinen ganzen Lebenskampf, durch Ent-
tduschung und Erfiillung, Niederlage und Sieg dem Vater. Ich stand
vor diesem Wort: «Siche, er kommt!», die Seele noch erfiillt von all
den dunklen und hellen Bildern des heutigen Weltzustandes, die mir
meine grosse Reise durch Deutschland und die skandinavischen Lén-
der gezeigt; ich schaute hinaus in die weite, stille Landschait, iiber
der das Abendrot glilhend aufstieg, und es war mir, als hébe sich das
Wort von dem wuchtigen Grabmal empor an den Himmel und leuch-
tete brennend tiber der ganzen Welt, als Gericht und Verheissung,
den ganzen Sinn des heutigen Geschehens ausdriickend: «Siehe, er
kommt!» Ich glaube nicht, dass es ein Wort gibt, das richtiger, tiefer,
gewaltiger und zugleich kiirzer den Kommentar zu der heutigen Welt-
stunde lieferte. Ihr Licht und ihr Dunkel, ihr Gutes und ihr Béses wer-
den gleichmissig dadurch gedeutet.

1.

Wenn wir in der heutigen Welt herumkommen, sei es bloss im
Geiste, sei es durch personliche Beriihrung mit den Menschen und
Verhiltnissen, so stossen wir iiberall gleichmissig auf einige bestimmte
Erscheinungen,

Es herrscht heute iiberall R e a k t i o n, politische, soziale, religiése.
Ueberall hat sie ihren Hauptsitz in den Kreisen der Intellektuellen
auf der einen und im Bauerntum auf der andern Seite. Diese Reak-

L 565




tion hiingt zusammen mit einer Stimmung des Unglaubens gegen-
iiber allen menschlichen Idealen, die man ebenfalls gleichméassig iiber-
all antrifft und die bei tiefern Naturen wohl in Verzweiflung
iibergeht. Schuld an dieser Stimmung ist der wirkliche oder ver-
meintliche Schiffbruch fast alles dessen, was aus dem Krieg und der
Revolution als tréstende Verheissung emporgestiegen war: des So-
zialismus, des Friedensideals, der neuen Demokratie, ja, man mochte
im Sinne dieser Menschen fast sagen, des Reiches Gottes selbst.
Mit dieser ungldubigen oder verzweifelten Stimmung wieder hingt
zusammen das furchtbare Offenbarwerdendes B6sen,
In verschiedenen seiner Formen tritt dieses so nackt und so riesen-
haft hervor, wie noch niemals solange die Erde steht. Dies gilt jeden-
falls vom Mammonismus. Noch nie ist die Menschheit so un-
bedingt unter seinem Zeichen gestanden wie heute. Wir werden von
den Banken und dem, was hinter ihnen steht, regiert. Die Diplomaten
sind die Marionetten des internationalen Finanzkapitals. Die poli-
tischen Probleme sind Geldprobleme. Und das kann leicht fiir eine
ganze Periode noch viel schlimmer werden, In welchem Masse diese
Macht auch die Seelen der heutigen Menschen erfiillt und mit wel-
cher gotzendienerischen Leidenschaft sie aus ihnen aufschiumt, wenn
sie bedroht erscheint, hat unter uns der Kampf um die Vermégens-
abgabe mit offenbarender Klarheit gezeigt. — Zum Mammonismus
gesellt sich, vielfach eng mit ihm verbiindet, die Brutalit&it. Sie
tritt hervor in der Bewunderung roher Dinge und Menschen, vor
allem einer gewissen Art von Sport und seiner Helden; in der Ver-
gotterung der blossen Kraft und des duseren Erfolges; in der immer
skrupelloseren Art, den Gegner zu bekimpfen und sich seiner zu
entledigen, aber auch in vielen andern Formen. — Dass solche Bruta-
litit nicht ohne Entfesselung des E g oismus méglich ist, liegt auf
der Hand. Sie ist in vielen Fillen einfach eine Aeusserung des Wil-
lens, sich um jeden Preis durchzusetzen, Diese Art von Willen
herrscht noch wie eine Art Besessenheit iiber einen grossen Teil un-
seres Geschlechtes und macht gerade in den hdheren Sphiren des
Lebens ein gemeinsames Arbeiten so schwer moglich, Wir erleben
aber auch in der politischen und wirtschaftlichen Sphire Entfaltun-
gen eines Macht- und Gewaltdranges einzelner Menschen, die ins
Dimonische iibergehen. Sie haben freilich eine Analogie an dem Stre-

566



ben gewisser geistiger «Fiihrer» aller Art, die Menschen durch aller-
lei Kiinste in ihren Bann zu zwingen. — Dass das Laster an sol-
chen Zustinden einen Nihrboden findet, auf dem es sich unerhdrt
entfalten kann, versteht sich fast von selbst. Der Alkoholismus hat
in Europa diberall wieder zugenommen, zum mindesten die Alkohol-
stimmung. Die geschlechtliche Ausschweifung {iberflutet alle Ddmme
und kennt keine Scheu mehr. Wir leben namentlich in den grossen
Stidten inmitten eines Héllensumpfes. — Endlich méchte ich noch
als ein Charakteristikum der heutigen Lage, das man iiberall, im Nor-
den und Siiden, in merkwiirdiger Uebereinstimmung der Erscheinungs-
formen, antrifft, die Zuspitzung der Gegensédtze nennen.
Sie zeigt sich besonders auf dem Gebiete der Sozialpolitik. Die mitt-
leren Parteien werden zerrieben zugunsten der Extreme von Rechts
und Links, die einander gegenseitig hervorrufen und verstirken, Nicht
nur geht die Gesellschaft immer deutlicher in die zwei grossen feind-
lichen Lager, die ich nicht zu bezeichnen brauche, auseinander, son-
dern auch in ihnen selbst waltet deiitlich die Neigung zum Extrem
hin. Diese ganze Tendenz tritt allerdings nicht iiberall gleich deut-
lich hervor; sie wird da und dort voriibergehend von andern Bewe-
gungen durchkreuzt und gemildert; doch ist sie {iberall vorhanden
und alle Zeichen deuten darauf hin, dass sie noch zunehmen wird.
Aber in Einem finden sich Rechts und Links zusammen: die Zuspit-
zung bedeutet, dass der Gegensatz auf den Kampf der Gewalt hin-
auslauft. ‘

Wenn wir das alles zusammennehmen und es vielleicht im Geiste
erginzen durch all das, was dazu gehort, hier aber nicht angefiihrt
werden kann und soll, dann bekommen wir ein furchtbares Bild. Es
ist das Bild eines fortwahrenden Sinkens in die Tiefe, der Holle ent-
gegen, das Bild eines Untergangs. In der Tat, wenn man durch unsere
grossen Stiddte geht, besonders des mittleren und siidlichen Europa
(der Norden ist unversehrter), und sich die Menschen ansieht, so °
muss man in tiefster Seele erschrecken iiber diesen Zug von
verbissener Brutalitit und schamloser Offenheit des Bésen, diese
bis in Kleidung und #Husseres Benehmen hinein sich zeigende
Verwilderung und Verlotterung, die uns iiberall entgegentritt. An
diesen und andern Erscheinungen tritt, wie ich schon angedeutet
habe, immer deutlicher ein didmonischer Zug hervor, Es geht

567



iiber den Bereich des Menschlichen hinaus, Das fiihlt man denn auch
immer allgemeiner. '

2.

Und nun, was sollen wir dazu sagen? Sind diese Erscheinungen so
zu verstehen, dass sie uns einfach trostlos machen miissten?

Ich glaube im Gegenteil — wenn ich paradox reden darf — dass sie
uns zum Trost gereichen konnen. Sie offenbaren ihren Sinn in dem:
«Siche, er kommt!» Alle diese Erscheinungen sind Symptome einer
tiefen Beunruhigung der Geister. Daraus ist die Reaktion im
letzten Grunde zu erkliren. Reaktion ist nicht mit konservativer Ge-
sinnung zu verwechseln. Diese hat etwas Ruhiges, Ueberzeugtes. Re-
aktion aber ist ein Erzeugnis der innern Unsicherheit; sie ist ein letz-
tes verzweifeltes Sichwehren von Méchten, die spiiren, dass ihre Zeit
voriiber ist, dass sie gerichtet sind. Die Reaktion glaubt nicht an sich
selbst, darum auch ihre Neigung zur Gewalt. Darum aber brauchen
auch wir nicht an sie zu glauben. Das, was diese Reaktion verteidigt, ist
innerlich unterhéhlt; es muss stiirzen und kann nur fiir kurze Zeit noch
gestiitzt werden, Wohl mag das Neue nicht genau in den Formen kom-
men, die seine Anhinger erwartet, und mag im Alten noch ein Stiick
Wiahrheit sein, aber die alten F orm e n miissen stiirzen, Was aber
den oft in Verzweiflung {ibergehenden Unglauben betrifft, der auf
der einen Seite das Alte stiitzt, auf der andern in alles Bése hinein-
treibt, so lidsst sich wohl erkennen, dass er, als der Dimon, der er
ist, trotzdem Gottes Werk treiben muss. Es ist wohl ein gar tiefes
Gesetz, dass Verzweiflung dem wahren, starken Glauben vorausgehen
muss. Zu diesem fiithrt nicht leicht ein anderer Weg. Jener Glaube
an die rasche und leichte Verwirklichung grosser menschlicher Ideale
war doch vielfach zu oberildchlich, blosser Schaum, nicht starke,
tragende Kraft. Es muss tieferer Grund erreicht werden, wenn jene
Dinge méglich und standfest werden sollen, und zu diesem tieferen
Grunde dringen wir in den Schmerzen des Zweifelns und Verzwei-
felns vor. Es miissen viele Gétzen im Feuer verzehrt werden, bevor
der wahre Gott offenbar werden kann. Das ist, nebenbei gesagt, wohl
auch der tiefere Sinn des chaotischen Zustandes der Zeit, Das
Chaos gehdrt zum Suchen; im Chaos miissen die Menschen Gott su-
chen lernen, durch die Ueberwindung des Chaos seiner inne werden.

568



In diesem Sinne gehért das Chaos als Vorbedingung zu jeder neuen
Schépfung.

Mit diesem Punkte hingt auch der sittliche Zerfall zusammen. Ich
muss, damit man mich nicht missverstehe, ausdriicklich erkldren, dass
ich entsetzlich darunter leide. Trotzdem ist es meine tiefe Empfin-
dung, dass wir auch ihn in letztem Grunde nicht bloss als bose zu
verstehen brauchen. Wirkt nicht auch in all der Ziigellosigkeit des
Mammonismus und Egoismus, der Brutalitit und Sinnlichkeit ein Mo-
ment der tiefen Beunruhigung? Wollen sich die Menschen damit
nicht betadub en? Warum aber empfinden sie dieses starke Bediiri-
nis nach Betiubung? Ganz offenbar, weil etwas Besseres sich in den
Tiefen ihrer Seele regt, etwas, wozu sie sich aber nicht recht beken-
nen und entschliessen mogen, an das sie noch nicht recht glauben
kénnen, Sie sind einem Bessern mitten in der Verzweiflung ihres
schlimmen Wesens ganz nahe; sie sind nur durch eine diinne Wand
von ihm getrennt. Es wird wvielleicht gerade heute wieder eine sehr

- wesentliche Wahrheit, dass «die Zéllner und Dirnen dem Reiche Got-
tes niher sind als die Pharisier und Schriftgelehrten». Es war doch
mit unserer nun zerfallenden «Sittlichkeit» nicht immer so weit her.
Schliesslich war sie zum grossen Teil nur ein Firnis. Wir gehen viel-
leicht durch den Zerfall einer ungleich wertvolleren und sieghafteren
Offenbarung und Entfaltung des Guten entgegen.

Damit ist wohl auch der Schliissel zu der Tatsache der ganzen Of-
fenbarung des Bésen und der Zuspitzung der Gegensitze, die unsere
Lage kennzeichnen, gefunden. Es ist in diesen Bldttern schon oft ge-
zeigt worden, wie der Sieg des Guten gerade durch die vollendeten
Oifenbarungen des Bésen hindurch zustande komme. Das Bése rich-
tet sich selbst, indem es sein wahres Gesicht zeigt. Der Militarismus,
der prinzipiell gestiirzt ist, ist gestiirzt, weil er seine vollendete
Gestalt angenommen hatte. Nun kommt der Mammonismus dran. Er
muss sich offenbaren, um sich zu richten. Das Gericht hat schon be-
gonnen. Das ist der tiefste Trost — und kein kiinstlich gesuchter —
fiir die Niederlage vom 3. Dezember. In solchen Zusammenhingen
gewinnt die Auffassung des Johannesevangeliums vom Wesen des Ge-
richtes ihre méchtige Bedeutung: «Das ist das Gericht, dass das Licht
in die Welt gekommen ist und es liebten die Menschen die Finsternis
mehr als das Licht; denn ihre Werke waren schlecht. Denn jeder, der

569



das Schlechte tut, hasst das Licht und kommt micht ans Licht, dass
seine Werke nicht gepriift werden. Wer aber die Wahrheit {ibt, kommt
ans Licht, dass seine Werke offenbar werden als solche, die in Gott
getan sind.» (Joh. 3, 15—21.) Das Licht richtet. Es ist gerade das
Kommen des Guten, das das' Bose hervortreibt. Dieses wehrt sich.
Es ist Verzweiflung.eDie ganze ungeheure Offenbarung des Bésen,
die wir erleben, ist verursacht durch die Offenbarung des Guten,
die kommt. Die Welt ist auf der Oberfliche so schmutzig, weil sie in
der Tiefe durch eine gewaltige Gihrung gereinigt wird. Das scheint
mir der Schliissel, der uns das Geheimnis des Bosen dieser Tage 6ii-
net, soweit es uns gediinet werden soll. Es ist eine Sache voll Hofi-
nung und Trost — micht kleiner Hoffnung auf kleine Siege und klei-
nen Trostes ob kleinen Erfolgen, sondern grosser Hoffnung auf gros-
sen Sieg und grossen Trostes ob ganzem Eriolg.

Die Zuspitzung der Gegensidtze aber bedeutet bloss eine Poten-
zierung dieser Oifenbarung. Sie setzt das, worauf es ankommt, ins
hellste Licht, sie treibt die zentralen Wahrheiten und Probleme so
deutlich hervor, dass jedermann sie sehen kann und muss. So wird
heute in der Verschirfung der politisch-sozialen Gegensitze auf die
Gewalt hin das Problem der Gewalt, dieses menschliche Zentral-
problem, fiir das innere Leben der Voélker ebenso deutlich offenbar
gemacht, wie der Weltkrieg dies fiir das Verhiltnis der Vélker zu-
einander getan hat. Es ist mit Hinden zu greifen, dass uns die Aui-
gabe gestellt dist, dieses Problem zu l6sen, und zwar so, dass wir die
Gewalt iiberbieten durch den Geist, ja, um das Héchste zu nennen,
auf das doch alles sich eigentlich zuspitzt: die Liebe.

Durch diese ganze Offenbarung und Zuspitzung sollen {iberhaupt
die menschlichen Grundprobleme und Grundwahrheiten klar heraus-
gesetzt und die Seelen vor Entscheidungen gestellt werden. Das ist
etwas Grosses. So allein kann das Unbedingte wieder zur Geltung
kommen, der ganze Ernst der Wahrheit klar werden. So treten
einander heute immer deutlicher zwei Welten entgegen: die alte
Welt, die Welt der Gewalt, des Mammons, der Entheiligung des Men-
schen durch sich selbst und andere in Ausbeutung, Versklavung, La-
ster, ‘die Welt des Krieges, des Kapitalismus, des Machtstaates, das
alles verbiindet mit einer gewissen Art von Religion — und die neue
Welt des Reiches Gottes, des Friedens, des gegenseitigen Dienens,

570



der neuen Freiheit und Liebe. Der Ringkampf dieser beiden Welten
wird immer gewaltiger und immer furchtbarer werden. Die alte Welt
wird &usserlich lange die Oberhand haben, die Offenbarung des Bésen
zunehmen und die des Guten Ausserlich {ibertreffen, aber dies gerade,
weil das Gute von der Tiefe her vordringt, aber, gerade damit die volle
Offenbarung des Guten vorbereitend!

Aber das alles bedeutet: «Sieche, er kommt!»> Denn von wem geht
diese ganze Unruhe aus, wenn nicht von ihm? Es ist seine Welt,
die niaher riickt, es ist sein Gericht, das sich in all diesen Erschei-
nungen vollzieht. Ja, machen wir es uns klar: sie sind Gericht; sie
gehen nicht bloss dem Gericht voraus, sie sind es schon. Es ergeht
Gericht iiber die W elt, es ergeht aber auch Gericht iiber die R e 1i-
gion, iiber ein Christentum, das sich mit der Welt verbiindet, das,
nachdem es lange genug den Militarismus gestiitzt, nun — wie bei
Anlass der Vermégensabgabe — den Mammonismus stiitzt. Unser
Sinken in den Abgrund, der Hélle entgegen, ist das Weltgericht
Christi, Es ist das, was die alten Bilder symbolisch darstellen. Es ist——— ——
das Gewaltige, Herrliche, Trostvolle an all den Erscheinungen der :
Gegenwart, dass es nun um seine Sache bitter ernst geworden ist.
Aber hinter dem Gericht steht die Verheissung, Sie leuchtet dem,
der Augen hat fiir Gottes Schaffen und Wollen, schon durch das
Dunkel hindurch: «Siehe, er kommt!»

3.

Wir haben bisher bloss auf die dunkle Seite im Bilde unserer Zeit
geachtet und sind zu dem Ergebnis gekommen, dass gerade sie, die
so viele auf das Gute hoffenden Menschen zur Verzweiflung bringt,
uns zur Verheissung wird. Und zwar dies nicht etwa nach der etwas
zweifelhaften Regel der populdren Eschatologie (Erwartung der letz-
ten Dinge): «Es ist so schlimm, dass Christus kommen muss», son-
- dern weil dies Schlimme selbst ein Merkmal an sich zu tragen scheint,
durch das diese Finsternis als eine von dem kommenden Licht erzeugte
charakterisiert ist. Aber diese ganze Auffassung bekommt erst dann
ihre rechte Sicherheit, wenn wir auch schon etwas von diesem Lichte
- zeigen kénnen, wenn wir die andere Seite am Bilde der Zeit ins
Auge fassen. _
Diese andere Seite ist vorhanden, Es kann sie eigentlich jeder

57



sehen: es ist das Andringen der neuen Welt, das nicht aufhért. Ich
erinnere an die Tatsachen, die schon auf der Oberilidche sichtbar sind.
Der Sturm auf den Militarismus geht weiter, Er ist mit nichten ge-
brochen. Vielmehr ist der Militarismus gebrochen. Er hat keinen mo-
ralischen Halt mehr. Wenn eine Macht, wie Krieg und Militarismus,
einmal des N'imbﬁs, von dem sie doch lebten, so entkleidet und so
fragwiirdig geworden ist, wie heute, dann ist es {fertig mit
ihr, mag sie sich auch noch eine Zeitlang ein Scheinleben
erhalten. Ebenso geht der Ansturm gegen den Kapitalismus
weiter. Awuch hier haben zeitweilige Riickschlige nicht die Be-
deutung, die wir ihnen beimessen, weil wir den Dingen zu nahe sind
und die Perspektiven zu kurz nehmen. Auch diese Macht ist gebrochen,
wenn auch zuzugeben ist, dass ihre «Offenbarung» vielleicht noch ein
Stiick weitergehen muss, bis ihr moralischer Sturz jedermann ebenso
deutlich ist wie der des Militarismus. Wir diirfen in Bezug auf diese
zwei, wie auf alle dhnlichen Probleme, nicht vergessen, dass auch
geistige Schlachten und Kriege bestiandig ihr Gesicht wechseln, dass
ihr Bild sich verschiebt und gelegentlich Verwirrung entsteht. Da
kann man denn leicht meinen, alles sei verloren, wihrend ein Be-
obachter von hoherer Warte aus wohl sihe, dass die Sache gut stehe.
Wir verfallen moch leicht dem Irrtum, dass wir die Erfolge in einer
ganz bestimmten Form und sozusagen an einem ganz bestimmten Orte
haben wollen. Wenn sie so nicht eintreffen, sind wir bereit, zu ver-
zagen und beachten gar nicht, dass in andern Formen und an andern
Orten unerwartete Siege eingetreten sind. Auch méchte ich noch ein-
mal davor warnen, die Perspektive zu klein zu nehmen, Wir kdnnen
uns die heutige Weltgdrung und den Sinn der Zeitenwende nicht gross
genug denken. Die geistigen Dimensionen sind ungeheuer. Da meinen
wir wohl etwa, dieser Ozean sei in Ruhe, es herrsche Stagnation,
aber ein Auge, das — geistig und zeitlich geredet — weitere Dimensio-
nen umiassen kénnte, wiirde ohne Zweifel bemerken, dass die schein-
bare Ruhe in Wahrheit ein ungeheure Bewegung ist. Diese Bewegung
ist Wellenbewegung, ein Hin und Her, gewiss, damit miissen wir rech-
nen. Wir konnen mit unsern Zielen und Hoffnungen zeitweilig gar
sehr ins Gedringe und ins Hintertreffen kommen. Aber dieses Hin und
Her hat seinen guten Sinn, denn nur dadurch kénnen die Dinge
«offenbar» werden und zur Reife kommen, In diesem Hin und Her

- 572



brechen immer neue Wahrheiten auf, treten immer neue Stadien des
Fortschrittes (oft in Form von scheinbaren Riickschritten) ein, bis
der véllige und entscheidende Durchbruch erfolgt. Viele, viele von
uns, wir alle, haben weitere Perspektiven, grossere Gedanken, tie-
fer blickende Augen métig. Ihr vielen leicht Verzagenden, Thr seid
zu kurzsichtig; Ihr verliert zu rasch den Atem. Wer mit Gott gehen
will, besonders in solchen Sturm- und Schépfungszeiten, muss beweg-
lich sein, einen tiefen Atem haben und ein starkes Herz, Aber den
tiefen Atem und das starke Herz gibt ein echter Glaube, ein
Glaube, der sich wirklich an Gott hilt, statt bloss an .des eigenen
Herzens Hofinungen und Traume. Gott enttauscht nicht, der wirk-
liche Gott. «Siehe, er kommt!» _

Wir haben uns aber, wie gesagt, mit alledem mehr an die Ober-
fliche der Zeit gehalten. Steigen wir nun etwas tiefer hinunter, dort-
hin, wo ihre eigensten Krifte sich regen, wo die Zukunit arbeitet, die
so ganz andersiist als die Gegenwart. Hier muss wieder ein dringender

Rat gegeben werden, Wir diirfen, wenn wir den Sinn der Zeit beur-

teilen wollen, uns ja nicht bloss an die Oberfliche halten, Einmal
darum nicht, weil hier bei weitem nicht das Bedeutsamste geschieht.
Was hier geschieht, und zwar an Gutem und Grossem, ist nur ein
Symbol des Bessern und Gréssern, was in der Tiefe vorgeht. Sodann

haben wir ja zu zeigen versucht, wie so viel Schmutz und Unrat auf

die Oberfliche kommt, weil die Tiefe sich in gewaltiger Garung rei-
nigt.

In der Tat geht in dieser Tiefe allerlei vor, was jetzt nur wenige
recht sehen, was aber eines Tages ans Licht kommen und die Welt
verandern wird. Man kann es vielleicht am besten beobachten, wenn
man, wie der Schreibende soeben Gelegenheit hatte, rasch nach ein-
ander allerlei Vélker und Menschen kennen lernt.. Es ist erstaunlich,
wie iiberall alle tieferen Seelen — und im Grunde alle Seelen,
~ denn wir sind eine Einheit —, von den gleichen Fragen und Aufgaben
bewegt werden. Da ist vor allem die des Besitzes. Sie lisst den
Menschen keine Ruhe mehr. Immer wieder habe ich in kleinen oder
grossen Kreisen die Frage der Giitergemeinschaft, der Entiusserung
des Eigentums, der freiwilligen Armut zu erértern Anlass gehabt, und
immer wieder habe ich Menschen getroffen, die diesen Weg wirklich
erwdhlt haben, Hier 6ffnet sich der Blick auf eine der Hauptiormen

973



der Revolution Christi, die kommen wird. Ich frage aber auch: sollte
nicht das Fieber des Mammonismus eine Aeusserung dieser Unruhe
in der Tiefe sein? — Ein anderes Problem dieser Art ist die Frage
nach der Stellung zum ganzen Reiche der Gewalt, von dem Staat,
und Militir, teilweise sogar das Recht ein Ausdruck sind. Man sieht,
dass hier eine ganze Welt in den Seelen zerbricht. Die Dienstverweige-
rung tritt an Stellen auf, wo man sie nie erwartet hitte. Es bereiten
sich im Schosse eines sich erneuernden, ernsthaft werdenden Christen-
tums, besonders inmitten einer neu zu Christus kommenden Jugend,
grosse Dinge vor. — Ebenso bezeichnend und stets wiederkehrend ist
der Zug nach unten, der Drang nach Bruderschaft Immer
und immer wieder trifft man auf kleine oder grosse Kreise von Men-
schen, wo Biirgerliche (ihrer Herkunft und Stellung nach) und Pro-
letarier, Hochgeschulte und Ungeschulte, Parteilose, Sozialisten, Kom-
munisten, Anarchisten, ja sogar Bauern und Arbeiter, sich zusammen-
finden in ein e m verbindenden Ideal und einer Bruderschaft, Die
Prinzipien der Sache, die die irrefithrenden Namen «Volkshoch-
schule», «Settlement», «Siedelung» tragen, sind iiberall am Werke und
schaffen da und dort rasche und wundervolle Frucht. Die besten Ge-
danken einer «pidagogischen Revolution» sind Gemeingut aller leben-
digen Geister und erfahren da und dort eine Verkdrperung, Kurz, es ist
eine ganz neue Welt schon vorhanden, eine Welt, die vollig anders ist
als die unserer Zeitungen, Parlamente, offiziellen Kirchen- und Schul-
tiimer. Diese sind die Gegenwart (oder doch Scheingegenwart), jene
Welt ist die Zukunft. Sie ist das Neue, das Unerwartete. Sie wire
nicht da, wenn sie nicht da sein miisste; so sie da ist, kann sie
nicht anders, als die Zukunft sein.

Hier offenbart sich also der tiefere Sinn dessen, was auf der Ober-
flaiche durcheinanderwogt, des Guten und des Bésen. Der Antimili-
tarismus erfiillt sich in neuer Liebe und Bruderschaft, der Sozialis-
mus und Kommunismus in einem neuen Gemeinschaftssinn des gan-
zen Lebens, einer neuen Einstellung zu Besitz, Eigentum, weltlichen
Giitern {iberhaupt. Auch das Bése findet, wie gesagt, hier seine Deu-
tung wund, fiigen wir hinzu, seine Erlésung. Denn was war es im
Grunde anders, als ein Missverstindnis? Er suchte am falschen Ort
Stillung fiir den Hunger nach Leben. Es war zum Teil ein Suchen des
Gottesreiches, aber ohne Gott. Wie soll man den politischen Kom-

574



munismus anders deuten, denn als einen furchtbar verirrten Ersatz
fiir den fehlenden Kommunismus des Reiches Gottes, als einen Kom-
munismus des Antichrist anstelle des Kommunismus Christi, den die
Christenheit schuldig blieb? Wie soll man den fieberhaften Mammo-
nismus und die Sinnen- und Genussgier anders auslegen, denn als
einen Versuch, den Unendlichkeitsdurst der Seele mit der Welt zu
sittigen? Ko6nnen die Menschen anders, wenn sie nicht Gottes Leben
haben? Wo sollen sie den Glauben an die Méglichkeit eines andern
Lebens hernehmen? Und gilt dies nicht ganz besonders von dem
Problem der Gewalt? Wenn sich die Entwicklung bestimmter Bewe-
gungen und Kimpfe auf den Gewaltglauben zuspitzt, ist das nicht
natiirlich, solange man bloss mit der Welt rechnet? Ist der Gewalt-
glaube in seiner heutigen, reflektierten, iiberspannten, herausfordern-
den Form nicht ein Schrei nach einer Macht, die iiber der Gewalt
steht, die die Gewalt unnétig macht? — Diese ganze Bewegung, die
des Guten und des Bésen, wird erfiillt und erlést in der Revolution
Christi, die nun aus der Tiefe her im Anzug ist. Alle Verheissungen
und alle Note der Zeit treiben zu Einem hin, spitzen sich zu Einem
zu: zu einer neuen Nachfolge Christi In ihr kommt er zu uns.
«Siehe, er kommt!» |
Aber wir diirfen, ja miissen noch einen Schritt weiter in die Tiefe.
All diese neuen Fragen, diese starken Beunruhigungen, diese neuen
Wege, sie sind nur die Wirkung der tiefen Empfindung, dass er
kommt. Ich meine, dass die Seelen iiberall und immer zahlreicher,
immer inniger auf neue Offenbarung warten. Sie spiiren, dass
dieses neue Leben und Wollen nur einen Sinn hat, wenn dahinter eine
starke, tiberlegene Wahrheit, eine Welt der Wahrheit steht. Sie
spiiren, dass dies die Wahrheit ist, die Christus heisst, dass aber diese
Wahrheit durchaus neu erfasst werden muss, Sie spiiren auch, dass
diese Wahrheit eine weltgestaltende, welterlosende ist, dass sie
Hoffnung und Zuk unft bedeutet, dass erst in ihr e m Hervor-
treten die heutige Weltrevolution zu Ende komme, Dieses Suchen
nimmt da und dort auf der Oberfliche die Form eines neuen kirch-
lichen Enthusiasmus an, aber in der Tiefe scheint mir deutlich genug,
dass es von Kirche und Theologie weg zu einer neuen Unmittelbarkeit,
einer neuen Wirklichkeit Christi in der Welt und im Laien-
gewand fithre. Es lebt jedenfalls in den Gemiitern und wird immer

575



stirker, die Ahnung, ja der Glaube, dass wir neuen, ungeahnten Ent-
faltungen der Siegeskraft Christi entgegengehen. Gerade aus dem
Zusammensturz der Kultur, der Welt und der Weltreiche braust es
méchtig auf:

«Dass Jesus siegt,

Bleibt ewig ausgemacht,

Sein wird die ganze Welt.»

4,

Siehe, er kommt! Wir miissen nur Augen haben, ihn zu sehen,
Wir konnen nur dann arbeiten, wenn wir ihn sehen. Sonst fehlt uns
bald Mut und Glauben dazu. Aber wenn wir dieses Licht sehen, dann
konnen wir, miissen wir arbeiten. Denn nichts wire torichter, als
miissigauf den Kommenden zu warten. Dann wiirden wir ihn sicher
nicht erkennen oder im Warten einschlafen.

Zweierlei aber muss noch gesagt werden,

Es ist heute eine weitverbreitete Empfindung in religiésen Kreisen,
dass er komme, Das ist eine der grossen Wahrheiten, die die Chri-
stenheit so lange vergessen hat, trotzdem die Bibel davon erfiillt ist.
Wie es nun aber zu gehen pilegt, ist die erste Welle eines solchen
~ Stromes neu aufgebrochener Wahrheit bedeckt von Unrat. So gibt es

heute sehr viel apokolyptischen Unfug, viel Sensation und Speku-
lation, viel térichtes Rechnen und Griibeln, die sich an das Kommen
Christi heften. Dem gegeniiber halten wir uns an etwas ganz Eein-
faches und Grosses: er kommt in seinem Reich! Wir lehnen
alle Phantastik ab. Die Zukunft birgt gewiss viel heiliges Geheim-
nis, vieles, was iiber den Vierstand der Verstindigen hinausgeht; Herz
und Kopf jedes einzelnen von uns mag dazu eine Beziehung suchen,
so wie sie ithm angemessen ist, nach Mass und Art wie jedem die
Erkenntnis gegeben ist. Aber das Eine, worauf es ankommt, ist, dass
sein Licht kommt, dase-seine Wahrheit siegt, dass seine Welt
vordringt und dass seinem Kommen unser Entgegenkommen, seinem
Vorschreiten unsere Nachfolge entspricht.

Das Zweite aber, was noch gesagt werden muss, ist eine Antwort
auf die Frage: Wie kann ich solches glauben? Wieder muss die Ant-
wort lauten, dass dieser Glaube nichts Phantastisches haben darf.
Er darf nicht eine Einbildung sein, ein Selbstbetrug des hoffnungs-

576



bediirftigen Gemiites, sondern muss eine Frucht des héchsten Realis-
mus sein. Wieder sage ich: er darf nicht bloss aus den Wiinschen und
Trdumen des eigenen Herzens emporsteigen, sondern muss sich an
Gott selber nihren. Er muss aus einem Schauen erwachsen, das schir-
fer ist, tiefer dringt, als das gewdhnliche, Und er muss gespeist wer-
den durch die stetige Erfahrung von der Kraft und Wirklichkeit des
lebendigen Gottes. Wer in seinem eigen tiefsten Erleben erfahren hat,
wie dieser Gott kommt, wie er in unserem Leben schaift, wie er vor-
wirts fithrt, Taten tut, Wunder (im héchsten Sinn) tut, wie wir ihm
nie genug zutrauen kénnen und in unserem ‘Glauben nur immer hinter
den von ihm erdffneten Méglichkeiten zuriickbleiben, — der traut
ihm zu, dass er so auch in die Welt komme, dass er auch sie fort-
fiihre, dass er zu den grossten Erlésungtaten bereit sei, dass er,
wie das Weihnachtsevangelium sagt, «Wunderrat» sei, «Held, Kraft,
Friedefiirst», dass sein werde die ganze Welt. Und so bleibt dies das
letzte Wort: Wer ernst an Gott glaubt, der glaubt auch, dass er
kommt,.

Er ist gekommen und er kommt. Er ist in Christus und seiner
Welt schon zur Erde niedergestiegen. Das ist ja der eigentliche und
tiefste Sinn der Weihnachtskunde — wahrhaftig ein sehr tiefer, reeller
Sinn. Er ist gekommen in all den Revolutionen, die, wie Feuerstréome
aus einem unendlichen Glutherd, immer wieder von dieser Tatsache
ausgegangen sind und die wir nur immer besser als solche erkennen

- sollten, Und er k o m m t. Im gewaltigen Zusammensturz unserer Tage,
der ein Zusammensturz v or i hm ist, kommt seine Erlosung. Es war
die dunkelste Weltstunde, als Christus einst erschien; so kommt er
immer wieder in den tiefsten Finsternissen der Geschichte. Sie gehen
ihm voraus, sie werden von seinem Licht erzeugt. So symbolisiert
es ja Weihnachten.

Schon wird die Welt heller vor ihm mitten im Dunkel. Das gewal-
tigste Erdbeben der uns bekannten Geschichte hat den Grabstein weg-
gewdlzt, der sich von einer dem Naturalismus oder der blossen Welt-
kultur verfallenen Weltanschauung und Theologie her auf ihn gelegt
hatte. Er steht auf. Er tritt uns wieder aus jener Bibel entgegen, wor-
aus moderne Schriftgelehrsamkeit, der eine Decke vor den Augen
hing, ihn wegerklért hatte. Das «Christentum des Neuen Testamentss,
von dem Kierkegaard mit so leidenschaftlicher Gewalt verkiindet,

571



dass wir es nicht mehr hitten, wir sehen es wieder. Die Gottes-
welt tritt wieder hervor, die das Ziel der Geschichte ist. Mit Christus
ersteht seine Welt und der Auferstehende schreitet in die Welt.
«Siehe, er kommt!» : ' L. Ragaz

Als die Zeit erfiillet war. ..

Welch eine erlésende Kraft in diesem Worte liegt! Man miiht sich
vielleicht tagaus tagein an kleinen und grossen Dingen, die Gott und
seiner Sache dienen mdéchten, man schafft sich manchmal so miide
und sieht so wenig Frucht. Ist nicht alles noch beim Alten? Bist du
iiberhaupt weiter gekommen? Ja, hast du irgendwo auch nur ein
wenig helfen konnen, bist du dabei nicht ganz im #ussern Helfen
und Arbeiten stecken geblieben? Wo, wo ist denn eine Spur, ein
Aufleuchten des ersehnten Zieles? Was ist dein Miihen gegen die
scheinbar unverwiistliche Kraft des Elends und des Bésen?

Wohl uns, dass in solchen Stunden das Licht aus dem Stall von
Bethlehem strahlt, — dass wir ahnen diirfen, was es bedeutet, dass
das Gottesreich als Kindlein geboren wurde; als die Zeit erfiillet war!

Nicht, nachdem eine grosse Schar von Menschen etwas besonders
Gutes fertiggebracht hatte, nicht als «Erfolg» irgend einer menschlichen
Anstrengung, — nein, als das Wunder, als das Kindlein, das da
kommt, wenn seine Zeit da ist, als Geschenk des Vaters, das Er in
die sehnend ausgebreiteten Arme legt, — so ist Weihnachten gewor-
den und will es immer wieder werden., Beim Einzelnen und in der
ganzen Welt.

Du hast vielleicht jahrelang dich nach Erl&sung von einer person-
lichen Leidenschaft gesehnt, hast lange, lange Zeit aus dem Dunkel
heraus nach Licht gesucht, hast ein schweres Lebensproblem nicht zu
lésen vermocht und dich unsiglich gemiiht. Und ist dir dann nicht
einmal, unerwartet, vielleicht ganz anders als du gemeint, eine L3&-
sung, Licht, Erlésung geworden; — als die Zeit erfiillet, Gottes Stunde
gekommen war? So wie das Kindlein zu seiner Zeit kommt, und
keine Ungeduld und kein Dringen es zwingen kann; — aber dann
ist es da, beseligend, voll géttlicher Wunder, Ist Gottes Hilfe nicht
manches Mal so bei uns eingekehrt?

378



	Siehe, er kommt!

