
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 11

Artikel: Der Liberalismus

Autor: Lejeune, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134946

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Liberalismus1)
Die Auseinandersetzung mit dem Liberalismus drängt sich einem in

unserer Zeit immer mehr auf. Alte und neue Gegner erheben ihre
Stimme, um ihm die Hauptschuld an dem inneren und äusseren
Zusammenbruch, den wir gegenwärtig erleben, zuzuschieben, In Graubünden

speziell zwingen schon die heftigen Anklagen, die der Katholizismus

fast täglich gegen den Liberalismus erhebt, zu einer Besinnung

auf das Wesen des Liberalismus, umso mehr, als mit diesen

Anklagen zugleich auch der Sozialismus und nicht zuletzt der
Protestantismus getroffen werden sollen. Da hier diese konservative
Gegnerschaft des Liberalismus am schärfsten hervortritt und wir ihr
allenthalben begegnen, mag es nicht unangebracht sein, wenn wir
gerade diese Angriffe zum Ausgangspunkt für unsere eigene
Auseinandersetzung mit dem Liberalismus nehmen.

Im Leitartikel des konservativen «Bündner Tagbiatts» zum 1.

August — um nur herauszugreifen, was mir hier zuerst in die Hände
kam — heisst es zum Beispiel: «Nie waren Staat und Gesellschaft als
Ganzes so gottlos wie heute. Die öffentliche Gottlosigkeit ist System
geworden — die neuzeitliche Unreligion! Diese ist als sengende und
tötende Lava im Jahre 1789 — bei der französischen Revolution —
gewaltsam an die Oberfläche durchgebrochen und hat sich im Laufe
des 19. Jahrhunderts über den ganzen ErdbaU ausgedehnt. Dieses

EvangeHum des Liberalismus, das an die Stelle des Christengottes die
«reine Vernunft» setzt, hat die gesamte Christenheit durchgiftet.»
Im selben Artikel wird dann der LibraHsmus noch besonders dadurch
aufs schwerste belastet, dass auch der Sozialismus mitsamt dem
Bolschewismus auf sein Schuldkonto gesetzt wird: «Dem gläubigen Christen

ist der tiefe ursächliche Zusammenhang zwischen Liberalismus
und Bolschewismus klar. Die Verneinung der göttlichen Autorität in
allen Dingen des privaten und öffentlichen Lebens muss die Menschheit

mit unerbittHcher Folgerichtigkeit ins Chaos führen.» Drum
schliesst jener Artikel mit der dringenden Mahnung, «die Quelle des

*) Referat, gehalten an der Reichenauer Konferenz (August 1922). Die
Teilnehmer an der Konferenz werden es vielleicht spüren, dass ich da
und dort versuchte, die wertvolle Bereicherung, die unsere Aussprache
durch die Diskussionsvoten von Ragaz, Stähelin, Trautvetter und Gerber
erhalten hat, auch meiner Arbeit noch zugute kommen zu lassen.

521



Unheils zu verstopfen, den massgebenden Einfluss des im Grunde
genommen uns wesensfremden Liberalismus in Verfassungen, Gesetzen,
im wirtschaftHchen wie im privaten Leben zu brechen» und mit der
Parole: «Christus muss wieder König unserer Republik werden!»

Dass 'der Katholizismus derart Sturm läuft gegen den LiberaHsmus,
ist freilich nichts Neues. Seit der Auflösung der mittelalterlichen
Welt mit ihrer ganzen von der Kirche beherrschten Ordnung erbHckt
ja der Katholizismus seine Hauptaufgabe darin, die verlorene Autorität

wieder zu gewinnen und jene kirchlich bestimmte Kultur wieder
herzustellen. Eine grosse Restauration setzte schon im 16, Jahrhundert

ein gegen jene beiden Emanzipationsbewegungen, in denen
sich der Mensch von der Herrschaft der Kirche losgelöst hatte, gegen
die weltHche Renaissance und die religiöse Reformation. Es war
zum Beispiel der eigentliche Sinn und Zweck des Jesuitenordens, dieser

charakteristischen Gründung jener Restaurationszeit, eine Kampftruppe

zu sein für die Wiederherstellung der alten, unter der Autorität

der Kirche stehenden Ordnung und Kultur. Und als dann im
18. Jahrhundert gegenüber dieser katholischen Restauration, wie
auch gegenüber dem zu einem neuen kirchlichen System erstarrten
Protestantismus, eine neue mächtige Freiheitsbewegung einsetzte im

geistigen, politischen und sozialen Leben, da war es nur eine neue

Episode jenes alten Kampfes, dass die katholische Kirche, unterstützt
von allem Konservatismus auch innerhalb der protestantischen
Konfession, sofort wieder ankämpfte gegen diese neuen Emanzipationsversuche

der sogenannten «Aufklärung» und des sich daran anschliessenden

LiberaHsmus. Was auf kathoHscher Seite heute gegen den
LiberaHsmus gesagt und geschrieben wird, ist eigentHch nichts anderes,
als die stete Wiederholung dessen, was schon zur Zeit der Aufklärung,

der 'französischen Revolution und der liberalen Kämpfe des

19. Jahrhunderts gegen die liberale Bewegung gepredigt wurde. Manchem

mag drum eine Auseinandersetzung mit jenen kathoHschen

Angriffen höchst überflüssig und drum vielleicht auch unsere
Untersuchung über Recht und Unrecht des Liberalismus als ein veraltetes
Unternehmen erscheinen.

Und doch können wir nicht achtlos an jenen Anklagen des

Katholizismus und Konservatismus vorübergehen, — spüren wir doch deut-
Hcher als je die tiefe Wahrheit, die in ihnen enthalten ist. Wenn

522



wir drum heute zu jener Kontroverse zwischen Konservatismus und
LiberaHsmus Stellung nehmen, so kann es sich keineswegs einfach
um eine Verteidigung und Rechtfertigung des Liberalismus handeln,
— wir sind ja selbst längst mit dem Liberalismus zerfallen! Das
Jahrhundert, das zwischen jenen früheren und der heutigen Auseinandersetzung

Hegt, und das vor allem eine Entfaltung und
Herrschaft des Liberalismus gebracht hat, hat eben eine andere
Beurteilung des Liberalismus bewirkt: gerade durch die Entfaltung
seines Wesens und durch seine Herrschaft auf den verschiedenen
Gebieten des Lebens ist uns der LiberaHsmus fraglich geworden, —
ja mehr als nur fragHch! Wir spüren das tiefe Recht in der Anklage
des Konservatismus gegen den Liberalismus, denn wir selbst haben
erkennen müssen, welche Verwüstung der Liberalismus überall dort
anrichtete, wo er zur Herrschaft gelangt ist. Insbesondere steht es

ausser allem Zweifel, dass er als ein Hauptbeteiligter mitschuldig ist
an dem vielgestaltigen Bankrott unserer Welt, ja dass dieser Bankrott
wesentlich gerade sein Bankrott ist.

Wir können hier freilich nicht verschweigen, dass uns unsere
Konservativen und Katholiken nicht gerade berufen zu sein scheinen,
dem Liberalismus seine Schuld vorzuhalten. Gerade an den schlimmsten

Aeusserungen und Auswirkungen des Liberalismus in unserer
Zeit sind sie ja durchaus mitbeteiligt! Ganz unabhängig vom
Glaubensbekenntnis bejaht doch z. B. das katholisch-konservative wie das pro-
testantisch-Hberale Bürgertum jene kapitalistische Wirtschaftsordnung,

in der der LiberaHsmus seine deutlichste Ausprägung und Ver-
wirkHchung gefunden hat; mögen diese feindlichen Brüder im übrigen
glauben was sie wollen: darin sind sie jedenfalls völlig einig, dass der
Egoismus die selbstverständliche Grundlage unseres wirtschaftlichen
Lebens bilden müsse. Auf dem Grunde dieser Uebereinstimmung
erhebt sich aber auch jene poHtische Allianz des Katholizismus mit

unserem Freisinn, wie sie eigentlich bei jeder wichtigen Entscheidung

hervortritt und in unserer obersten Behörde eine sinnbildliche

Darstellung erhält, wobei ein Musy gewiss würdig neben Schulthess,

Scheurer und Häberlin steht und auch Motta sich hüten wird, seinen

liberalen KoUegen Moralpredigten zu halten. Und vollends gegenüber

den Mächten des Nationalismus und Militarismus, oder

angesichts des Krieges ist ja jegHcher Unterschied zwischen Konservatis-

523



mus und Liberalismus verblasst. Allen jenen Weltmächten, die uns in
die grosse Katastrophe und Not hineinführten, ist also der heutige
Konservatismus ebenso unterworfen wie der Liberalismus, dem er die
Schuld an all dem Verderben zuschiebt.

Und doch gibt es einen Konservatismus, dessen Anklage gegen
den Liberalismus wir sehr ernst nehmen. Wir denken an jenen tief
begründeten Konservatismus, wie er vor allem in Dostojewski
verkörpert ist. Wir wollen aber gleich hinzufügen, dass dieser
Konservatismus im Grunde gar keiner mehr ist, da er ja nichts Bestehendes
konservieren wiU, weder eine kirchliche oder päpstHche Autorität,
noch eine altüberHeferte politische und soziale Ordnung, — mag
Dostojewski auch vielleicht das, worauf es ihm ankommt, in diesen
alten Ordnungen noch einigermassen geschützt und bejaht glauben.1)
Es kommt ihm aber eben auf etwas anderes und Tieferes an: auf
die Bindung des Menschen und seines ganzen Lebens an Gott, darauf
dass Gott mit seinem Leben und seiner Wahrheit zum Sinn des
Menschenlebens werde. Seinen leidenschaftlichen Kampf gegen den
LiberaHsmus, gegen das «Westlertum», führt er aber gerade deswegen,
weil er diesen Sinn durch den LiberaHsmus geleugnet und diese
Bindung durch ihn gelöst sieht. Der LiberaHsmus bedeutet für ihn den

Abfall von der gottgewollten, schöpfungsgemässen Ordnung, die
Auflehnung des Menschen gegen Gott, die Ablehnung seines Willens und

seiner weltüberlegenen Wahrheit, Was der Staretz Sossima mit
Schmerz bei den Weltlichen und «Höheren» aufkommen sieht, das

eben ist in den Augen Dostojewskis die grosse Sünde des LiberaHsmus:

«Sie wollen sich nach der Wissenschaft und nach ihrem eigenen
Verstände, doch vor allem ohne Christus, hier auf Erden einrichten.»2)

1) Es darf bei dem «Konservatismus» Dostojewskis nicht übersehen werden,

dass seine Anklage auch den Katholizismus trifft, ja überhaupt alles
Kirchentum, über das nicht schärfer geurteilt werden kann, als es in jener
bekannten Erzählung vom Grossinquisitor in den «Brüder Karamasoff»
geschieht. Das politische System des Zarismus aber hat er wahrlich am eigenen

Leibe schwer genug erfahren und seine Schilderung jener sibirischen
Erfahrungen im «Totenhaus» ist eine grosse, stumme und doch so
beredte Anklage.

2) Vgl. neben den grossen Romanen, von denen für diese Gedanken
namentlich die Brüder Karamasoff und die Dämonen wichtig sind, besonders
noch die politischen Schriften und die Briefe.

524



SoUte aber diese Beurteilung, die natürlich nichts mehr mit
irgendwelcher konservativer Befangenheit zu tun hat, das Wesen des
Liberalismus treffen, dann dürfte auch unsere Stellung zu demselben
gegeben sein.

* * *
Der LiberaHsmus ist direkt hervorgegangen aus der A u f k 1 ä -

Tungs hilosophie des 18. Jahrhunderts und trägt auch alle
"Wesenszüge derselben. Für das Denken der Aufklärung ist aber in
erster Linie jener Rationalismus charakteristisch, der die eigene
Vernunft des Menschen als höchsten Masstab aufsteUte, diesen Massstab

an alles Bestehende anlegte und nur gelten Hess, was vor dieser
Vernunft bestehen konnte. Nicht was die Kirche vorschreibt oder was
in der Staats- und Gesellschaftsordnung gegeben ist, kann für diese
Nationalisten irgendwie massgebend sein, sondern allein das, was die
menschliche Vernunft postuliert. Alle überlieferten Wahrheiten und
gegebenen Wirklichkeiten werden drum daraufhin untersucht, wie
weit sie dem «Vernünftigen» oder «Natürlichen» entsprechen, das

ihnen allein Wert und Berechtigung geben kann. So stellen die
Philosophen der Aufklärung ihr «Naturrecht» auf, begeistern sich für ihre
«natürHche Staatsverfassung», wie sie etwa im «Contrat social»
eines Rousseau dargelegt wird, und erbauen sich an ihrer «natürlichen
Religion», schieben aber mit Geringschätzung alles beiseite, was nur
historisch geworden ist und bekämpfen insbesondere aufs heftigste,
was irgendwie «übernatürHch», der menschlichen Vernunft unfassbar

ist. Alles, was auf Erden und im Himmel vorkommt und geglaubt und

behauptet wird, muss vor dem Richterstuhl dieser Vernunft erscheinen

und kann nur aus ihren Händen — wenn überhaupt! — das

Daseinsrecht empfangen.
Der Mensch empfängt also hier nicht mehr demütig Gottes WiUen

als Wahrheit, sondern bestimmt selber, was wahr ist und auf Erden

gelten soll. In diesem Denken haben wir den prinzipieUen Verzicht
auf eine höhere, der menschlichen Vernunft unzugängHche Wahrheit,
den Verzicht auf eine höhere weltüberlegene Ordnung, — dieses Denken

schafft vielmehr auf aUen Lebengebieten eine Welt ohne
Gott, in der der Mensch, einzig im Vertrauen auf seine Vernunft
und seine eigene Kraft, alles Leben gestaltet. Es lag darum ganz in

der Konsequenz dieses Denkens, dass es schliessHch die Vernunft an

525



die Stelle Gottes setzte. In derselben französischen Revolution, in
der wir ja überhaupt die praktiche Auswirkung der Theorien der
Aufklärung haben, in der der Versuch gemacht wurde, an Stelle des
Alten, Bestehenden, historisch Gewordenen die neue vernünftige und
natürHche Ordnung in Staat, Gesellschaft und Wirtschaft zu errichten,
wurde bezeichnenderweise — gleichsam zur Krönung des ganzen Werkes

— auch der Kultus derVernunft eingeführt; und dass ein
Mensch diese Gottheit darstellte, mag — gewollt oder ungewoUt —
wiederum symbolische Bedeutung haben. Wenn die Aufklärung auch
nicht durchweg bis zu diesem Atheismus fortgeschritten ist, sondern
oft bei jener natürHchen, vernunftgemässen Religion des Deismus
stehen bHeb, ja wenn ein Voltaire jenes bekannte Wort: «Si Dieu
n'existait pas, il faudrait l'inventer» aussprechen konnte, und ein

Robespierre bald den von Chaumette eingeführten Kultus der «Raison»

durch seinen Kultus des «Etre suprême» verdrängte, so ändert
das doch nichts an jenem gegen die Geltung und Herrschaft Gottes

gerichteten Zug dieses ganzen Denkens. Denn der Deismus ist eben

«natürHche ReKgion», menschHche Vernunftkonstruktion und der Gott
des Deismus lebt ganz von|der Vernunft Gnaden: der Gott, der für
dieses Denken «existiert», ist eben genau jener Gott, wie ihn der
Mensch mit seiner Vernunft erfinden würde und tatsächlich
erfunden hat.

In dieser Proklamierung der menschHchen Vernunft als oberster
Richterin, ja als Gottheit, liegt nun eben jener Abfall, den Dostojewski
im Liberalismus erblickte. Wo der Vernunft des Menschen diese Rolle

zugeschrieben wird, da wird der Mensch selber zum Gott erhoben.

Auch da hat in der Revolutionszeit jener Anacharsis Clootz, welcher
Chaumette die tiefere Anregung zur Einführung des Kultus der reinen
Vernunft gegeben haben dürfte, nur auf eine klare Formel gebracht,

was mehr oder weniger deutlich dem ganzen Denken der Aufklärung
zugrunde Hegt, wenn er wie im Gebet und in aufrichtiger Ergriffenheit
ausrief: «Notre Seigneur Genre Humain!»1) Wo aber der Mensch

sich selber als Gott fühlt und auf Erden als Gott schaltet und waltet,
da haben wir den Abfall: Abfall nicht etwa nur von der Kirche
und ihrem Denken und Glauben, sondern AbfaU von Gott, — Abfall
nicht nur von dem in Staat und Gesellschaft Festgesetzten und Gege-

*) Vgl. Michelet, «Révolution française», Bd. VI.

526



benen, sondern Abfall von allem, was über dem Menschen ist und
ihn an eine höhere Ordnung, an höhere Zwecke und Ziele binden wiH.
Wer denkt da nicht unwiUkürHch an jene alte bibUsche Erzählung,
in der der Abfall des Menschen von Gott seine tiefste Darstellung
gefunden hat: an die Geschichte vom Sünden fall? Dort flüstert die
Schlange dem Menschen zu: was willst du dich binden lassen an ein
Gottesgebot? Mach doch einfach, was du willst, was du willst!
Pflücke die verbotene Frucht und iss davon — undduwirst sein
wie Gott! Ja, gerade in diesem «eritis sicut deus!» liegt die eigent-
Hche Versuchung des Menschen, und im Selber-Gott-Sein auf Erden
der SündenfaU!1)

Neben dem Rationalismus kennzeichnet vor allem der
Individualismus das Denken der Aufklärung und mit diesem den
Liberalismus. Dieser Individualismus hängt übrigens eng zusammen mit
dem Rationalismus, denn gerade im Vertrauen auf die in ihm
wohnende Vernunft beansprucht das Individuum seine neue Stellung und
Geltung. Fragen wir, wer denn an die Stelle jener alten, vom
Rationalismus aufgelösten Bindungen treten soll, so stossen wir stets auf
das Individuum, auf den Einzelnen, der keck alle Rechte und Freiheiten

an sich gerissen hat. Der vernunftgemäss denkende, handelnde
und lebende Mensch wiU einfach sich ausdenken, sich auswirken,
sich ausleben. Das menschliche Ich durchbricht die Schranken,

welche die alten Autoritäten — zumal Kirche und Staat —
aufgerichtet hatten und wiU nun in voller SelbstherrUchkeit, einzig vom

eigenen Interesse geleitet, seine eigene Ordnung auf Erden aufrichten.
Dieser Individualismus ist die eigentHche Seele des Liberalismus
geworden: wo der Mensch glaubt, ganz auf sich selbst zu stehen und

*) Man lese hiezu einmal die Worte, die Dostojewski in den «Brüder
Karamasoff» dem Teufel in den Mund legt und bedenke, dass dieser
Teufel aus einem sich gegen Gott auflehnenden Menschen spricht:
«Hat die Menschlichkeit sich erst einmal ganz und gar, d. h. ausnahmslos

von Gott losgesagt, so wird die frühere Weltanschauung, und vor allem
die ganze frühere Sittlichkeit ganz von selbst fallen und dem Neuen Platz
machen. Die Menschen werden sich zusammentun, um alles aus dem
Leben zu ziehen, was daraus nur zu ziehen ist, doch unbedingt einzig
und allein zum Zweck des Glückes und der Freude bloss hier in dieser
Welt. Der Geist des Menschen wird sich in göttlichem, titanischem Stolz
erheben, und dann wird der Menschgott erstehen.»

527



wo er, unbekümmert um Gott und Mitmensch, einzig seine eigenen
Ziele verfolgt, da haben wir LiberaHsmus. Dass diese Ziele in der
Richtung des eignen Glückes Hegen, — worin immer dann man eine
Garantie des Glückes sehen mag — Hegt auf der Hand und wird schon
durch die stete Wiederkehr des Wortes «Glückseligkeit» in der
Literatur der Aufklärung verraten, wobei dies Wort bald in einem höheren

Sinn verstanden wird, bald aber auch nur das menschliche Behagen

im allerplattesten Sinn bezeichnet. Mit diesem GlückseHgkeits-
streben landete das Individuum, das vor allem sich selbst gemessen
will und in der Triebbefriedigung sein Glück sucht, nur allzu oft bei
den niedrigsten Formen des «Sich-Auslebens», wie denn auch der
sittHche Libertinismus, der in der Gegenwart — zumal auf sexuellem
Gebiet — seine furchtbaren Orgien feiert, nichts anderes ist, als ein
entarteter Sohn des Liberalismus. Wo aber die Aufklärung einen
BHck hatte für die gesellschaftlichen Zusammenhänge und das Individuum

als ein GHed der Gesellschaft erkannte, da erblickte sie den

letzten Zweck alles menschHchen Tuns in einer stets wachsenden
Zahl glückHcher Individuen, im «grössten Glück der grössten Zahl».

Wir wollen nun gewiss nicht verkennen, dass gerade in diesem
Individualismus ein grosses Recht des LiberaHsmus liegt. Seine Wahrheit

ist es, dass er den Wert, den jeder Einzelne hat, wieder erkannt
hat, und sein grosses Verdienst, dass er gegenüber angemassten
Autoritäten und falschen Bindungen die Rechte des Individuums erkämpft
hat. Der Name «LiberaHsmus» ist ja so wenig zufällig aufgekommen,
als die ganze Bewegung des LiberaHsmus: es war wirklich eine

Freiheitsbewegung und mancherlei Befreiungen hat sie gebracht! In der

Auflehnung des Menschen gegen Kirche und Staat und deren
Vorschriften und Ordnungen lag ein tiefes Recht, verbargen sich hinter
jenen göttHchen Ansprüchen doch sehr menschliche Wünsche und unter

dem geistlichen Kleide sehr weltliche Gelüste. In dem grossen
System, dem die Kirche den Menschen und sein Leben unterwerfen
wollte, wurde dem Menschen sein gottgewolltes Menschenrecht

genommen und seine gottgewollte Freiheit geraubt, weshalb diese

Freiheitsbewegung nicht nur von Abfallsgelüsten, sondern sicher auch von
echter Sehnsucht nach jenem schöpfungsgemässen Zustand, der ja bei
aUer Bindung an Gottes Willen dem Menschen doch seine Freiheit
geben will, getragen war. Um dieser Wahrheit des Liberalismus wil-

528



len konnte ein Pestalozzi energisch für seine Forderungen eintreten»
und auch ein Vinet in der Hberalen Bewegung eine Führerstellung
einnehmen. Und wer von uns möchte denn verzichten auf die Rechte
und Freiheiten des Individuums, die damals auf geistigem, politischem
und sozialem Gebiet erkämpft worden sind? Gerade weil so vieles
von dem, was der einstige LiberaHsmus errungen hat, wirkHches
Menschenrecht ist, haben wir uns doch so leidenschaftlich gewehrt,
als uns die heutigen «Liberalen» mit ihrer Lex HäberHn alte Hberale
Errungenschaften rauben wollten.

Wenn wir aber derart das Recht des Liberalismus betonen, müssen

wir hinzufügen, dass dieses Recht vor allem im Unrecht der alten
Autoritäten begründet ist, gegen die sich der LiberaHsmus wandte.
Es waren eben falsche Bindungen, mit denen in der alten Ordnung
der Mensch gebunden wurde, — und selbst dort, wo einer solchen
Bindung, wie vor allem in der mittelalterHchen Welt, eine tiefe Wahrheit

zugrunde lag, war schliesslich der Mensch doch nicht mehr an
Gott und seinen Willen, sondern an ein menschliches System
gebunden. Da ist nun der LiberaHsmus das grosse Nein des Menschen

gegen diese falschen Bindungen und in diesem Nein Hegt sein Recht»

— aber der LiberaHsmus ist eben nur dieses Nein und ist ein Nein
auch gegenüber aller höheren, göttlichen Wahrheit, und darin liegt
sein Unrecht. Das Recht des LiberaHsmus Hegt stets nur in der
Negation. Er hat mit seinem Individualismus und seiner Freiheitsparole

nur die Unabhängigkeit des Individuums von irgendwelchen
übergeordneten Mächten im geistigen, politischen und wirtschaftlichen
Leben erkämpft, ist aber bei dieser Negation stehen geblieben, ja
hat bewusst jede andere höhere Zielsetzung abgelehnt und mit der
falschen auch die wahre, mit der irdischen auch die überirdische, mit
der menschlichen auch die göttliche Bindung beseitigt. Mit seinen

grossen Befreiungen hat der Liberalismus zwar neue Möglichkeiten
geschaffen, diese M&gHchkeiten hat er aber stets nur in seinem
Sinn ausgenützt, da er ja eben jenen höheren Sinn, den Gott dem
Leben des Menschen geben will, leugnet. Das Ich des Menschen in
seiner Selbstherrlichkeit, das Ich mit seinem Interesse — das wird
immer wieder die Position des Liberalismus, wo er mit einer berechtigten

Negation für Höheres Raum geschaffen hat. So ist es wieder
jener Geist des Abfalls, der den LiberaHsmus auch dort schHessUch

529



zu einem Fluche werden lässt, wo er ein Segen hätte werden können.
Wie gebannt von dem verführerischen Wort der Schlange «ihre werdet

sein wie Gott» denkt der Mensch einzig daran, in irgend einer
Weise die RoUe des Gottes auf Erden spielen zu können und merkt
es nicht, wie der Teufel bei seinem Rate kichert: «Folg nur dem
alten Spruch und meiner Muhme, der Schlange, — dir wird gewiss einmal

bei deiner Gottähnlichkeit bange!»
Und es ist uns ja auch bereits bei dieser Gottähnlichkeit bange

geworden! Wir haben mannigfach den Fluch eines von Gott
losgelösten Lebens erfahren müssen. Was die Bibel auf ihren ersten
Blättern vom Abfall des Menschen und seinem eigenen selbstherr-
Hchen Leben erzählt, das kann uns ja wie ein Symbol unserer eigenen
Zeit anmuten. Jener Kam z. B., der nun wirkHch nur sein Leben
führt, nur sich und seinen WüTen auslebt und aUes, was ihm in den

Weg kommt, niederwirft, und dabei denkt: «SoU ich denn meines Bruders

Hüter sein?» — steht er nicht vor uns, wenn wir an die
Entfaltung des LiberaHsmus, zumal auf wirtschaftlichem Gebiet, denken?
Oder erinnert uns das ganze Unternehmen des Liberalismus nicht an
jene Turmbauer zu Babel, die so keck und zuversichtHch ihren Turm
bauen, um sich einen Namen zu machen auf Erden, ja um den Himmel
zu stürmen und gottgleich die Welt zu regieren? Ja, der Liberalismus
hat in dem Jahrhundert seiner Entfaltung eine ganze Reihe von
babylonischen Türmen errichtet, auf die er ungemein stolz war, von denen

aus er die Welt regieren wollte, — und die doch alle arg ins Wanken
geraten sind, bereits den Zusammenbruch erlebten oder ihn noch
erleben werden. Auf die wichtigsten dieser Türme wollen wir noch
rasch einen BHck werfen.

Der eine dieser babylonischen Türme ist der wirtschaftliche
Liberalismus, der sich theoretisch formulierte als die Idee von
der Freiheit der Individuen in der Verfolgung ihrer wirtschaftlichen
Interessen und praktisch seinen Ausdruck fand in der ganzen
Wirtschaftsordnung des Kapitalismus. Hier tritt uns das Wesen des

LiberaHsmus immer noch am deutlichsten entgegen und manchem, der viel-
leicht auf geistigem Gebiet noch ahnungslos dem LiberaHsmus
huldigt, könnten gerade hier die Augen aufgehen für den Sinn und die

Konsequenzen dieser ganzen Denkweise. Indem der wirtschaftliche
LiberaHsmus ganz auf den persönHchen Egoismus absteUt und im

530



persönMchen Interesse des Einzelnen den einzigen Antrieb für das
wirtschaftUche Leben sieht, bringt er jene menschliche Selbstherrlichkeit,

und jenen Abfall von Gott, von denen wir sprachen, ganz
unverhüllt zum Ausdruck, Wir woUen zwar auch hier das Recht und
die Leistung des LiberaHsmus nicht verkennen; sie zeigten sich vor
allem in einer Reihe von Befreiungen, zumal in der Befreiung der
Bauern von der Herrschaft der alten FeudalVerfassung und in der
Befreiung des Gewerbes und des Handels von den Fesseln der alten
Zunftordnung. Durch diese Befreiung wurde die MögHchkeit geschaffen

für die Entfaltung der Produktion und damit auch für die
Ueberwindung der Not auf Erden. Aber den tieferen Sinn verkennend, der
trotz aller Enge in der alten patriarchalischen Ordnung lag,1) woUte
das befreite Individuum alle Freiheit nur für sich, machte den
Erwerb zum Selbstzweck, proklamierte jenes «laissez-faire» des Man-
chestertums, dieser reinsten Ausprägung des wirtschaftHchen Liberalismus,

und brachte damit nur neue unerhörte Not und Knechtschaft
für die Menschen. Gerade der KapitaHsmus kann uns veranschaulichen,

wie dort, wo der Mensch die Freiheit nur für sich wiU, aus
der vermeintlichen Befreiung die grösste Knechtschaft wird. Er zeigt
uns auch, wie der vom menschlichen Ich verstandene und verwirklichte

Individualismus schHesslich alle Gemeinschaft unter den
Menschen aufhebt. Wie könnte es auch anders sein bei einem Denken,
das am besten noch durch folgenden Ausspruch eines Wortführers
des wirtschaftHchen LiberaHsmus gekennzeichnet werden mag: «Der
volkswirtschaftlichen Gemeinde ist jede Solidarität grundsätzHch
fremd: Ein weiteres Recht als freien Zutritt zum Markte kann sie
keinem gewähren, denn der Markt ist das einzig Gemeinschaftliche,
das sie besitzt.»2) In welchem Vertrauen auf den Menschen und seine

Kräfte, besonders auch auf das harmonische Zusammenspiel der
verschiedenen Egoismen in diesem gesellschaftlichen System des Indivi-
duaHsmus, wurde doch der Bau dieses babylonischen Turmes

unternommen, — ist er aber nicht bereits aufs tiefste erschüttert, ja droht
er mit seinem Fall nicht eine furchbare Verheerung auf Erden anzu-

*) Man denke nur an die Grundsätze, die Luther für den Kaufhandel
aufstellte.

2) John Prince Smith um 1860 in Deutschland. Zitiert bei Philippovich
«Die Entwicklung der wirtschaftspolitischen Ideen im 19. Jahrhundert ».

531



richten, wie es ja beim Zusammensturz eines solchen Baues gar nicht
anders möglich ist?

Einen zweiten babylonischen Turm hat der Liberalismus auf
politischem Gebiet gebaut, wo er ganz auf Grund der Naturrechtslehren

der Aufklärung, nach jenen Ideen einer natürlichen, der wahren
Natur des Menschen angepassten Verfassung seinen Hberalen Staat
errichtete. Was der Liberalismus auf politischem Gebiet geleistet
hat, wie er hier vor allem die grossen Individualrechte für den
Menschen erobert hat, wurde schon erwähnt und es sei auch ob der Kritik

nicht vergessen. Aber die tiefe Verirrung des Liberalismus macht
sich hier doch aUenthalben geltend. Ganz im Sinne der Aufklärung
wurde beim Aufbau dieses vernunftgemässen Staates — vor allem in
der französischen Revolution — alles negiert, was vor der Vernunft
der Bauleute nicht bestehen konnte, und keine geschichtHche Tradition

vermochte die rationalistische Konstruktion zu hemmen. Seine
reinste Vertretung hat der politische Liberalismus in einem Robespierre

und seinen Jakobinern gefunden. Die Jakobiner — wie übrigens

auch die mehr wirtschaftlich interessierten Girondisten — sind
einfach poHtische Logiker, scharfe Rationalisten, die vor keiner
Konsequenz ihrer einmal aufgestellten Grundsätze zurückschrecken und
ihre Negationsarbeit immer mehr durch die Guillotine zu furchtbarer

Anschaulichkeit bringen. Dem Rationalismus dieser PoHtiker

entspricht es auch, dass sie sich mit der proklamierten formalen
Gleichheit, der Gleichheit aller vor dem Gesetz, begnügen und sich

weiter nicht darüber beunruhigen, dass bei dieser Gleichheit die Freiheit

der grossen Masse infolge der wirtschaftlichen Ungleichheit iUu-
sorisch bleibt. Trotz der schönen Parolen der Freiheit, Gleichheit
und BrüderHchkeit und aller Verkündigung der Menschenrechte sehen

wir drum auch aus dieser ganzen Freiheitsbewegung nur wieder neue
Herrschaft und Knechtschaft hervorwachsen: die menschHche
Vernunft, die hier unbekümmert drauflos schaltet, kann eben ihr
Menschliches nicht verleugnen: was das Individuum an Freiheit

erkämpft gegenüber altem Zwang und alter Knechtschaft, das

will es nur für sich und nie geht dieser Freiheitswille weiter als

das eigene Interesse! Jene konsequente Vernunft vergisst immer wieder

alle freiheitHche Konsequenz, um auf dem frei gewordenen Weg
einfach das eigene Interesse zu verfolgen. Darin vor allem ist die

532



furchtbare Tragödie der französischen Revolution begründet, jenes
trübe Schauspiel ihrer eigenen Selbstzersetzung und Selbstzerstörung.
Es Hegt auch im Wesen des Liberalismus begründet, was uns die
Geschichte des Liberalismus immer wieder vor Augen führt — in der
französischen Revolution wie in den liberalen Kämpfen des 19.

Jahrhunderts — dass nämHch der LiberaHsmus immer mit der Proklamierung

der Freiheit als Menschenrecht beginnt und sobald ihn
die Freiheitsbewegung emporgehoben hat, bei der Freiheit als

Klassenvorrecht stehen bleibt. Auch die ganze Entartung des

Liberalismus, die wir jetzt vor Augen haben, ist keine zufälUge:
vielmehr wurde mit einer gewissen Notwendigkeit aus dem einstigen
LiberaHsmus immer mehr jener «Freisinn», dessen hervorstechendes
Merkmal es ja gerade ist, dass er keinen Sinn für Freiheit hat, der
heute der eigentliche Träger aller Reaktion ist und mit tiefstem
Misstrauen jedem Geltendmachen der Rechte und Freiheiten, die er einst
erkämpft hatte, gegenübersteht, ja der diese Rechte und Freiheiten mit
seiner Lex HäberHn oder seinem Gadient-Prozess — um nur diese

Symptome zu nennen — mit Füssen tritt und dafür all sein Vertrauen
auf die einst bekämpfte Staatsabsolutheit und die Militärgewalt setzt.
Gerade darin, dass der politische LiberaHsmus bei jener «Realpolitik»
endet, die nur mit den irdischen Faktoren rechnet — mit der
einzigen Triebkraft des Interesses, des «sacro egoismo» und dem

ewigen Mittel der Gewalt — kommt das eigentliche, das gottlose
Wesen des LiberaHsmus zum Ausdruck, Und keine Zeit hat es so
furchtbar erfahren müssen wie die unsrige, wohin jene «Staatsrai-
son» und die «Eigengesetzlichkeit des Staates», die an Stelle des

WiUens Gottes gesetzt wurden, die Völker schHessHch führen. Auch
hier ist der einst so selbstgewiss und zuversichtlich unternommene
Bau bereits im Zerfall begriffen: die innere Entwicklung des modernen

Staates weist ein bedenkHches Zerbröckeln des einst so stolzen
Baues auf und die Höhenkonkurrenz der verschiedenen Türme führte
überhaupt zu einem katastrophalen Zusammenbruch dieses ganzen
menschHchen Unternehmens.

Seine glänzendste Errungenschaft sieht der LiberaHsmus wohl in
einem dritten babylonischen Turm: in seiner Weltanschauung
und seiner ganzen Kultur. Ein paar Stichworte mögen zur
Charakterisierung dieser Weltanschauung dienen. Dass ein strenger R a -

533



t i o n a 1 i s m u s ihr zugrunde liegt, ist schon mit dem eigentHchen
Nährboden dieser ganzen Denkweise, der Aufklärungsphilosopnte,
gegeben. Nur was vor der Vernunft, insbesondere auch vor der neuen
Wissenschaft des modernen Menschen, standhält, kann in der
Weltanschauung des Liberalismus, die ja eben «wissenschaftHche
Weltanschauung» sein möchte, eine Stelle finden. Mag auch zeitweilig der
ältere LiberaHsmus Anlehnung an den deutschen Idealismus gesucht
haben, so macht sich doch immer mehr der Materialismus in
jenem weiteren Sinne in ihm geltend, dass nur das in der Welt Gegebene,

die irdischen, besonders die menschlichen Kräfte und Mächte,
anerkannt werden, eine höhere naturüberlegene Welt und ihre
Kundgebungen aber geleugnet werden. Der Fortschrittsglaube des Liberalismus,

der sein eigentliches Evangelium, seine Religion geworden ist,
gründet sich darum auf jenen Evolution ismus, der nur eine i nini

a n e n t e Entwicklung kennt, eine Entwicklung, die nur die Entfaltung

des Gegebenen bedeutet, jedes Eingreifen höherer Mächte, jede
Zielsetzung und Sinngebung von aussen und von oben aber ausschliesst.
Es ist also ein Glaube mit bewusster Leugnung Gottes und als letztes

Kennzeichen der liberalen Weltanschauung müssen wir auch —
prinzipiell gesprochen — ihren Atheismus nennen.

Die Kultur, die sich über dieser Weltanschauung erhebt, ist eine
Kultur ohne Gott, auferbaut auf dem Bestreben und der Fähigkeit,

sich auf Erden möglichst gut einzurichten unter prinzipiellem
Verzicht auf jede höhere Wahrheit und unter Preisgabe der biblischen
Verheissung eines Reiches Gottes auf Erden. Zu dieser Kultur mag ja
freilich eine gewisse Religiosität gehören, — sie wird aber immer auf
eine Verklärung des Bestehenden hinauslaufen, auf die Weihe der
Welt, so wie diese ist und wie sie sich nach dem EvangeHum des

LiberaHsmus in allmählichem Fortschritt immer mehr gestalten wird.
Es ist wirklich natürliche ReHgion, um diesen beliebten Begriff
der Aufklärung in einem tiefen, vielsagenden Sinn zu nehmen: es ist
eine Religion, die mit ihrem Glauben nicht über die Natur hinausgeht,

vielmehr alles UebernatürHche, Weltüberlegene leugnet, — eine

Religion, die zwar irgend eine «Gottheit», ein «höchstes Wesen» lehren

mag, da dieser Begriff sich ja nicht übel eignet als Schlusstein
des ganzen menschlichen Gedankensystems und dafür sogar allerlei
«Beweise» — mit VorHebe der sog. physiko-theologische Gottes-

534



^jpff^^^

beweis — angeführt werden können, die aber jedenfalls den lebendigen

Gott, der aus der Bibel zu uns redet, nicht kennt. Diese

ReHgiosität des LiberaHsmus mag sogar, wenn sie nicht reine «natürliche

Religion» nach dem Geschmack der Aufklärung bleiben will,
eine positive Form annehmen und «liberales Christentum»
werden: es ist dieses Christentum aber ebenso ein Christentum ohne

Christus, wie jene natürliche Religion eine Religion ohne Gott ist.
Denn der Christus dieses liberalen Christentums ist ganz auf jenes
vernünftige menschliche Mass reduziert und in irdisch-menschHche
Grenzen gewiesen, wie es der Rationalismus verlangt. Er darf nicht
der Christus sein, der uns im Neuen Testament entgegentritt, sondern

nur jener «historische Jesus», dessen Bild sorgfältig gereinigt wurde

von allen Zügen einer höheren Sendung, jener «Nazarener», bei
dem man derart die irdische Geburtsstätte hervorhebt, weil man die

von der Bibel behauptete überirdische Herkunft — die übrigens
nicht mit dem Dogma der jungfräulichen Geburt identifiziert zu werden
braucht — nicht zugeben kann.1) Aber auch dieser Turm wankt
bereits, seine Fundamente sind erschüttert, und als ein Erdbeben tut
sich immer mehr die Wahrheit dessen kund, der durch all diese

Türme aus seinem Himmel verdrängt werden soUte.

Gerade angesichts der liberalen Kultur und Weltanschauung wird
uns aber auch deutlich, dass die Herrschaft des LiberaHsmus weiter
reicht, als sein Name und auch dort noch sich geltend macht, wo wir
sonst eher eine Ueberwindung des • Liberalismus zu sehen gewohnt
sind. Vor allem ist auch der Sozialismus, dieser mächtige Gegenschlag

.gegen den Liberalismus, immer noch im liberalen Geiste, in
der ganzen unheilvollen Tendenz des LiberaHsmus befangen. Gewiss:

gegenüber dem LiberaHsmus, der einseitig die Freiheit vertritt, betont

er die von jenem vernachlässigte Gemeinschaft und stellt dem einsei-

x) Eine eingehendere Auseinandersetzung mit dem Liberalismus auf
geistigem und speziell theologischem Gebiet findet sich in meinem Aufsatz
über «Christus und unser Denken» im Dezemberheft 1920 der «Neuen Wege»,
auf die zur Ergänzung hingewiesen sei. \

Die hier beurteilte Weltanschauung und Kultur des Liberalismus ist
vielleicht am besten in D. Fr. Strauss' Buch über den «Alten und neuen Glauben»

vertreten, wozu man aber gerade noch Nietzsches «Unzeitgemässe
Betrachtung»: «David Strauss, der Bekenner und Schriftsteller», beiziehen

mag.

535



tigen Individualismus eben seinen Sozialismus entgegen; und dass er
derart über die Vereinzelung des Menschen hinausschaut und die
Menschheit wieder als Gemeinschaft versteht, bringt ihn der Wahrheit,

dem gottgewollten Zustand wesentlich näher. Aber, will nicht
auch im Sozialismus der Mensch auf sich selbst gestellt sein, losgelöst
vom Willen Gottes, und seine eigene Welt errichten? Gewiss, er hat
jenen poHtischen Rationalismus überwunden und dem Freiheitsstreben

dadurch, dass er die Gleichheit auch im wirtschaftHchen Leben
geltend macht, eine realere Grundlage gegeben: aber, bedeutet nicht
auch er wieder den Versuch, auf die menschHche Vernunft und
Wissenschaft eine neue Ordnung zu gründen? Und unterstreicht nicht
auch er dieses Menschliche, indem er ausdrücklich — darin gerade
jenem wirtschaftHchen Liberalismus, den er doch überwinden will,
verwandt — an das Interesse des Menschen appelliert, in den
irdischen Bedürfnissen des Menschen die eigentHchen und einzigen
Triebfedern für die Befreiung des Menschengeschlechtes sieht und
bewusst auf die sittHche Begründung seiner Forderungen verzichtet?
Die Hberale Wissenschaft und Weltanschauung mit ihrem Rationalismus,

Materialismus, Evolutionismus und Atheismus muss auch ihm
dienen zur Begründung seiner Botschaft, sodass gerade durch die
sozialistische Bewegung jene Weltanschauung mit ihrem Grundirrtum
in die breiten Massen des Volkes hineingetragen worden ist. Gewiss,
der Sozialismus führt einen gewaltigen Kampf gegen die Weltmächte,
die .unser Leben beherrschen, vor allem gegen die Herrschaft
Mammons, — aber wozu will er diese Freiheit? Ist seine befreite
Menschheit nicht eine Menschheit, die doch wieder nur aus sich selber

und für, sich selber lebt, die sich nährt von der verbotenen Frucht
und damit gottgleich zu werden wähnt, die schHesslich den höchsten»

gewaltigsten babylonischen Turm baut, mit dem es sicher gelingen
soll, ohne Gott auf Erden glücklich und behaglich zu
leben? Es ist derselbe Geist des Abfalls, den wir im Liberalismus
erkannten, und gerade hieraus erklärt es sich, weshalb Dostojewsky
seinen Kampf ganz besonders auch gegen den westlichen Sozialismus

gerichtet hat. Wer könnte sich auch, zumal angesichts der
Entwicklung dieses Sozialismus in Russland, der Wahrheit seines Wortes
verschliessen, das uns jetzt wie der Ruf eines Propheten anmutet:
«Sie denken aUes ohne Christus gerecht aufzubauen, aber sie werden

536



mmmmm^K*m*mmmm

damit enden, dass sie die Welt mit Blut überschwemmen!»1) Weil auch
im Sozialismus jene falsche Einstellung, die mit dem Liberalismus
aufkam, weiterlebt, deshalb treten auch bei ihm aU jene Entartungen auf,
die die Geschichte des LiberaHsmus kennzeichnen, und es hat seinen
tiefen Grund '{m^i Sinn, dass der Sozialismus mit hineingerissen wurde
in die Katastrophe des Liberalismus, statt dass er sich in dieser welt-
geschichtHchen Stunde rettend hätte erheben können.

Die Entwicklung alles LiberaHsmus, des individualistischen wie des

sozialistischen, lehrt uns so das Eine: wo man die Menschheit von den
falschen Weltherrschaften befreien will, nur um statt dessen das Ich
des Menschen zur Herrschaft zu bringen, da wird man, — soi viel Recht
und Wahrheit auch in jenen Befreiungen liegen mögen! — schHess-

lich doch nur noch tiefer unter die Herrschaft des Fürsten dieser Welt
geraten. Wo man jedes warnende «esset nicht von diesem Baum!»
missachtet und jede Abhängigkeit, jede Bindung an einen andern
Willen, an einen andern Sinn, ein anderes Ziel, als das Ich des
Menschen es bestimmt, verwirft, um auf Erden dazustehen «sicut deus»,

gleich wie Gott, — da wird schliesslich der Satan, der ja den
Menschen in diese Versuchung führt, triumphieren! Und erleben wir denn

jetzt, wo wir am Ende einer langen Entfaltung des Liberalismus
stehen, nicht etwas von diesem Triumph des Satans? Statt einer befreiten

Menschheit sehen wir eine furchtbare Steigerung der Herrschaft
der Weltmächte, der gegenüber sich die liberalen Parolen höchst seltsam

ausnehmen, — ja unsere Liberalen suchen selber Anlehnung bei
den fragwürdigsten alten Gebilden, da ihnen nach ihren Negationen
bei der eigenen Gottähnlichkeit doch bange geworden ist1) und

von der ganzen Freiheitsleidenschaft aber ist kaum viel mehr übrig
gebHeben als jenes zügellose Sich-Ausleben, hinter dem ja nur die
aUerschlimmste Gebundenheit und Sklaverei steht. So ist gerade die

Geschichte des LiberaHsmus zum Gericht desselben geworden.
* * *

•: *) Der Staretz Sossima in den «Karamasoff». Oder man nehme die Worte
!Schatoffs in den «Dämonen»; «Der Sozialismus muss schon seinem Wesen
nach Atheismus sein, denn er verkündet gleich ausdrücklich und mit
seinem ersten Satz, dass er seine Welt ausschliesslich auf Vernunft und
Wissenschaft aufzubauen beabsichtigt.

2) Man denke z. B. an den Etatismus und Militarismus der liberalen
Politiker und an die Wirklichkeit der liberalen Theologen.

537



Welches ist nun aber der Sinn dieses Gerichtes? Ist dieses Gericht
des LiberaHsmus zugleich ein Gericht der Freiheit und alles
Freiheitsstrebens der Menschen? Gibt es etwa jenem Konservatismus
recht, von dessen Anklagen wir ausgegangen sind, und predigt es mit
diesem die Rückkehr zu der alten- Ordnung mit den alten Autoritäten?

Gewiss nicht. Allem Konservatismus gegenüber wollen wir
das grosse, das göttHche Recht der Freiheit betonen. Auf die Freiheit

kann und wird der Mensch nie verzichten, und soweit der
LiberaHsmus echte Freiheit bedeutet, werden wir auch an ihm festhalten.
Nicht darum kann es sich jetzt handeln, dass wir uns nach der grossen
Enttäuschung durch den Liberalismus in einen neuen Konservatismus
zurückziehen, vielmehr einzig darum, dass wir nach einer Freiheit
suchen, bei der doch die Bindung an Gott bestehen bleibt. Dass es

eine solche Freiheit gibt, geht schon daraus hervor, dass ja nicht erst
der LiberaHsmus die Freiheitsparole ausgegeben hat, sondern dieser
Ruf nach Freiheit gerade dort am mächtigsten hervorgebrochen ist,

wo die Bindung an Gott am tiefsten war. Tatsächlich begegnet uns
der Freiheitsgeist nirgends so rein und so stark wie gerade in jenem
Buche, das das herrlichste Zeugnis der vom Liberalismus geleugneten
Welt Gottes enthält. «Zur Freiheit seid ihr berufen!» —
dies Wort ist ein echtes Bibelwort, das überhaupt nur von dieser höheren

Welt her in unsere Welt hineingerufen werden konnte. Diese

Freiheit, zu der Gott uns beruft, ist freilich eine andere Freiheit als
die des LiberaHsmus, als die Freiheit des Menschen, der nur Kind dieser

Welt sein wiU, als die Freiheit des Sündenfalles, die schliesslich
immer bei jenem libertinistischen «alles ist erlaubt!» landen wird. Es

ist die Freiheit des Menschen, der nurKindGottes sein will, «die
herrHche Freiheit der Kinder Gottes», von der der Apostel Paulus

aus tiefem Erleben heraus redet. Nicht dort, wo der Mensch sich frei
macht, um sein eigenes Ich, seinen eigenen Wülen auszuleben, haben

wir wahre Freiheit, nein, «wen der Herr frei macht, der
ist frei!» Dort allein, wo Gott den Menschen befreit, wo er ihn
löst von den Mächten dieser Welt und ihn bindet an s e i n e Wahrheit,
— da haben wir wahre Freiheit. Dort, wo der Mensch, von Gott
ergriffen, nicht mehr sich sucht, sondern Gott angehören wiU, wo
er nicht mehr trachtet nach den Reichen dieser Welt und ihren
Gütern, sondern nach dem Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit, da

538



wird er Freiheit erleben und da wird sich diese Freiheit gerade auch

zeigen gegenüber den Mächten dieser Welt. Was der Liberalismus in
seiner Auflehnung gegen falsche Bindungen des Menschen suchte,
das wird hier gefunden. Die wahren Rechte des Menschen, der
wahre Individualismus, die Freiheit der Seele und des Gewissens —
hier werden sie dem Menschen zuteil. Die an Gott Gebundenen sind
die freiesten Menschen, denn: Deo servire Hbertas! Gerade weil
Paulus sein Eigenleben drangegeben hat und es bei ihm jetzt heisst:
«Ich lebe, doch nicht i c h, sondern Christus lebt in mir» — drum hat

er jene herrHche Freiheit der Kinder Gottes erfahren. Und die
Reformation wurde nicht dadurch schon zur herrlichen Freiheitsbewegung,
dass sie den alten Zwang der Kirche abwarf, sondern vielmehr
dadurch, dass ihr in neuem Erleben Gott und nicht mehr bloss ein
menschHches System zur Autorität geworden ist. Aus diesem Erleben
heraus, aus dem neugewonnenen Glauben konnte Luther ausrufen:
«Der Christenmensch ist ein freier Herr über alle Dinge und
niemand Untertan.»

Hier haben wir die Quelle, von der ein Strom wirklicher Freiheit
in die Welt ausgegangen ist. Auch was die Bewegung des Liberalismus

an wirklicher Freiheit aufzuweisen hat, steht direkt oder indirekt
in Verbindung mit dieser Quelle. So war ja gerade die Reformation

der Ausgangspunkt für aUe tieferen Freiheitsbewegungen der
Neuzeit. Wir können dieselbe nicht einfach neben die Renaissance

stellen als die eine Emanzipationsbewegung neben der anderen,

— nein wir müssen sie derselben gegenüber steUen als die

Freiheitsbewegung des Gottes kindes gegenüber der Freiheitsbewegung

des Welt kindes. In beiden Bewegungen wird zwar das Recht
und die Freiheit des Individuums geltend gemacht gegenüber der
Herrschaft des mittelalterlichen Systems, aber während in der einen
das Recht des Sich-Auslebens, die Freiheit des «alles ist erlaubt!»
erstrebt wird, sucht die andere die «Freiheit eines Christenmenschen»

und das Recht des Gewissens, allein Gott zu gehorchen. Und
gerade die Entfaltung dieser beiden Freiheitsbewegungen, die auf der
einen Seite einen Cesare Borgia, auf der andern einen Luther
hervorbringt, kann uns anschauHch zeigen, wo der Mensch zur wahren
Freiheit kommt. Dass neben der Renaissance damals die Reformation
stand und dem Menschen, der die falsche Fessel von sich warf, die

539



wahre Bindung brachte, das allein bewirkte, dass aus der Auflösung
der mittelalterHchen Welt nicht nur Willkür und Zügellosigkeit,
sondern auch wirldiche Freiheit hervorging, — und das eben ist die Not
und das Verhängnis unserer Zeit, dass sich neben dem negativen
LiberaHsmus nicht eine starke Freiheitsbewegung jener andern
positiven Art durchzusetzen vermochte, die in der Freiheit doch die
höhere Bindung festhält, ja gerade aus jener höheren Bindung heraus
die Freiheit gewinnt. GänzHch fehlte es freiHch n icht an solchem

Freiheitsgeist: von der Reformation her wirkt dieser wahrhaft freie
Geist weiter und im Zeitalter der Aufklärung und des Liberalismus
begegnen wir nicht nur einem Voltaire, den Enzyklopädisten und
den Männern des System de la nature, sondern auch Kant und

Fichte, die ja eben die sittliche Autonomie vertreten und ihre
Freiheit ihn Glauben an eine naturüberlegene Welt verankern; oder

wir finden auf mehr theologischem Boden nicht nur einen D. Fr.
Strauss und die liberale Theologie, sondern auch V i n e t und

Kierkegaard.1) Nur ist es das Verhängnis in der Geschichte des

1) Mit Absicht nenne ich neben Vinet, diesem feinen Vertreter eines echten

Liberalismus — dessen Absetzung durch die «Radikalen» übrigens auch
als ein bedeutsames Symptom der weiteren Entwicklung und Entartung
des Liberalismus erwähnt werden mag — auch Kierkegaard, der auf
den ersten Blick doch das Gegenteil eines Liberalen und gar eines «liberalen

Theologen» zu sein scheint. Bei ihm bricht aber gerade jene höhere
Freiheit durch, auf die es ankommt und wenn er in seinem Kampf gegen
jene neue Herrschaft eines starren Systems über den Menschen, zu der
die Hegeische Philosophie geworden war, mit Leidenschaft den Satz
verficht: «die Subjektivität ist die Wahrheit» — so hat er
damit gewiss dem Recht des Individualismus und Liberalismus einen klaren
Ausdruck gegeben. Den echt liberalen Geist sehen wir aber auch im der
Stellung, die diese beiden Vertreter der wahren, gottgewollten Freiheit
gewissen Verkörperungen des Geistes dieser Welt gegenüber einnehmen:
während unsere heuügen liberalen Theologen mitunter einem bedenklichen
Götzendienst des Staates huldigen, hat Vinet gerade der Weltmacht des
Staates gegenüber einen Freiheitskampf des Gotteskindes gekämpft; und
während unsere liberalen Theologen ihren religiösen «Radikalismus»
gewöhnlich mit einem merkwürdigen kirchlichen Konservatismus verbinden,
zeigte Kierkegaard gegenüber der menschlichen Institution der Kirche
eine geradezu unheimliche, tief beunruhigende Freiheit und führte gegen
das, was nur menschlich in ihr war, einen heroischen Freiheitskampf.
In dieser Freiheit gegenüber den Mächten dieser Welt, nicht aber in aller-

540



Liberalismus, dass dieser immer mehr den Zusammenhang mit dieser

Freiheitsbewegung verloren hat, dass immer mehr der Einfluss
des platten Aufklärungsdenkens und eines gröberen oder feineren

Materialismus den eine Zeit lang spürbaren Einfluss des
deutschen Idealismus verdrängte.

Aber auch auf poHtischem Gebiet macht sich die in der Reformation

neu erschlossene Freiheitsquelle deutUch spürbar. Die tiefste
Kraft der englischen Revolution stammt doch von der Reformation,

insbesondere von Calvin her, und etwas von dem hier erwachten

demokratischen Geist, der den wahren Wert des Einzelnen als

Gotteskindes betonte, ist auch in der französischen Revolution neben
dem negativen Aufklärungsgeist spürbar; um dieses Freiheitsgeistes
wiUen haben sich Männer wie Fichte und Pestalozzi zu ihr bekannt.
Aber auch im Sozialismus lebt ein gutes Stück echter
Freiheitsbewegung, was wohl dort, wo der Marxismus nicht allbeherrschend

aufgetreten ist, am deutlichsten zutage tritt. In allem Sozialismus
äussert sich dieser Freiheitsgeist vor allem darin, dass er den
Menschen von der Herrschaft der Weltmächte, inbesondere des Geldes,
befreien will und ihm wieder den Glauben einhaucht, dass er zur
Gestaltung der Welt berufen ist. Und wie der LiberaHsmus seine
Ohnmacht am deutlichsten gegenüber diesen Weltmächten zeigt, so

wird das ein Kennzeichen wahrer Freiheit sein, dass der Mensch in
der Bindung an Gott wieder Mut und Kraft findet, gegen diese Mächte
anzukämpfen und sich für einen Weltzustand einzusetzen, der dem

Willen Gottes entspricht.
Am Schluss dieses Hinweises auf die Kundgebungen des wahren

Freiheitsgeistes möchte ich nur noch den Mann nennen, der uns Christus

und seine Wahrheit wie neu geschenkt hat und uns wieder auf
das kommende Gottesreich hoffen lehrte, der uns ganz an Gott und

lei liberalen und radikalen Parolen muss sich der echte Freiheitsgeist
zeigen! Und gerade in solcher Freiheit sollte insbesondere der Protestantismus

gegenüber dem Katholizismus sein wahres freiheitliches Wesen
zeigen, nicht aber in einem sehr fragwürdigen Bund mit allerlei «Liberalismus»,

— denn nur als echte Freiheitsbewegung vertritt der Protestantismus

dem Katholizismus gegenüber ein höheres Recht, während er als
«liberale» Bewegung tatsächlich von jenem Urteil getroffen wird, das
der Katholizismus in seinem Kampf gegen den Liberalsmus auch gegen
Ihn richtet!

541



seine in Christus erschienene Wahrheit binden will und doch gerade
dadurch für den einzelnen Menschen wie für die ganze Menschheit
ein Führer zu neuer Freiheit werden kann: Blumhardt. Dass unter
uns mit einem Male ein Aufhorchen auf die Predigt dieses Mannes
anhebt, mag auch ein Zeichen sein, dass die Tage des Liberalismus
gezählt sind! Nur müssen wir sehr dafür besorgt sein, dass wir uns
durch ihn wirklich an Gott binden lassen, nicht aber aus seiner
Wahrheit ein neues System, eine neue Orthodoxie und einen neuen
Dogmatismus machen, womit die neu aufleuchtende Freiheit gleich
wieder verloren ginge.

Bei Blumhardt finden wir das Wort: «Die Weltgeschichte, die
Menschengeschichte, die Völkergeschichte muss in Jesu Hand kommen.
Da muss es so kommen, dass die Menschen nicht mehr können, was
sie wollen.» Es ist klar, dass Blumhardt gerade darin den Weg zur
Freiheit sieht. In dem «Können, was sie wollen» lag ja eben der
Sündenfall, der nur neue Knechtschaft, vor allem Bindung an das, was
der Mensch will und begehrt, brachte. Erst wenn wir nicht mehr das

können, was wir woUen, dafür aber das können, was Gott will,
dann schlägt die Stunde der Befreiung. Es gilt, der Versuchung der
Schlange zu widerstehen und um die Freiheit zu ringen, die Gott
uns gibt, wenn wir uns seinem WiUen unterordnen. Eden ist ja
trotz des darüberstehenden Gottesgebotes ein Ort der Freiheit,
— und dieses uns jetzt verschlossene Eden soll uns wieder geöffnet
werden. In Christus ist der erschienen, der der Schlange der Versuchung

den Kopf zertreten hat und mitten in der Welt des verlorenen
Paradieses doch das Paradies dadurch wieder sichtbar werden

Hess, dass er ganz Gott Untertan ward. Und dieser Christus will
auch für uns der Weg zurück ins verlorene Paradies, der Weg
vorwärts dem künftigen Gottesreich entgegen, werden, denn einzig in
einer neuen Herrschaft Gottes auf Erden, wie er sie uns vor Augen
gestellt hat, kann das Reich der Freiheit, zu dem wir berufen sind,
sich entfalten. Darum muss das der Sinn alles unseres Freiheitsstrebens

sein, dass wir selber und aUes Menschenleben wieder frei werden

für das Eine, dass Gottes Reich zu uns kommen kann.
R. L e j e u n e

542



links zum «Bund der Kriegsdienstgegner»,

dann darf doch anerkannt
werden, dass die furchtbaren Lehren

des Krieges jedenfalls für die
hier zusammengeschlossenen Schichten

der deutsch-republikanisch
gesinnten Kreise nicht vergeblich
gewesen sind. Sowohl ein Teil des
alten Liberalismus, wie weite Kreise
der Arbeiterschaft beginnen hier die
Konsequenzen zu ziehen.

Und wenn vom 7. bis 15. Dezember
das Internationale

Gewerkschaftskartell einen Kongress für
den Weltfrieden im Haag abhalten
will und zur Teilnahme daran alle
für den Weltfrieden arbeitenden
Organisationen einlädt, so darf auch
das als ein Erfolg, der insbesondere
seit dem Krieg für einen revolutionären

Pazifismus eintretenden
Strömung angesehen werden.

Auch wenn man die Reife der
Menschheit, mag es sich nun um die
Arbeiterschaft, oder die Intellektuellen

handeln, für einen zu Ende
gedachten Antimilitarismus nicht
überschätzen darf, im vollen) Bewusstsein
dessen, dass jahrelange Erziehungsarbeit

allerorten nötig ist, um eine,
den Krieg mit voller Kraft erfolgreich

bekämpfende Menschheit zu
erziehen, so darf man doch diese
nicht mehr zu leugnenden Anfänge
einer verantwortlichkeitsbewussten
Auflehnung jedes Einzelnen gegen
die Mitwirkung am Verbrechen des
Krieges mit Freude begrüssen. Es
wird die gewiss oft mühselige
Arbeit aller für eine neue und bessere
Welt kämpfenden Kräfte und
Elemente sein, dafür zu sorgen, dass

hier nicht nur Resolutionen gefasst
werden, sondern dass wirklich eine
neue Lebensanschauung
heranwächst, stark genug, allmählich auch
unser heute noch von Hass, von
kurzsichtigen Gfwaltfaktoren fast
vernichtetes soziales und wirtschaftliches

Leben im Sinne einer auf
Vertrauen und gegenseitiger Hilfe
aufgebauten Gesellschaftsordnung zu
ändern.

Dr. Helene Stoecker (Berlin)

Kleine Notizen.
Gaben für das hungernde Russland.

September—November: Pr.
K. in D. Fr. 100.—; F. B. in Z. Fr.
50.—; X. X. Fr. 5.—; E. B. in Z.
Fr. 5.—; E. H. in A. Fr. 20.—; J.
R. Fr. 15.—; T. N. in Z. Fr. 20.—;
Frau H. in Z. Fr. 5.—; Ch. N. in C.
Fr. 15.—; Schulkinder in B. durch
F. B. Fr. 10.—; M. S. in Z. Fr. 2.—;
Ungen. Fr. 5.—; Ch. R. in Z. Fr.
5.—; Farn. Sch.-J. Fr. 67.—; M.
Seh. Fr. 5.—.

Herzlichen Dank L. R.

Mitteilung.
Bern. Zusammenkunft der Freunde

der «Neuen Wege» Sonntag, den 10.
Dezember, abends 7% Uhr. Lokal:
Alkoholfreies Restaurant «z. Münz»,
Marktgasse 38. Thema: Das Problem

der Armut. (Fortsetzung der
Diskussion.) Leiter: Herr Pfarrer
Bailly. Gäste sind stets willkommen!

Redaktionelle Bemerkung
Das vorliegende Heft war bis auf einige letzte Korrekturen am 21. November druckbereit

und hatte in wenigen Tagen in den Händen der Leser sein können, wenn nicht der Typo-
graphenstreik plötzlich all unsere Berechnungen durchkreuzt und das Erscheinen des Heftes
überhaupt in Frage gestellt hatte. Da der Satz aber fast druckfertig war, versuchten wir,
den Druck in der Weise doch zu ermöglichen, dass wir auf die Korrekturen verzichten und
den Lesern nachstehend nur einige der sinnstörenden Fehler angeben. Andere Fehler möge
der Leser entschuldigen, ebenso die durch den Streik verursachte arge Verzögerung des
Erscheinens.
Korrigenda: Im Aufsatz Über den Liberalismus:

S. 527 Zeile 4 der Fussnote lies Menschheit statt Menschlichkeit.
S. 533 Zeile 15 von unten lies einzigen statt ewigen.
S. 537 letzte Zeile der Fussnote lies Kirch liehkeit statt Wirklichkeit.

Im Aufsatz „Allerlei Schweizerisches und Unschweizerisches" :
S. 554 Zeile 10 von unten lies Antipathien statt Antepathien.
S. 555 Zeile 6 von unten lies schnauze statt schnauz.

564


	Der Liberalismus
	Anhang

