
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 10

Artikel: Die Frau in der Gemeinschaft

Autor: Staudinger, Dora

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134941

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


wenn wir zu ihm kommen wollen, — Aus dieser Spannung aber, aus
diesem Konflikt kann nur ein neues, ernsthaftes Fragen und Suchen

herausführen. Nur, wenn am Ende immer wieder das Fragezeichen
steht uns selbst und allem Bestehenden und Vergangenen gegenüber,
werden wir herauskommen können aus der pharisäischen
Selbsterhöhung und Selbstsicherheit, sei es der privaten, sei es der
schweizerischen, die in diesen Tagen wieder so laut zum Ausdruck kommt,
und werden wir auch immer mehr bereit finden werden für das, was
auf all unser Fragen doch immer die einzige Antwort bleibt: Gottes
Reich und Herrschaft! — Amen!

Hans Felix Gerwig

Die Frau in der Gemeinschaft
Wenn ich mit diesen Zeilen versuchen möchte, über die Aufgaben

und die Stellung der Frau in der Gemeinschaft, — das heisst in einer
Gemeinschaft, wie sie uns Ziel und Hoffnung ist, —einige Gedanken zu
äussern, so geschieht dies in der Absicht, unsere gemeinsame Behandlung

dieses grossen und zentralen Themas damit ein wenig fortzuführen.

Wir möchten diese ja nicht auffassen als ein «Reden über Gemeinschaft»,

noch weniger als ein Sichhinübertäuschen und Hinüberträumen

über die rauhe Tatsachen-Gegenwart hinweg in schönere
Zeiten und Gefilde; sondern wir möchten die Gemeinschaft und alle
ihre Probleme aus der Ueberzeugung heraus behandeln, dass wir
sie erkämpfen und erarbeiten müssen, und dass jede Etappe dieses

Kampfes, jeder Schritt auf diesem Wege bei aller Unvollkommen-
heit doch schon die Wesenszüge des Zieles an sich tragen, Spuren
einstiger vollkommener Wirklichkeit enthalten muss. Darum ist in
diesem Sinne alles Reden vom Gottesreich und seiner Gemeinschaft
eine Kritik unseres täglichen Tuns, eine Orientierung für unsere
Arbeit. Und so gehört beides zusammen.

Wenn wir unter diesem Gesichtspunkt nun an die Frage nach der
Stellung und Aufgabe der Frau in solcher Gemeinschaft herantreten,
so könnte sich sofort ein Bedenken erheben: warum denn auf diesem

Boden noch im besondern von der Frau reden? Sind wir hier,
in unserer Hoffnung auf Gottes Reich und Herrschaft, in unserer Ar-

475



beit für die Gemeinschaft seiner Söhne und Töchter, nicht in das
Bereich des Menschen schlechthin eingetreten? Gehört nicht all
das andere, sowohl die Benachteiligung, Entrechtung und Einschränkung

der Frau, die Betonung ihrer besonderen Art, als auch der
Kampf um ihre Anerkennung, ihr Recht und ihre volle Auswirkung
zu dem Reich «der Welt», das heisst zu den Ordnungen und
Betrachtungsweisen, über die wir hinauskommen wollen, ja über die wir
prinzipiell hinaus sind, sobald wir die Hoffnung auf das Reich Gottes
in uns aufgenommen, den Bund mit ihr geschlossen haben und unser
Leben und Arbeiten ihrer Verwirklichung geweiht haben?

I.
Gewiss ist dies so und stimmen wir dieser Meinung völlig bei. Aber

gerade darum möchten und müssen wir von der Frau im besonderen
reden. Bei ihr ist die Erlösung und das Neuwerden des Lebens noch

tiefer und bringt Umwälzungen mit sich, die wir noch lange nicht
realisiert, noch kaum recht verarbeitet haben. Darum müssen wir es

immer wieder auszudrücken versuchen, wie die Frau durch völliges
Menschentum in Christus und seinem Reich erst zu sich selbst, zum

eigentlichen Frauentum kommt; wenn dieses Unendliche auch nie

ausgeschöpft werden und alles Reden von ihm nur ein Stammeln
sein kann.

Warum in der unerlösten, gott-fernen Menschheit die Frau so
besonders unerlöst ist, — unerlöst in bezug auf die Leiden, die ihr
Geschlecht trägt, und unerlöst in seiner Schuld ¦— diese Frage führt tief
hinein in Geheimnisse und in Rätsel, die wohl mit der Schöpfungsordnung

Gottes und unserer Entfernung von ihr zusammenhängen,
über die sich kaum in Worten reden lässt, die sich enthüllen und
lösen werden, je mehr wir aus jener Ferne wieder in die Nähe dringen
und je mehr auch die Frau in die Sphäre jener Höhe steigt, wo ihre

Befreiung liegt.
So ist diese Befreiung für sie besonders entscheidend; und

unsagbar gross und tief ist ihr Aufatmen, wo das Licht des Gottesreiches

auf sie fällt und die Schöpfungsordnung wieder in Erscheinung

tritt. Davon kann die Menschheit wohl nur in Mysterien und in
Marienbildern reden.

Doch liegt auch sonst noch viel Unerlöstheit besonderer Art auf

476



der Frau: Hintansetzung und Entrechtung, Ausbeutung und
Bevormundung, und als Folge und Gegenwirkung der Kampf gegen den
Mann, die Vertretung und einseitige Betonung ihres Rechtes.
Und so ist es auch in dieser Beziehung eine unbeschreibliche
Erlösung, wenn nun Christus seine Hand ausstreckt und sie als Gottes
Tochter und seine Schwester zu sich emporhebt, Eine grössere Höhe
als diese, auf der sie nun neben dem Manne steht, gibt es nicht. Nun
ist sie keinem Manne mehr Untertan, nur Gott allein. Nun ist sie
Mitarbeiterin in seinem Werk, ganz direkt, nicht erst durch Beziehungen
zu einem andern Menschen; ja sie mag unter Umständen dann erst
recht Mitarbeiterin sein, wenn das Leben ihr solche Beziehungen
nicht gab. Unendlich an Gott gebunden und darum unendHch frei,
ganz seinem Dienst geweiht und darum ganz autonom und
selbstverantwortlich, so umweht sie von den Höhen Christi her die herrliche
Freiheit der Söhne und Töchter Gottes, in der ihr tiefstes Frauentum
geborgen ist, wie in einem Mantel. So bedarf sie keiner Einschränkung

und keiner Bevormundung mehr, sie mag stehen an welchem
Platz sie will, im stillen häuslichen Kreis wie im Kampf und in der

Einsamkeit, sie wird immer Frau sein im tiefsten und edelsten Sinne.

Aber sie mag auch äusserlich eingeschränkt und bevormundet sein,
sie mag ihr Leben in Enge und Dunkel verbringen müssen, — sie ist
doch frei und bleibt bestrahlt vom Lichte der Höhe, auf die ihr
Befreier sie führen will.

Nun ist es aber mit der besondern Erlösung der Frau, wie mit der

Erlösung des Menschen überhaupt: sie ist einmal prinzipiell geschehen
durch Christus, aber sie muss stets neu und stets fortschreitend weiter

geschehen, realisiert werden. Und wie das Ziel das Reich der
erlösten Menschen in Gott ist, so ist die Gemeinschaft der zu
erlösenden Menschen der Weg und die Möglichkeit, die Erlösung zu
realisieren. Diese ist nicht denkbar ohne Gemeinschaft. Denn auch nur
in ihr kann sie individuell hervortreten, kann der Mensch, als

das besondere Einzelwesen, das er ist, als die eine, unwiderholbare
Ausdrucksform göttlichen Wesens, sich zu seiner Bestimmung
entfalten.

Wie die Frau in Christus ihre einzige und vollkommene Freiheit

erlebt, in ihm zum Menschen wird, so ist die Gemeinschaft

seines Reiches und die Mitarbeit in ihm notwendig,

477



damit sie zur Frau werden, in ihrer besondern Art sich entwickeln
und ihre Bestimmung erfüllen könne.

Und umgekehrt ist diese allertiefste und radikale Befreiung der Frau
notwendig, damit Gemeinschaft werde, und braucht die Gemeinschaft

die Frau, die ihr eigenes Wesen, ihr Frauentum und seine

Wirkungsweise gefunden hat und vertritt. Beides hängt unlöslich
zusammen, beides setzt einander voraus und hilft einander vorwärts.

II.
So ist selbstverständlich, dass die Frau, die so von der Freiheit des

Gottesreiches ergriffen wurde, nicht anders kann, als sich seiner
Verwirklichung mit allen Kräften hingeben. Täte sie es nicht,
was wäre von ihr zu halten? Dann wäre sie ja denen gleich, die sich
mit ihrer eigenen Seligkeit und Erlösung zufrieden geben, in ihr
ruhen, mitten in einer unerlösten Welt voll Ungerechtigkeit, Elend
und Gottesferne. Wollte sie das tun, dann würde ihr die Krone des
Lebens verloren gehen, dann würde ihre eigene Freiheit untergehen in
Gebundenheiten an die Welt, dann wäre diese Freiheit ihr noch gar
nicht wahrhaft zu eigen geworden. Denn wo eine wirkliche Kraft
ist, müssen auch Wirkungen sein. Es kann doch nicht anders sein,
als dass ein Mensch, der Christus gefunden hat, und vor allem eine
Frau, die sein erlösendes Licht erlebt, selbst wie ein Licht auf Erden
wird. Und das Licht übt immer Verwandlungen aus, bringt Leben und
Wachstum.

So wäre es ein grosser Irrtum, wenn wir uns daran genügen lassen

wollten, dass wir ja Freie sind trotz aller Gebundenheit, Nein, das

sind wir nur in dem Masse, als wir uns als Töchter Gottes in seinen
Dienst stellen und nicht ruhen, dass seine Gerechtigkeit in
Erscheinung trete und sein Reich komme, Hier liegt
schliesslich die tiefste und entscheidende Rechtfertigung der
«Frauenbewegung», und eine Verurteilung aller noch so frommen weiblichen
Zurückhaltung sowie jenes stillen Zuschauens, das angeblich Gott
allein wirken lassen will.

Aber freilich soll andererseits auf all unsern «Kampf» um die
Gemeinschaft und um Gerechtigkeit und Frieden das Licht von jenem
Worte fallen, dass wir «durch den Sohn wahrhaft frei geworden»
sind und daran keine Macht der Welt, keine Entrechtung und Be-

478



wmmmsm^mm*

vormundung etwas ändern kann. Das wird allem unsern Tun das

Krampfhafte nehmen, wird uns davor bewahren, dass wir unser
Recht um seiner selbst willen verfechten; wir werden vielmehr
seine Bedeutung daran messen, wie weit es uns zum Dienst an dem
Einen grossen Werk nötig und wie weit es überhaupt der Ausdruck
göttlicher Gerechtigkeit auf Erden ist. Dann werden Bewegungen
und Kämpfe um die Befreiung der Frau von einer edlen Gehaltenheit
und klaren Ruhe erfüllt sein. Und solche allein werden auch wirklich

Befreiung bringen, denn alles andere zeugt von einer Gebundenheit

an Menschen und Dinge, die nicht zum göttlichen Reiche gehört,
dessen Art auch schon in der stückweisen Verwirklichung hindurch-
leuchtan muss.

Im Leben der einzelnen Frau wie in der Entwicklung des ganzen
Geschlechtes soUen so Kampf und Frieden, Bewegung und Ruhe
durch die Freiheit des erlösten Menschen in wundervollem
Gleichgewicht gehalten werden.

III.
Wie aber soll im besondern der Kampf geführt, die Bewegung

vollzogen werden? Diese Frage findet in dem Grundsatz ihre
allgemeine und prinzipielle Beantwortung, • dass eben schon jedes
Stück des Weges zum Ziel und jede teilweise Verwirklichung
von der Art und dem Wesen des Zieles etwas an sich tragen muss,

Kampf um das Gottesreich ist — positiv ausgedrückt, — Arbeit um
seine Verwirklichung; Bewegung auf Gemeinschaft hin ist Suchen
und Streben nach Gemeinschaft; Kampf um Frauenrecht und Frauenfreiheit

ist Betätigung von Gerechtigkeit und Freiheit, Und alle
Bekämpfung der widerstreitenden Elemente, alle Beseitigung der
Hindernisse kann nur in Verbindung mit diesem Positiven gelingen und

nur so, dass dies nicht mit Mitteln und in einem Geiste geschieht,
welche dem Ziele zuwider sind. Das grösste und gewaltigste Beispiel
des letztern ist der bolschewistische Kampf um den Sozialismus; ein
anderes, wenn auch weniger bekannt und einleuchtend, ist die heutige
Verwirklichung des Genossenschaftsideals, wobei nun doch die
Einsicht aufkommt, dass man Gemeinschafts-Wirtschaft nicht mit egoistischen

Mitteln und Appell an den Profitgeist erbauen kann.
So also bestimmt das Ziel auch unsere Bewegung: wir kommen der

Gemeinschaft, in der die Frau frei und zum vollen Frauentum erwacht

479



-

ist, in dem Masse näher, als wir erlöstes und befreites
Frauentum wirken lassen. Wir suchen, wo wir können,
schon heute so zu leben und so zu arbeiten, wie wir es für die Frau
in einer Gemeinschaft der Gotteskinder erhoffen. Das heisst, dass wir
nach den besonderen Frauenaufgaben in solcher Gemeinschaft
suchen, den besonderen Dienst der Töchter Gottes ergreifen, dass wir
auch für die Frauenbewegung und den Kampf um Frauenrechte die
Losung wählen, die für alles gilt: Trachtet am ersten nach dem Reiche
Gottes und seiner Gerechtigkeit, so wird euch alles andere zugefügt
werden.

IV.
Blicken wir also vorwärts, hinein — ahnungsweise — in das Reich

des freien Menschen und Gotteskindes. Welche Stellung und
Aufgabe wird die Frau dort haben? Die Frage nach der Stellung ist freilich

schon beantwortet; sie hat keine andere als der Mann, und es

wird auch hier die die Grösste sein, welche die Kleinste zu sein
bereit ist, das heisst, die sich ihrer Aufgabe von ganzer Seele weiht.
Aber diese Aufgabe? Sie wird durch ein Wort F, W, Foersters1)
ausgedrückt. «Ebenbürtig wird die Frau dem Manne nur, wenn sie dem
Weltreich der männlichen Tatkraft das Weltreich der vollendeten
Liebe gegenüber stellt».

Nun ist es immer gewagt, Unterschiede der Geschlechter zu absolut

und starr hinzustellen, und sehr verständHch, wenn man sich

dagegen wehrt und lieber das Verbindende, Menschliche betont, zumal

wenn Unterschiede nicht im Sinne des gegenseitigen Dienens und Er-
gänzens, sondern zum Zwecke der Beherrschung und Trennung gesucht
werden. Aber auf dem Boden der prinzipiellen Gleichwertigkeit der
Geschlechter vor Gott darf und muss ihre Wesensverschiedenheit

erkannt werden, damit gerade die ganze Grösse, Tiefe und

Weite und der ganze Reichtum der Menschheit Gottes sich entfalte.
Gewiss sind «Tatkraft» und «Liebeskraft» kaum je so einseitig auf die

Geschlechter verteilt, gewiss treffen wir oft — Gott Lob, dass es so

ist! — im Manne zarte Frauenhaftigkeit und in der Frau etwas von
männlicher Tatkraft des Geistes; aber in bezug auf das

Typische, auf die Gabe, die sie vor allem in den Dienst des Werdens
stellen sollen, hat diese Unterscheidung gewiss ihr Recht und spüren

1) Aus seinem Buche «Christus und das menschliche Leben».

480



wir die Wahrheit in einem anderen Worte Foersters: «Der Mann ist
der Organisator, von der Frau muss die Beseelung der Organisation

kommen».
Dabei meinen wir nun freilich mit Organisation nicht jenes an sich

seelenlose Konstruieren von Beziehungen und Massenbetätigungen,
das diesen Namen gar nicht verdient, das vielmehr verschwinden
muss, wenn wahre Organisation des «Leibes Christi», der Gemeinschaft,

werden soll. Wie aber Haupt und Herz zweierlei sind, so auch
Mann und Frau. Der Mann ist «Organisator» in dem Sinne, dass er
die grossen, grundlegenden Ideen empfängt, schafft und weitergibt,
dass er sie in Tat und Wirklichkeit umsetzt in grosszügigen und
umfassenden Linien; nicht seelenlos, aber doch der besonderen
Ergänzung bedürftig. Jene «Beseelung» ist das besondere frauenhafte

Wirken. Die Frau wird zumeist umformen und übertragen,
was an männlichen Ideen reift, sie wird nehmen und — gewisser-
massen in kleine Münze umgeprägt, — weitergeben; sie wird
auch wieder ihren eigenartigen Zugang zur Wahrheit haben und darin
ebenso Führerin des Mannes sein, wie er in anderer Beziehung ihr
Führer ist. Und so wird sie auch bei der Verwirklichung der Ideen,
bei der Gestaltung der Gemeinschaft, ihre besondre Eigenart
entfalten: sie wird in tausend kleinen, oft wohl unscheinbaren Beziehungen

den lebendigen Kontakt herstellen und erhalten müssen zwischen
den Gliedern und Zellen des Organismus, sie wird es vor allem sein

müssen, die dafür sorgt, dass der Lebensstrom zu jedem Gliede
kommt, damit es in der Gemeinschaft keine tote, unberührte Stelle
gebe, die zum Anfang des Verderbens werden könnte. So ist auch hier
neben dem männlichen Schöpfer des Lebens sie die Erhalterin und

Pflegerin, neben der Tatkraft die Liebeskraft.
Es ist im schönsten und tiefsten Sinne «soziale Arbeit»,

die auch hier die Aufgabe vor allem der Frau sein wird. Aber
auf welch neuer und anderer Stufe! Alles, was auch heute die
soziale Arbeit so innerlich reich und gesegnet macht, die
unmittelbare, persönliche Berührung von Mensch zu Mensch, die

Erschliessung der Quellen warmen inneren Lebens in Vertrauen
und Fürsorge, dies alles wird ihr auch dann noch eigen sein.

Aber sie wird den Stachel verloren haben, den sie heute für
beide Teile hat: dass sie nur einseitig gibt und einseitig empfängt und

481



darum so leicht eine Demütigung und Lähmung bewirkt, dass sie
Wunden heilen will, ohne an ihre Ursachen reichen zu können und
darum auch Mutlosigkeit hervorrufen kann. Wo sie aber wirken
darf in einer Gemeinschaft der Kinder Gottes, das heisst, in einer
Gemeinschaft, deren eigentliche Seele die gegenseitige Hilfe ist, die
darum auch auf andern wirtschaftlichen und sozialen Beziehungen
ruht; in der es keine Ausbeutung und keine Vorrechte des Besitzes
mehr gibt; in der soziale Arbeit in Gegenseitigkeit getan wird
und als gemeinsame Anstrengung gegen gemeinsame Not wie auch

gegen äussere und innere Hindernisse der Gemeinschaft selbst;
in der man soziale Arbeit auf neue Weise tut, beseelt von jener Liebeskraft,

die auch im Kleinsten Grosses sieht und ehrt, — was für eine
wundervolle Domäne für die Eigenart ihres Wirkens wird dann die
Frau bekommen!

Gewiss werden immer auch Frauen in der besonderen Sphäre des

Mannes neben ihm stehen, in geistiger wie in organisatorischer
Arbeit, und ebenso werden Männer in der Sphäre der Frau gebraucht
werden. Richtunggebend für Ziel und Arbeit der Frauenbewegung zur
Gemeinschaft hin wird aber doch sein, dass dieser innere Ausbau und
Aufbau des «Weltreiches der vollendeten Liebe» ihre Aufgabe ist.
Dass dies keine Herabsetzung und keine Einengung des Frauenwesens
bedeutet, braucht doch nicht betont zu werden. Wer wollte es wohl
unternehmen abzuschätzen, was in der Schöpfung Gottes und in seinem
Reiche notwendiger sei, das männliche oder das weibliche Element?
Wo beide aber so in einer Gemeinschaft, an Einern Ziel zusammenarbeiten,

spüren sie, wie unentbehrlich sie einander sind, wie sie
einander zur Ergänzung und Erfüllung brauchen. Und kann es im Grunde

etwas Grösseres und Herrlicheres für die Frau geben, als solch ein

ständiges Nehmen, Empfangen, Erleben männlichen Geistes und

männlicher Tatkraft, und solch ein ständiges Verarbeiten, Weitergeben

und Zurückstrahlen im Ausströmen ihrer eigenen Seele und

Liebeskraft?

V.

Doch ist es nicht dies allein, was dem Wesen und Wirken der Frau

in der Gemeinschaft das Gepräge gibt. Sie vertritt darin nicht nur
die Frau, sondern zugleich auch das Kind; sie ist nicht nur das

weibliche Element im allgemeinen, auch das mütterliche im be-

482



pppppn«i..^%-*Y.>aJ

sondern. Das wird sich schon in aller ihrer sozialen Arbeit auswirken
und ihr den besonderen Zug verleihen, aber es wird auch sonst in
Erscheinung treten.

Sie hat das Kind, die Jugend zu vertreten, bis diese sich selbst
vertritt; das heisst aber, dass sie ständig nach vorwärts gerichtet
leben muss. Leuchtend, wegweisend und wegbereitend muss sie vor
der Sehnsucht und dem Vorwärtsdrängen des Jungen, Kommenden,
Neuen einherschreiten, muss sein Anwalt und sein Schutzgeist sein,
— ja, die Mutter muss im Grunde das fortschrittliche und
treibende Element in der Gemeinschaft sein; denn ihre Seele
lebt in der ihres Kindes und sieht in die Zukunft hinein und ersehnt
sie besser, lichtvoller und vollkommener und drängt nach solchen
Taten.

Andererseits aber lebt sie auch ständig rückwärts gewendet,
weil sie die Erzieherin ist. Alles Gute und alles Grosse aus
Vergangenheit und Gegenwart aufgreifend und erhaltend, verwebt sie es
in der Erziehung mit der Zukunft der Jugend. So stellt sie diese auch
hinein in das Gewordene, verbindet sie mit der bestehenden Gemeinschaft

und rüstet sie aus für Leben und Arbeiten in ihrem Dienst. So

bringt die Frau als Mutter und Erzieherin jene besondere Ergänzung
männlichen Wesens in das Gemeinschaftsleben hinein, die vor
Stehenbleiben und sprunghaftem Vorwärtsdrängen sichern muss. Was
am unerlösten Frauentum auffallend und unverbunden in Erscheinung
tritt: Radikalismus und Betonung des Absoluten einerseits,
worin sie oft den Mann übertrifft, und Konservatismus und
Steckenbleiben im Relativen andrerseits,, ebenfalls stärker ausgeprägt
als beim Manne, — das ist auf der höheren Stufe, bei der in der
Gemeinschaft freien Frau ausgeglichen und ins Gleichgewicht gebracht:
Kampf und Verständigung, Bewegung und Ruhe, Vorwärts und Rückwärts

auch hier zu einer lebendig strömenden Einheit geworden.

Jugendpflege und Jugenderziehung werden also auch dann die

Hauptaufgaben der Frau sein; aber wiederum: wie anders in solcher
Gemeinschaft, als es heute ist! Heute hat es zu geschehen in einer
Welt, die im denkbar grössten Gegensatz steht zum Sinn dieser
Aufgabe; heute drückt sich noch in all unserem Bemühen dieser schmerzhafte

Kontrast aus, dass wir im Hause pflegen, was draussen nicht
gilt, dass wir zu einem Geist erziehen, der dem des Lebens draussen

483



entgegengesetzt ist. Wo aber eine Gemeinschaft im Sinne des Gottesreiches

besteht, da ist erweiterte F a m i 1 i e1), da herrscht unter
den Kindern des Einen Vaters derselbe Familiengeist, wie er das
rechte Heim durchweht, da wird dieses Heim selbst, mit der Mutter
als Seele und Herz, das Zentrum der Gemeinschaft und sendet
unaufhörlich seine Kräfte hinaus, reinigend und umgestaltend, damit die
Familie Gottes immer mehr Wahrheit werde.

Ist es auszudenken und auszusprechen, welch ein Leben in solcher
Gemeinschaft die Mutter führen könnte, — die Mutter, deren heutige

Lage und heutiger Anblick ein tiefes, bittres Weh in jeder Seele
wecken muss, die im stillen Grunde noch etwas von der strahlenden
Heiligkeit der Mutter ahnt!

VI.
Und nun nehmen wir, was wir im Glauben und Hoffen von der

Zukunft der Frau geschaut und unvollkommen anzudeuten versucht,
als Richtschnur und Kraftquelle für unser Tun, für Kampf und

Bewegung auf die Gemeinschaft hin, für unser Wirken innerhalb der
Anfänge solcher Gemeinschaft selbst.

Unser Ziel ist: Raum und Boden zu gewinnen für solche soziale
Arbeit, für solche Führung und Erziehung der Jugend; die Welt für die
Frau und für die Mutter zu gestalten. Und dies ist zugleich auch unser
Mittel; wir werden kein besseres finden, als soziale Arbeit und
Erziehung.

Aber da taucht nun — wenn auch in etwas anderer Form — die

Frage auf, die auch hier in diesen Blättern schon behandelt wurde:
kann denn unsere Arbeit noch im Rahmen des Bestehenden
geschehen, oder müssen wir ihm resolut den Rücken kehren und für
den neuen Geist, dem wir dienen und den wir betätigen möchten,
auch neue Ausdrucksformen suchen? Ich möchte zurücktragen:

gibt es da ein absolutes Ja oder Nein? UnwiUkürlich drängt
sich da das Wort aus dem zweiten Korintherbrief auf: «Ist jemand
in Christo, so ist er eine neue Kreatur; das Alte ist vergangen; siehe,

es ist alles neu geworden.» Mir scheint, vor dieser einen grossen

*) Das ganze grosse Problem der Familie in Gegenwart und Zukunft
kann hier nur im Zusammenhang gestreift und soll wenn möglich einmal
besonders behandelt werden.

484



mmmmmm^^^^m^^^mm^^^^
Hauptsache wird vieles unwesentlich. Wo dies einmal wirkHch
Tatsache geworden ist, dass eine neue Kreatur auflebt, da schafft sie um
sich Neues, sei es auch in sogenannten alten Formen. Diese treten
entweder so vor der Kraft des aufgebrochenen göttlichen Lebens
zurück, dass sie gar keine Rolle spielen, oder es kommt dann ganz von
selbst zu einem Kampf zwischen Neuem und Altem und die
Notwendigkeit zum Neuschaffen auch der Formen drängt sich auf.
Umgekehrt kann man in noch so revolutionärem Fahrwasser zu sein
scheinen und völlig neue Gebilde des Gemeinschaftslebens schaffen,
und noch so ans Alte gebunden und von ihm erfüllt sein, dass man
weit weg von Neuschöpfung ist.

So hält man uns ja zum Beispiel hin und wieder vor, wir wollten
mit unserer Mitarbeit in der bestehenden Genossenschaftsbewegung
(dasselbe könnte auch von der Gewerkschaft und anderen
Bewegungen gesagt werden) «den neuen Wein in alte Schläuche»

giessen, anstatt dem vorwärts gerichteten Gemeinschaftsgeist
von vornherein eine ihm gemässe, neue Gestalt zu geben. Ganz

abgesehen von den Erfahrungen, die man immer wieder macht, dass

in den scheinbar neuen und «reinen» Gemeinschaften so bitterwenig

von der «neuen Kreatur» zu spüren ist, muss doch auch
gesagt sein, dass es bei der Genossenschaft gar nicht so liegt. Hier handelt

es sich nicht um alte Schläuche, sondern eigentHch um neue, die
aber durch schlechten alten Wein, — er stammt aus Adams Zeiten!
— zu verderben drohen. Wer den genossenschaftlichen
Gemeinschaftsbildungen und allen ihren bei weitem nicht ausgeschöpften
Möglichkeiten einmal recht nachdenkt, der sieht, dass hier ein völlig
neues Miteinanderleben der Menschen begründet werden könnte, und
dass hier nur der alte Geist, der nicht an Neues, nicht an die Gemeinschaft,

nicht an das Leben, das heisst: nicht an Gott glaubt, die
Entfaltung hindert und lähmt und auf Abwege leitet. Mit ihm müssen wir
es eben aufnehmen, hier wie überall.

Doch habe ich die Arbeit an der Genossenschaft1) hier
aus einem andern Grunde in die Betrachtung gezogen, nämlich mit
besonderem Bezug auf unser Thema, auf die soziale und erzieh e-

*) Zu diesem Thema sei auf verschiedene frühere Aufsätze und Aeus-

serungen in den «Neuen Wegen» hingewiesen; es wird immer erneut wieder
auftauchen.

31 485



:
'

rischeAufgabederFrau. Hier liegt ein weiterer und sehr
entscheidender Grund, warum wir nicht aufhören dürfen und können, von
diesem Tätigkeitsfeld zu sprechen. Denn es ist natürlich nicht einfach
gleichgültig, in welchem Rahmen und auf welchem Boden wir soziale
Arbeit und Erziehung leisten. In der genossenschaftlichen
Wirtschaftsform, die durch zielbewusste Mitarbeit zu einer
mehr und mehr gemeinschaftlichen Lebensform werden
kann und soll, haben wir nun bereits Vorbedingungen erreicht, die uns
sonst noch fehlen; hier stehen wir auf einem Boden, der schon
sozialistisch ist. Darum hat alle soziale Arbeit, die wir hier leisten, von
vornherein schon einen andern Sinn und gestaltet sich vor allem auch zu
einer gegenseitigen, farnilienhaften.

Diese Familienhaftigkeit der genossenschaftHchen Wirtschaft gibt
uns aber auch gerade für die Frau noch einen besonderen Hinweis:
hier hat sie die direkte MögHchkeit, sowohl von der FamiHe aus als

für die Familie zu wirken, ja sie steht recht eigentlich im Zentrum der
verschiedenen Gemeinschaftskreise: Familie, kleine Wirtschafts-
gemeinde der Familien, Genossenschaft, Volksgemeinschaft. Denken
wir daran, dass sich in solche "Kreise auch die Arbeits- und

Bildungsgemeinschaften einschliessen müssen, dass sich
zwischen Wirtschaft und geistigem Leben, zwischen Arbeit der Hand
und Arbeit des Kopfes eine immer engere und lebendigere Einheit
entwickeln soll, — denken wir alle an die Zukunftswerke, die wir
heute unter dem missverständlichen Namen «Volkshochschule»
sammeln, und die von der wirtschaftlichen Gemeinschaftsbildung nicht
zu trennen sind, so ahnen wir, welche Fülle wundervoller Möglichkeiten

jeglichen Schaffens und Erziehens sich hier vor der Frau
ausbreitet.

Gewiss führt nicht nur dieser eine Weg ins gelobte Land, und haben

wir Frauenbewegung auf allen Gebieten nötig. Aber hier muss eine
solche recht eigentHch erst einsetzen, und sie wird uns als Ergänzung
und Erweiterung der bisherigen notwendig und wichtig sein: sie führt
uns zu unserem spezifisch frauenhaften Wirken, zu der «Beseelung»
der Gemeinschaft, sie erweitert das Feld unserer Tätigkeit und baut
die Gemeinschaft, und sie bringt jene Frauen herbei, die bis heute noch
den anderen Bewegungen fernblieben und die doch gewonnen werden
müssen. Zu den Frauen im Hause dringt sie und verbindet auch

486



sie mit der Gemeinschaft. Zunächst nur wirtschaftHch; aber in dieser
Verbindung liegt die MögHchkeit, all die eingekapselte und verborgene
Liebeskraft der Hausfrauen und Mütter für das Gemeinschaftsleben
fruchtbar zu machen.

VII.
Denn der Ruf zur Mitarbeit gilt nun nicht nur für einige wenige

Frauen, die vielleicht durch Umstände und Gaben besonders dazu

befähigt sind, Es widerspräche dem tiefsten Sinn der
«Gemeinschaftsarbeit», wenn es so wäre; vielmehr kann zu solchen Aufgaben
prinzipiell jede Frau berufen sein. Denn es handelt sich nur um ein
Wirkenlassen und Hingeben der Kraft, die in ihr ist und die in jeder
Seele entzündet wird, die Gott gefunden, durch Christus Erlösung
erlebt hat und ihm nun dienen will. Die «Frauenbewegung», die so
entsteht und die auf allen Gebieten Verwirklichungen wahrer Gemeinschaft

suchen möchte, muss eben ihren eigenen Stil haben, kann und
soll nicht für einige Wenige sein, sondern will unmittelbar lebendiger
Aufbau des «Weltreiches der vollendeten Liebe» sein, von Mensch

zu Mensch, von Zelle zu Zelle. Darum soll sie auch, indem sie an der

grossen Familie Gottes und des Menschen schafft, die Mutter ganz
besonders zur Mitarbeiterin machen.

Gerade dies letztere ist noch Hoffnung und Ausblick auf die
Zukunft! Heute sind wir davon noch weit entfernt und das zeigt
eigentlich unser Elend besonders deutlich. Die Mutter, die
voranschreiten sollte, von deren Geist unser Volksleben durchzogen sein

müsste, bleibt heute zurück und wird mehr oder weniger ausgeschaltet.

Sie hält sich entweder in einer gewissen Sattheit und
Selbstzufriedenheit, welche die Mutterschaft so gern verleiht, selbst vom
Gemeinschaftsleben zurück, oder sie erträgt die Doppellast der Aufgaben
nicht, die heute noch oft mit dem Dienst an der Gemeinschaft verbunden

ist. Je mehr wir freilich diesem Dienst und dem Kampf um die
Gemeinschaft einen Stil verleihen, welcher der Mutter gemäss ist, umso
mehr vermindern wir diese Doppellast. Aber damit dies geschehe,
damit kommende Generationen anders als die unsere von der Liebeskraft
der Mutter durchströmt seien und die Heiligkeit der Mutter wieder
hochhalten, darf heute schon die unverheiratete Frau, die so tapfer
und bewundernswert vorangeht, nicht allein bleiben, die Mutter muss

an ihre Seite treten,
487



Sie muss es tun, weil wir gerade um ihre Befreiung und ihr wahrstes

Wesen ringen müssen, um eine Erneuerung ihrer Beziehung zum
Manne und zum Kinde von Gottes Geist und Schöpfungswillen her,
und somit um ein Ziel, das vielleicht das Grösste ist, um das
Erlöstwerden der menschlichen Gemeinschaft
an ihren tiefsten, verborgensten Quellen, Wenn da

nicht Liebeskraft göttlicher Art aufbricht, wenn hier nicht Befreiung
geschieht und Gott wieder bei den Menschen wohnen kann, hilft uns
alle Gemeinschaftsarbeit nichts.

So braucht die Menschheit heute die Frau im besonderen, und
braucht sie schlechthin, Sie braucht die befreite Frau, die Mensch
im tiefsten Sinne ist, Gottes Kind und Ebenbild und niemandem Untertan

und zu Gefallen; «ein Herr aller Dinge durch den Glauben», Und
die doch ganz Frau ist, im Dienen ihre Krone findet, «jedermann
Untertan durch die Liebe». Dora Staudinger

Bauer und Arbeiter1)
Wenn ein Pfarrer eines Schweizerdorfes am Palmsonntag seine

Konfirmanden entlässt und sie der sogenannten Schule des Lebens

übergibt, muss ihm wohl sicher seltsam zumute sein beim Gedanken

an das künftige Leben dieser jungen Menschen. Und gerade wenn sie
ihm Heb und teuer sind, mischt sich mit seiner Freude und seinem
Stolz über «seine» Konfirmanden eine gewisse Wehmut und Besorgnis.

Jetzt noch sind die Einzelnen, bei allen Unterschieden des

Individuums, einander noch sehr ähnlich. Die meisten sind —• kommen sie

aus noch so verschiedenen Familien — ihm gegenüber schüchtern,
aber doch zutraulich. Aber nun wird das bald anders werden.
Vielleicht die meisten dieser jungen Leute bleiben daheim und werden
schliesslich Bauernfrauen und Bauern. Einige von ihnen aber gehen
dem Verdienst nach und landen schliesslich, nachdem sie auf
hochfliegendere Pläne verzichten mussten, in der Fabrik an irgend einem
Ort, Gott weiss wo,

Ist nun dieser Landpfarrer der tiefen Tragik sich wohl bewusst,
die darin Hegt, dass die verhängnisvolle Linie, welche Bauern und

1) Erstes Votum zum Thema «Stadt und Land» am Ferienkurs in
Zürich, 27. September 1922.

488


	Die Frau in der Gemeinschaft

