
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 10

Artikel: Der Pharisäer und wir : eine Bettagspredigt : Text : Lukas 18,9-14 :
Gleichnis vom Pharisäer und Zöllner

Autor: Gerwig, Hans Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134940

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134940
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Pharisäer und wir
Eine Bettagspredigt.1)

Text: Lukas 18,9—14: Gleichnis vom Pharisäer und Zöllner.

Liebe Gemeinde! Eine altbekannte, wohl vertraute, längst
gewohnte, nur zu bekannte Geschichte, die wir soeben gehört haben!
Wir haben sie schon als Kinder gekannt, gut gekannt, gerade diese

Erzählung von dem hochmütigen Pharisäer und dem demütigen Sünder.

Wo wäre in der Welt ein Christenmensch, der nicht von Jugend
auf gerade diese Geschichte zu erzählen gewusst hätte! — Aber wie
es geht mit dem, was uns alt bekannt und wohl vertraut ist, so geht
es auch hier. Man gewöhnt sich nicht nur an die Geschichte selbst,

man gewöhnt sich auch an eine bestimmte Auslegung, an einen
bestimmten Sinn, den wir ihr geben, Es ist die Auslegung, an die man
uns als Kinder schon gewöhnt hat, und die man uns nun kaum mehr
ausrotten kann. — So haben wir uns auch an eine ganz bestimmte
Auslegung gerade dieser Geschichte gewöhnt. Wir schauen den
Pharisäer und schauen den Zöllner mit ganz bestimmten Gefühlen an.
Wir haben uns gewöhnt, über den Pharisäer zu spotten, nein, zu
schimpfen, ihn zu verachten. Wir sagen: ja, so sind sie, die Pharisäer,

die Scheinheiligen, die, die besser sein wollen. Wir fühlen uns
erhaben, weit erhaben über diese Art. Wir danken Gott, dass wir
nicht sind wie — dieser Pharisäer. Wir haben uns dagegen die Pose,
die Haltung, die Geste des ZöUners gemerkt und angewöhnt. «Gott,
sei mir Sünder gnädig.» Wir sagen das ganz anders leicht als jener
Zöllner im Tempel zu Jerusalem, Ja, diese Haltung des Zöllners ist
die Haltung der Pharisäer von heute geworden. Aus dem misst man
es heutzutage, ob einer ein wirklich Frommer ist, ob einer wirklich
taugt oder nicht. Ja, unversehens sind wir, indem wir den Pharisäer

von uns weisen wollten, die Pharisäer geworden. Wir sind die
Pharisäer geworden, die besser sein wollen als der Pharisäer. «Den
Bösen sind sie los, die Bösen sind geblieben.» (Goethe.)

Haben wir darum nicht allen Grund, nach einem neuen Sinn und
einer neuen Auslegung, nach einem neuen Verständnis dieser
Geschichte zu suchen? Ist es nicht widersinnige Torheit, dass wir uns

— angeblich — an die Seite Jesu stellen in seinem Urteil und ihm

1) Gehalten in Oberhallau.

469



so lange beistimmen, bis wir mit unserem Urteil zuletzt nur wieder
uns selber treffen? — Sehen wir uns denn den Pharisäer in unserem
Gleichnis an, den Pharisäer, der offenbar damals so typisch gewesen ist!
Haben wir wohl irgendwelche Ursache, uns über ihn erhaben zu fühlen?

ErgehthinaufindenTempelzubeten! Da, im Tempel,
ist er daheim. Da kennt er jeden Winkel. Da weiss er, wo er sich
hinstellen muss. Er kennt seinen Platz und muss nicht erst lange sehen,

wie man sich hier benimmt. Er geht ja jeden Tag. Er ist kirchlich. —
Ist das nicht lobenswert, für uns, von unserem Standpunkt aus
gesehen, geradezu beschämend? Er, der Pharisäer, geht nicht nur am
Bettag oder nur an den Feiertagen in die Kirche. Und wir, sind wir
nicht auch etwa aufgebracht über die, die nicht in die Kirche gehen?

Erfühlt sich besser als die andern. Und nicht nur das :

er i s t auch besser als die andern. Er geht in die Kirche, er betet, er
fastet zwei Mal in der Woche, er gibt den Zehnten, er müht sich ab

mit den Geboten, er gibt Almosen. Die andern tun das aUes nicht.
Er hat ein Recht, sich besser zu fühlen. — Wollten wir uns nicht auch
besser fühlen können? Wären wir nicht auch stolz, wenn wir so wären

wie der Pharisäer? Ja, fühlen wir uns nicht überhaupt besser?
Sie lassen sich gewiss zählen, die, die es nicht tun.

Er dankt Gott, dass er nicht ist wie die andern
Leute, nämlich wie Räuber, Ungerechte, Ehebrecher, oder auch

wie der Zöllner. Er dankt Gott dafür, dass er nicht ungerecht ist, nicht
gewalttätig, dass er die Ehe nicht gebrochen hat, dass er nicht ist wie
ein Zöllner; und sie waren oft bedenklich schlecht, die Zöllner:
unkirchlich, betrügerisch, unpatriotisch. Er dankt Gott; und das kann

man nur tun, wenn man weiss, dass es Gott ist, der einen so gnädig

geführt hat. — Ist es nicht schön von Ihm, das er das tut? Wollen
und sollen wir nicht auch dafür danken, dass gute Eltern, eine christliche

Erziehung und manche andere heilvolle Umstände uns davor
bewahrt haben, dass wir keine Diebe und Mörder, dass wir nicht
ungerecht und gewalttätig geworden sind? Ist es nicht schön vom
Pharisäer, dass er Gott dafür dankt? Wir danken ja Gott auch, dass

wir nicht sind wie die andern Leute, wie die Armen, wie die Fremden,

wie die Schlechten, wie die Trinker, wie die Unkirchlichen, wie
die Arbeiter in den Städten, wie die «bösen Sozi»? Ist es nicht unser

Mann, dieser Pharisäer?

470



Und weiter: Er gibt den Zehnten von allem, was er
hat. Und wir haben keinen Grund, daran zu zweifeln, dass es so war.
Es ist keine Selbstüberhebung. Die frommen Juden haben treuHch
ihre Zehntpflicht erfüllt, ja sie noch erweitert, nach dem Grundsatz:
«Alles, was man isst und trinkt, und was sein Wachstum von der
Erde hat, ist zehntpflichtig». Sie haben den zehnten Teil ihrer
Einkünfte abgeliefert für den Opferdienst, für Almosen und Armenfürsorge.

Wenn einer auf seinem Landgut 1000 Garben eingeführt hatte,
so gab er 100 davon her. Wenn einer 10,000 Fr. Einkommen hatte,
so gab er 1000 davon her. Steht dieser Mann nicht himmelhoch
über uns allen? Und wir wollen seiner spotten, wir, die wir heute
nicht einmal die einfachsten Pflichten sozialer Fürsorge erfüllen können,

weil es zu viel kostet, und weil wir nicht einmal gerne den
zwanzigsten Teil unserer Einkünfte geben, wir, die wir nie so hässlich
werden,- als wenn es ums Geld oder um Besitz geht.

Fassen wir zusammen! Wir können es tun, indem wir sagen: Der
Pharisäer geht in den Tempel, wie das Schweizervolk am Bet-, Bussund

Danktag in den Tempel geht. Muss uns das heute nicht mit der
Begeisterung des Wahlverwandten für diesen Mann erfüllen? — Er
geht in den Tempel zu beten. Das gibt seinem Alltagsleben die

religiöse Weihe. Er weiss, dass es recht ist, was er am Alltag tut, —
Das Schweizervolk feiert heute seinen B e 11 a g. Er soll dem Alltagsleben

des Volkes, nicht des Einzelnen, die religiöse Weihe geben.
Sie gehen alle heute in den Tempel: Bundesräte und GrossindustrieUe,
Parteihäupter und Zeitungsschreiber, die Hohen und vielleicht auch

viele von den Niedern. Man geht, aber man geht nicht wie der Zöllner;

denn man weiss, dass es recht ist, was das Schweizervolk in
seiner Mehrheit am Werktag tut. — Der Pharisäer geht in den Tempel

als ein Bekehrter, als einer, der längst schon Busse getan
hat und diese für den Alltag wenigstens nicht mehr nötig hat; denn

was sollte bei ihm noch anders werden? — Das Schweizervolk feiert
heute seinen B u s s t a g. Man spricht heute viel im Land herum von
Busse, Umkehr und davon, dass es anders werden muss, dass mit
dem Bisherigen gebrochen werden muss (denn das heisst ja Busse).

Man redet viel von Einigkeit, von Bruderliebe und Frieden. Und 8 Tage
darauf — am Alltag! — stimmt man für ein Gesetz,1) dessen Haupt-

1) Lex Häberlin.
471



erfolg, wenns angenommen wird, eine gründliche Entzweiung des

Volkes ist, das, wenn irgend etwas, so neues Misstrauen und neue
Feindschaft sät. Es ist die «Busse» des Pharisäers. — Der Pharisäer

dankt Gott dafür, dass er nicht ist wie die andern Leute. — Das

Schweizervolk feiert heute seinen D a n k t a g. Es dankt Gott dafür,
dass es nicht ist wie die andern Völker, wie die Deutschen oder die
Franzosen oder gar wie die Russen, dass es besser ist und fortschrittlicher

und demokratischer, und dass es ihm darum — wie sie meinen

— auch besser ergangen ist in diesen stürmischen Zeiten.
Das ist der Pharisäer, wie er sich in Wirklichkeit uns darstellt. —

Und den Zöllner, den wir angeblich so viel höher schätzen, den wir so

gern und so gut mit frommer Pose nachahmen, — sehen wir ihn uns
doch auch einmal näher an! -— Er ist ein Weltkind, ein rechter
Weltmensch, unkirchHch bis über die Ohren hinaus. Er hat den Weg in
den Tempel wohl noch nicht manchmal gemacht. Er weiss nicht
einmal recht, wo er hinstehen soll im Tempel und wie er sich benehmen

muss. Er ist unreligiös, eben ein Zöllner, und was das heisst, das

wussten die damaligen Menschen von den damaligen Zöllnern zur
Genüge. — Er fühlt sich klein und gering und wenig wert, geistlich
arm und dürftig neben all diesen andern, die da im Tempel stunden
und beteten. Er «wollte auch seine Augen nicht aufheben gen
Himmel.» Und er hat wohl gewusst, warum nicht. Nein, er fühlt sich nicht
nur klein und gering. Er i s t es auch. Er i s t geistlich arm und dürftig
und gering, was seine moraHschen Eigenschaften anbetrifft. Er taugt
nicht viel. Er ist von der Art, die nicht unsere Art ist, von der Art,
die wir weit von uns weisen. — Und er ist als Zöllner im höchsten
Grade unpatriotisch und in den Augen eines gesetzes- und traditionstreuen

Juden ein umstürzlerisches Element, Die Zöllner waren die

Abtrünnigen; sie gehörten zu denen, die im Dienste des verhassten
Volksfeindes standen. — Und er wagt es nicht einmal, Gott und sich
selbst in unmittelbare Verbindung zu bringen. Er weiss wohl, dass er
keine Gemeinschaft mit Gott haben kann, dass er Gott nicht
einfach für sich und alles, was er tut, in Anspruch nehmen kann, dass

er durch die Schuld, die auf ihm liegt, von Gott geschieden ist. Er
kennt die Kluft, den Abgrund, der zwischen Gott und ihm liegt.
Anders lässt sich sein Wort «Gott, sei mir Sünder gnädig!» nicht
begreifen. * * *

472



Ja, meine Freunde, so müssen wir denken, wenn wir ehrlich
sein wollen, d. h. wenn unsere Gedanken unserem ganzen Wesen, wie
es ist, entsprechend sein sollen. So müssen wir es ansehen von
unserem Standpunkt aus. So müssen wir urteilen, wenn wir uns nicht
selber aufgeben wollen — und das wollen wir ja nicht. So muss
unsere (jetzige) Welt urteilen, unsere Welt, wenn sie bestehen will.
Und so urteilt sie auch fortwährend, sonst wäre sie längst nicht mehr

unsere, sondern eine andere Welt. — Wir müssen den Pharisäer und
alles, was in ihm verkörpert ist: die KirchHchkeit, die Moralität, die

Selbstbehauptung, die Wohltätigkeit, als das höhere ansehen, sonst
geben wir unsere Welt auf, und zwar unsere wirtschaftliche und
unsere politische Welt, unsere Gedankenwelt, unsere reHgiöse und
unsere kirchliche Welt, auch unsere patriotische Welt, Und das wollen
wir ja auch wieder nicht. — Es ist eine Lüge unseres Geschlechts,
dass wir vorgeben, den Zöllner zu verstehen und zu billigen. Unser
Wesen ist dasjenige des Pharisäers, dem die Art des Zöllners diametral

gegenübersteht. Geben wir uns darüber nur keinen Täuschungen
hin! Wir erhöhen uns selbst, müssen uns selbst erhöhen, sonst sind
wir — in dieser jetzigen Ordnung und nach dem Urteil unserer Welt
-— verloren. Ach, jene Menschen, die sich selbst erniedrigen, sie
gehen zugrunde in dieser Welt, wie sie jetzt ist, sie sind die Unklugen,
die Törichten, die Verlorenen und Verlachten, wie es der Zöllner ja
auch ist, wenigstens dieser Zöllner. — Was der Pharisäer verkörpert,
ist unsere Art und Gerechtigkeit. Es ist das, was wir von unserem
Standpunkt aus als das Beste und Höhere ansehen.

Ja, so müssen wir es ansehen von unserem Standort aus. Und
so sehen wir es auch an, so denken wir. Aber — und nun erhebt
sich ein grosses und entscheidendes Aber, d. h. ein ganz Anderes —
so sieht es nicht an und so urteilt nicht: Jesus. Er sieht es ganz
anders, er urteilt gerade entgegengesetzt. Er steht auf einem ganz
anderen Standort, auf dem wir gar nicht stehen können. Er steht auf
dem Boden des kommenden und von ihm verheissenen Gottesreiches.
Und von dort aus muss er es anders sehen. Er urteilt: «Ich sage euch:

(und mit diesen Worten hat er immer das ganz Andere, das unserer
Denkweise entgegengesetzte eingeleitet!) Dieser (nämlich der Zöllner)
ging hinab gerechtfertigt in sein Haus», nicht wie ihr und er selbst

urteilte, der Pharisäer. Jesus urteilt: «Wer sich selbst erhöht, der

473



wird erniedrigt werden», mit andern Worten: der kann nicht ins

Reich Gottes eingehen. Jesus urteilt: Jener, der Zöllner, ist der, den

Gott anerkennt, den er rechtfertigt, den er annimmt, den er liebt, ob-
schon er der unreligiöse, der unmoralische und geringere ist, ja
vielleicht gerade weil er der geringere, der Sünder ist. Jesus urteilt so

— wohl verstanden! — jedermann zur Ueberraschung. Wir müssen

das empfinden, dass Jesu Urteil etwas ganz anderes, Ueberaschen-
des ist, dass es unserer gewohnten Denkweise geradezu ins Gesicht

schlägt. «Der Mensch täuscht sich gar leicht (auch heute noch) über
Gottes Urteil, hält für gross vor ihm, was er verwirft, für verachtet

vor ihm, was er schätzt.» (Adolf Schlatter.) — Und warum urteilt Jesus

so, warum sieht er den Pharisäer als den Nicht-Gerechtfertigten
an? Gewiss tut er das in einer andern Weise als wir es etwa, wenigstens

theoretisch (wenn auch nicht in der praktischen und alltäglichen

«Wirklichkeit»), auch tun. Er urteilt so, weil für Gottes Reich
der geistlich Arme, aber nicht der Reiche und Satte taugt, weil für
Gottes Reich die Selbstverleugnung, aber nicht die Selbstbehauptung
in der Weise des Pharisäers taugt, weil für Gottes Reich die
Erniedrigung, das tatsächliche Hinabsteigen zu den Armen und Entrechteten

und Besitzlosen und Beladenen taugt, aber nicht der Dank dafür,
dass man nicht so ist wie sie, weil für Gottes Reich eine immer neue
Busse, aber nicht eine vollendete Bekehrung taugt. — Mit dem, dass

Jesus so urteilt, stellt er unser ganzes Wesen, das doch nicht nur in
religiöser Hinsicht dasjenige des Pharisäers ist, in Frage, unser Wesen

mit all seinen privaten Lüsten und Begierden, mit seiner
rücksichtslosen Selbstbehauptung, unsere Art, besser sein zu wollen,
unsere ganze Art, zu beten, zu danken und Busse zu tun,

* * *
Jesus führt uns damit in eine schwere Spannung hinein. Und je

mehr wir das absolut Neue, das Erschreckende, das Umstürzende und

Demütigende an seiner Wertung, das Neue und Ungeheuerliche seiner

Behauptung erkennen, desto grösser wird auch diese Spannung
werden. Die Spannung ist ein Schmerz für unsere Seele. Es ist ein

Konflikt, in den er uns hineinführt, der daraus entsteht, dass wir
einerseits nie uns mit Jesus und seinem Urteil auf eine Linie stellen
können, ohne nicht wieder Gefahr zu laufen, selbst die Pharisäer zu
werden, und andererseits doch nur selber Zöllner werden müssen,

474



wenn wir zu ihm kommen wollen, — Aus dieser Spannung aber, aus
diesem Konflikt kann nur ein neues, ernsthaftes Fragen und Suchen

herausführen. Nur, wenn am Ende immer wieder das Fragezeichen
steht uns selbst und allem Bestehenden und Vergangenen gegenüber,
werden wir herauskommen können aus der pharisäischen
Selbsterhöhung und Selbstsicherheit, sei es der privaten, sei es der
schweizerischen, die in diesen Tagen wieder so laut zum Ausdruck kommt,
und werden wir auch immer mehr bereit finden werden für das, was
auf all unser Fragen doch immer die einzige Antwort bleibt: Gottes
Reich und Herrschaft! — Amen!

Hans Felix Gerwig

Die Frau in der Gemeinschaft
Wenn ich mit diesen Zeilen versuchen möchte, über die Aufgaben

und die Stellung der Frau in der Gemeinschaft, — das heisst in einer
Gemeinschaft, wie sie uns Ziel und Hoffnung ist, —einige Gedanken zu
äussern, so geschieht dies in der Absicht, unsere gemeinsame Behandlung

dieses grossen und zentralen Themas damit ein wenig fortzuführen.

Wir möchten diese ja nicht auffassen als ein «Reden über Gemeinschaft»,

noch weniger als ein Sichhinübertäuschen und Hinüberträumen

über die rauhe Tatsachen-Gegenwart hinweg in schönere
Zeiten und Gefilde; sondern wir möchten die Gemeinschaft und alle
ihre Probleme aus der Ueberzeugung heraus behandeln, dass wir
sie erkämpfen und erarbeiten müssen, und dass jede Etappe dieses

Kampfes, jeder Schritt auf diesem Wege bei aller Unvollkommen-
heit doch schon die Wesenszüge des Zieles an sich tragen, Spuren
einstiger vollkommener Wirklichkeit enthalten muss. Darum ist in
diesem Sinne alles Reden vom Gottesreich und seiner Gemeinschaft
eine Kritik unseres täglichen Tuns, eine Orientierung für unsere
Arbeit. Und so gehört beides zusammen.

Wenn wir unter diesem Gesichtspunkt nun an die Frage nach der
Stellung und Aufgabe der Frau in solcher Gemeinschaft herantreten,
so könnte sich sofort ein Bedenken erheben: warum denn auf diesem

Boden noch im besondern von der Frau reden? Sind wir hier,
in unserer Hoffnung auf Gottes Reich und Herrschaft, in unserer Ar-

475


	Der Pharisäer und wir : eine Bettagspredigt : Text : Lukas 18,9-14 : Gleichnis vom Pharisäer und Zöllner

