Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 10

Artikel: Der Pharisder und wir : eine Bettagspredigt : Text : Lukas 18,9-14 :
Gleichnis vom Pharisaer und Zollner

Autor: Gerwig, Hans Felix

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-134940

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-134940
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Pharisder und wir

Eine Bettagspredigt.?)

Text: Lukas 18,9—14: Gleichnis vom Pharisder und Zollner.
Liebe Gemeinde! FEine altbekannte, wohl vertraute, lingst ge-
wohnte, nur zu bekannte Geschichte, die wir soeben geh6rt haben!
Wir haben sie schon als Kinder gekannt, gut gekannt, gerade diese
Erzdhlung von dem hochmiitigen Pharisier und dem demiitigen Siin-
der. Wo wére in der Welt ein Christenmensch, der nicht von Jugend
auf gerade diese Geschichte zu erzéhlen gewusst hiatte! — Aber wie
es geht mit dem, was uns alt bekannt und wohl vertraut ist, so geht
es auch hier. Man gewdhnt sich nicht nur an die Geschichte selbst,
man gewdhnt sich auch an eine bestimmte Auslegung, an einen be-
stimmten Sinn, den wir ihr geben. Es ist die Auslegung, an die man
uns als Kinder schon gewdhnt hat, und die man uns nun kaum mehr
ausrotten kann., — So haben wir uns auch an eine ganz bestimmte
Auslegung gerade dieser Geschichte gewdhnt. Wir schauen den Pha-
risder und schauen den Zbollner mit ganz bestimmten Gefiihlen an.
Wir haben uns gewdhnt, iiber den Pharisier zu spotten, nein, zu
schimpfen, ihn zu verachten. Wir sagen: ja, so sind sie, die Phari-
sder, die Scheinheiligen, die, die besser sein wollen. Wir fithlen uns
erhaben, weit erhaben iiber diese Art. Wir danken Gott, dass wir
nicht sind wie — dieser Pharisder. Wir haben uns dagegen die Pose,
die Haltung, die Geste des Zollners gemerkt und angewdhnt. «Gott,
sei mir Siinder gnidig.» Wir sagen das ganz anders leicht als jener
Zollner im Tempel zu Jerusalem. Ja, diese Haltung des Zéllners ist
die Haltung der Pharisider von heute geworden. Aus dem misst man
es heut;utage, ob einer ein wirklich Frommer ist, ob einer wirklich
taugt oder nicht. Ja, unversehens sind wir, indem wir den Pharisder
von uns weisen wollten, die Pharisier geworden. Wir sind die Pha-
risder geworden, die besser sein wollen als der Pharisder, «Den

Bosen sind sie los, die Bosen sind geblieben.» (Goethe.)

Haben wir darum nicht allen Grund, nach einem neuen Sinn und
einer neuen Auslegung, nach einem neuen Verstindnis dieser Ge-
schichte zu suchen? Ist es nicht widersinnige Torheit, dass wir uns
— angeblich — an die Seite Jesu stellen in seinem Urteil und ihm

1) Gehalten in Oberhallau.
469



so lange beistimmen, bis wir mit unserem Urteil zuletzt nur wieder
uns selber treffen? — Sehen wir uns denn den Phariséer in unserem
Gleichnis an, den Pharisier, der offenbar damals so typisch gewesen ist!
‘Haben wir wohl irgendwelche Ursache, uns iiber ihn erhaben zu fithlen?

ErgehthinaufindenTempelzubeten! Da, im Tempel,
ist er daheim. Da kennt er jeden Winkel. Da weiss er, wo er sich hin-
stellen muss. Er kennt seinen Platz und muss nicht erst lange sehen,
wie man sich hier benimmt. Er geht ja jeden Tag. Er ist kirchlich. —
Ist das nicht lobenswert, fiir uns, von unserem Standpunkt aus gde-
sehen, geradezu beschimend? Er, der Pharisier, geht nicht nur am
Bettag oder nur an den Feiertagen in die Kirche. Und wir, sind wir
‘nicht auch etwa aufgebracht iiber die, die nicht in die Kirche gehen?

Erfihltsichbesseralsdieandern. Und nicht nur das:
er ist auch besser als die andern, Er geht in die Kirche, er betet, er
fastet zwei Mal in der Woche, er gibt den Zehnten, er miiht sich ab
mit den Geboten, er gibt Almosen. Die andern tun das alles nicht.
Er hat ein Recht, sich besser zu fithlen. — Wollten wir uns nicht auch
besser fiihlen kéonnen? Wairen wir nicht auch stolz, wenn wir so wa-
ren wie der Pharisder? Ja, fithlen wir uns nicht {iberhaupt besser?
Sie lassen sich gewiss zdhlen, die, die es nicht tun.

Erdankt Gott,dass er nicht ist wie die andern
Leute, nimlich wie Riuber, Ungerechte, Ehebrecher, oder .auch
wie der Zollner. Er dankt Gott dafiir, dass er nicht ungerecht ist, nicht
gewalttitig, dass er die Ehe nicht gebrochen hat, dass er nicht ist wie
ein Zollner; und sie waren oft bedenklich schlecht, die Zoéllner: un-
kirchlich, betriigerisch, unpatriotisch, Er dankt Gott; und das kann
man nur tun, wenn man weiss, dass es Gott ist, der einen so gnadig
gefiihrt hat. — Ist es nicht schén von Ihm, das er das tut? Wollen
und sollen wir nicht auch dafiir danken, dass gute Eltern, eine christ-
liche Erziehung und manche andere heilvolle Umstinde uns davor
- bewahrt haben, dass wir keine Diebe und Moérder, dass wir nicht
ungerecht und gewalttitig geworden sind? Ist es nicht schén vom
Pharisder, dass er Gott dafiir dankt? Wir danken ja Gott auch, dass
wir nicht sind wie die andern Leute, wie die Armen, wie die Frem-
den, wie die Schlechten, wie die Trinker, wie die Unkirchlichen, wie
die Arbeiter in den Stidten, wie die «bdsen Sozi»? Ist es nicht un-
ser Mann, dieser Pharisder?

470



Und weiter: Er gibt den Zehnten von allem, was er
h at. Und wir haben keinen Grund, daran zu zweifeln, dass es so war.
Es ist keine Selbstiiberhebung, Die frommen Juden haben treulich
ihre Zehntpilicht erfiillt, ja sie noch erweitert, nach dem Grundsatz:
«Alles, was man isst und trinkt, und was sein Wachstum von der
Erde hat, ist zehntpflichtig». Sie haben den zehnten Teil ihrer Ein-
kiinfte abgeliefert fiir den Opferdienst, fiir Almosen und Armentfiir-
sorge. Wenn einer auf seinem Landgut 1000 Garben eingefiihrt hatte,
so gab er 100 davon her. Wenn einer 10,000 Fr, Einkommen hatte,
so gab er 1000 davon her, Steht dieser Mann nicht himmelhoch
iiber uns allen? Und wir wollen seiner spotten, wir, die wir heute
nicht einmal die einfachsten Pilichten sozialer Fiirsorge erfiillen kon-
nen, weil es zu viel kostet, und weil wir nicht einmal gerne den zwan-
zigsten Teil unserer Einkiinfte geben, wir, die wir nie so hisslich
- werden, als wenn es ums Geld oder um Besitz geht.

Fassen wir zusammen! Wir kénnen es tun, indem wir sagen: Der
Pharisider geht in den Tempel, wie das Schweizervolk am Bet-, Buss-
und Danktag in den Tempel geht. Muss uns das heute nicht mit der
Begeisterung des Wahlverwandten fiir diesen Mann erfiillen? — Er
geht in den Tempel zu beten, Das gibt seinem Alltagsleben die
religidse Weihe. Er weiss, dass es recht ist, was er am Alltag tut. —
Das Schweizervolk feiert heute seinen Be tta g. Er soll dem Alltags-
leben des Volkes, nicht des Einzelnen, die religiose Weihe geben.
Sie gehen alle heute in den Tempel: Bundesridte und Grossindustrielle,
Parteihdupter und Zeitungsschreiber, die Hohen und vielleicht auch
viele von den Niedern. Man geht, aber man geht nicht wie der Zoll-
ner; denn man weiss, dass es recht ist, was das Schweizervolk in
seiner Mehrheit am Werktag tut. — Der Pharisder geht in den Tem-
pel als ein Bekehrter, als einer, der lingst schon Busse getan
hat und diese fiir den Alltag wenigstens nicht mehr nétig hat; denn
was sollte bei ihm noch anders werden? — Das Schweizervolk feiert
heute seinen Busstag. Man spricht heute viel im Land herum von
Busse, Umkehr und davon, dass es anders werden muss, dass mit
dem Bisherigen gebrochen werden muss (denn das heisst ja Busse).
Man redet viel von Einigkeit, von Bruderliebe und Frieden. Und 8 Tage
-darauf — am Alltag! — stimmt man fiir ein Gesetz,') dessen Haupt-

1) Lex Hiberlin,
471



erfolg, wenns angenommen wird, eine griindliche Entzweiung des
Volkes ist, das, wenn irgend etwas, so neues Misstrauen und neue
Feindschaft sit. Es ist die «Busse» des Pharisders. — Der Pharisder
d ankt Gott dafiir, dass er nicht ist wie die andern Leute. — Das
Schweizervolk feiert heute seinen Danktag. Es dankt Gott dalfiir,
dass es nicht ist wie die andern Vélker, wie die Deutschen oder die
Franzosen oder gar wie die Russen, dass es besser ist und fortschritt-
licher und demokratischer, und dass es ihm darum — wie sie meinen
— auch besser ergangen ist in diesen stiirmischen Zeiten,

Das ist der Pharisider, wie er sich in Wirklichkeit uns darstellt. —
Und den Zsllner, den wir angeblich so viel héher schitzen, den wir so
gern und so gut mit frommer Pose nachahmen, — sehen wir ihn uns
doch auch einmal ndher an! — Er ist ein Weltkind, ein rechter Weli-
mensch, unkirchlich bis {iber die Ohren hinaus. Er hat den Weg in
den Tempel wohl noch nicht manchmal gemacht. Er weiss nicht ein-
mal recht, wo er hinstehen soll im Tempel und wie er sich benehmen
muss. Er ist unreligibs, eben ein Zollner, und was das heisst, das
wussten die damaligen Menschen von den damaligen Zoéllnern zur
Geniige. — Er fiihlt sich klein und gering und wenig wert, geistlich
arm und diirftig neben all diesen andern, die da im Tempel stunden
und beteten. Er «wollte auch seine Augen nicht aufheben gen Him-
mel.» Und er hat wohl gewusst, warum nicht. Nein, er fithlt sich nicht
nur klein und gering. Er ist es auch. Er ist geistlich arm und diirftig
und gering, was seine moralischen -Eigenschaften anbetrifft, Er taugt
nicht viel, Er ist von der Art, die nicht unsere Art ist, von der Art,
die wir weit von uns weisen. — Und er ist als Zéllner im hochsten
Grade unpatriotisch und in den Augen eines gesetzes- und traditions-
treuen Juden ein umstiirzlerisches Element. Die Zollner waren die
Abtriinnigen; sie gehdrten zu denen, die im Dienste des verhassten
Volksfeindes standen. — Und er wagt es nicht einmal, Gott und sich
selbst in unmittelbare Verbindung zu bringen. Er weiss wohl, dass er
keine Gemeinschaft mit Gott haben kann, dass er Gott nicht ein-

fach fiir sich und alles, was er tut, in Anspruch nehmen kann, dass -

er durch die Schuld, die auf ihm liegt, von Gott geschieden ist. Er
kennt die Kluit, den Abgrund, der zwischen Gott und ihm liegt, An-
ders ldsst sich sein Wort «Gott, sei mir Siinder gnidig!»> nicht be-
greifen, * ® *

472



Ja, meine Freunde, so miissen wir denken, wenn wir ehrlich
sein wollen, d. h. wenn unsere Gedanken unserem ganzen Wesen, wie
es ist, entsprechend sein sollen. So miissen wir es ansehen von un-
serem Standpunkt aus. So miissen wir urteilen, wenn wir uns nicht
selber aufgeben wollen — und das wollen wir ja nicht. So muss un-
sere (jetzige) Welt urteilen, unsere Welt, wenn sie bestehen will.
Und so urteilt sie auch fortwihrend, sonst wire sie lingst nicht mehr
unsere, sondern eine andere Welt. — Wir miissen den Pharisier und
alles, was in ihm verkorpert ist: die Kirchlichkeit, die Moralitit, die
Selbstbehauptung, die Wohltitigkeit, als das héhere ansehen, sonst
geben wir unsere Welt auf, und zwar unsere wirtschaftliche und un-
sere politische Welt, unsere Gedankenwelt, unsere religiése und un-
sere kirchliche Welt, auch unsere patriotische Welt, Und das wollen
wir ja auch wieder nicht, — Es ist eine Liige unseres Geschlechts,
dass wir vorgeben, den Zéllner zu verstehen und zu billigen. Unser
Wesen ist dasjenige des Pharisders, dem die Art des Zéllners diame-
tral gegeniibersteht. Geben wir uns dariiber nur keinen Tduschungen
hin! Wir erhdhen uns selbst, miissen uns selbst erhéhen, sonst sind
wir — in dieser jetzigen Ordnung und nach dem Urteil unserer Welt
— verloren. Ach, jene Menschen, die sich selbst erniedrigen, sie ge-
hen zugrunde in dieser Welt, wie sie jetzt ist, sie sind die Unklugen,
die Torichten, die Verlorenen und Verlachten, wie es der Zollner ja
auch ist, wenigstens dieser Zdllner. — Was der Pharisder verkdrpert,
ist unsere Art und Gerechtigkeit. FEs ist das, was wir von unserem
Standpunkt aus als das Beste und Héhere ansehen.

Ja, so miissen wir es ansehen von unserem Standort aus. Und
so sehen wir es auch an, so denken wir. Aber — und nun erhebt
sich ein grosses und entscheidendes Aber, d. h. ein ganz Anderes —
so sieht es nicht an und so urteilt nicht: J e sus. Er sieht es ganz an-
ders, er urteilt gerade entgegengesetzt. Er steht auf einem ganz an-
deren Standort, auf dem wir gar nicht stehen kénnen. Er steht auf
dem Boden des kommenden und von ihm verheissenen Gottesreiches.
Und von dort aus muss er es anders sehen. Er urteilt: «Ich sage euch:
(und mit diesen Worten hat er immer das ganz Andere, das unserer
Denkweise entgegengesetzte eingeleitet!) Dieser (ndmlich der Zéllner)
ging hinab gerechtfertigt in sein Haus», nicht wie ihr und er selbst
urteilte, der Pharisder, Jesus urteilt: «Wer sich selbst erhéht, der

473



wird erniedrigt werden», mit andern Worten: der kann nicht ins
Reich Gottes eingehen. Jesus urteilt: Jener, der Zdllner, ist der, den
Gott anerkennt, den er rechtfertigt, den er annimmt, den er liebt, ob-
schon er der unreligiose, der unmoralische und geringere ist, ja viel-
leicht gerade weil er der geringere, der Siinder ist. Jesus urteilt so
— wohl verstanden! — jedermann zur Ueberraschung, Wir miissen
das empfinden, dass Jesu Urteil etwas ganz anderes, Ueberaschen-
des ist, dass es unserer gewohnten Denkweise geradezu ins Gesicht
schldgt. «Der Mensch tduscht sich gar leicht (auch heute noch) iiber
Gottes Urteil, halt fiir gross vor ihm, was er verwirft, fiir verachtet
vor ihm, was er schitzt.» (Adolf Schlatter.) — Und warum urteilt Je-
sus so, warum sieht er den Pharisder als den Nicht-Gerechifertigten
an? Gewiss tut er das in einer andern Weise als wir es etwa, wenig-
stens theoretisch (wenn auch nicht in der praktischen und alltag-
lichen «Wirklichkeit»), auch tun. Er urteilt so, weil fiir Gottes Reich
der geistlich Arme, aber nicht der Reiche und Satte taugt, weil fiir
Gottes Reich die Selbstverleugnung, aber nicht die Selbstbehauptung
in der Weise des Pharisders taugt, weil fiir Gottes Reich die Ernie-
drigung, das tatsichliche Hinabsteigen zu den Armen und Entrechte-
ten und Besitzlosen und Beladenen taugt, aber nicht der Dank dafiir,
dass man nicht so ist wie sie, weil fiir Gottes Reich eine immer neue
Busse, aber nicht eine vollendete Bekehrung taugt. — Mit dem, dass
Jesus so urteilt, stellt er unser ganzes Wesen, das doch nicht nur in
religioser Hinsicht dasjenige des Pharisders ist, in Frage, unser We-
sen mit all seinen privaten Liisten und Begierden, mit seiner riick-
sichtslosen Selbstbehauptung, unsere Art, besser sein zu wollen, un -
sere ganze Art, zu beten, zu danken und Busse zu tun.
* s -

Jesus fiihrt uns damit in eine schwere Spannung hinein. Und je
mehr wir das absolut Neue, das Erschreckende, das Umstiirzende und
Demiitigende an seiner Wertung, das Neue und Ungeheuerliche sei-
ner Behauptung erkennen, desto grésser wird auch diese Spannung
werden. Die Spannung ist ein Schmerz fiir unsere Seele. Es ist ein
Konflikt, in den er uns hineinfiihrt, der daraus entsteht, dass wir
einerseits nie uns mit Jesus und seinem Urteil auf eine Linie stellen
kénnen, ohne nicht wieder Gefahr zu laufen, selbst die Pharisder zu

werden, und andererseits doch nur selber Zollner werden miissen,

474



wenn wir zu ihm kommen wollen, — Aus dieser Spannung aber, aus
diesem Konflikt kann nur ein neues, ernsthaftes Fragen und Suchen
herausfithren. Nur, wenn am Ende immer wieder das Fragezeichen
steht uns selbst und allem Bestehenden und Vergangenen gegeniiber,
werden wir herauskommen kénnen aus der pharisdischen Selbst-
erh6hung und Selbstsicherheit, sei es der privaten, sei es der schwei-
zerischen, die in diesen Tagen wieder so laut zum Ausdruck kommt,
und werden wir auch immer mehr bereit finden werden fiir das, was
auf all unser Fragen doch immer die einzige Antwort bleibt: Gottes
Reich und Herrschaft! — Amen!

Hans Felix Gerwig

Die Frau in der Gemeinschaft

Wenn ich mit diesen Zeilen versuchen mdochte, iiber die Aufgaben
und die Stellung der Frau in der Gemeinschaft, — das heisst in einer
Gemeinschaft, wie sie uns Ziel und Hoffnung ist, — einige Gedanken zu
dussern, so geschieht dies in der Absicht, unsere gemeinsame Behand-
lung dieses grossen und zentralen Themas damit ein wenig fortzuliih-
ren, Wir méchten diese ja nicht auffassen als ein «Reden iiber Gemein-
schaft>, noch weniger als ein Sichhiniibertiuschen und Hiniiber-
trdumen iiber die rauhe Tatsachen-Gegenwart hinweg in schénere
Zeiten und Gefilde; sondern wir méchten die Gemeinschaft und alle
ihre Probleme aus der Ueberzeugung heraus behandeln, dass wir
sie erkdmpien und erarbeiten miissen, und dass jede Etappe dieses
Kampfes, jeder Schritt auf diesem Wege bei aller Unvollkommen-
heit doch schon die Wesensziige des Zieles an sich tragen, Spuren
einstiger vollkommener Wirklichkeit enthalten muss. Darum ist in
diesem Sinne alles Reden vom Gottesreich und seiner Gemeinschaft
eine Kritik unseres téiglichen Tuns, eine Orientierung fiir unsere
Arbeit. Und .so?gehiirt beides zusammen,

Wenn wir unter diesem Gesichtspunkt nun an die Frage nach der
Stellung und Aufgabe der Frau in solcher Gemeinschaft herantreten,
so konnte sich sofort ein Bedenken erheben: warum denn auf die -
s e m Boden noch im besondern von der Frau reden? Sind wir hier,
in unserer Hoffnung auf Gottes Reich und Herrschaft, in unserer Ar-

475




	Der Pharisäer und wir : eine Bettagspredigt : Text : Lukas 18,9-14 : Gleichnis vom Pharisäer und Zöllner

