Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 9

Artikel: Der Begrunder des Reiches Gottes
Autor: Rauschenbusch, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-134937

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-134937
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

|

Der Begriinder des Reiches Gottes)

Im Wesen des sozialen Evangeliums liegt ein starkes Interesse
an der Geschichte. Die individualistische Theologie sieht iiberall un-
zdhlige siindhafte Einzelne, die alle denselben Prozess der Reue, des
Glaubens, der Rechtfertigung und der Wiedergeburt durchmachen
miissen und die, wenn ihre Zeit gekommen ist, sterben und in den
Himmel oder in die Holle kommen. Das Zeitalter, in dem ein Mensch
lebte, die Gesellschaftsklasse oder die Rasse, der er angehorte,
hat wenig zu bedeuten. Dieser religiése Standpunkt erhebt sich iiber
Zeit und Geschichte. Das soziale Evangelium hingegen versucht, den
Fortschritt des Reiches Gottes in dem Strom der Geschichte zu ent-
decken, nicht nur in den Werken der Kirche, sondern auch in dem
Zusammenstoss von wirtschaftlichen Kriften und sozialen Klassen,
im Steigen und Sinken von Despotismen und Formen der Sklaverei,
in dem Aufkommen neuer Werturteile und mneuer Richtlinien fiir
das sittliche Denken und Fiihlen, oder in dem Steigen oder Sinken
des moralischen Niveau. Sein oberstes Prinzip ist das Reich
Gottes, und das Reich Gottes ist religiés und teleologisch ge-
sehene Geschichte. Darum ist das soziale Evangelium immer ge-
schichtlich orientiert. Seine Ausbreitung geht Hand in Hand mit der
Ausbreitung des Verstdndnisses fiir die Geschichte und die ge-
schichtliche Methode.

Dieses iiberragende Interesse am Ursprung und Fortschritt der so-
zialen Erlésung beeinflusst die Behandlung der theologischen Pro-
bleme in der Person und im Werke Christi. Wir wollen den Christus
sehen, der als erster das Reich Gottes verkiindete. Die Theologen
haben sich immer bemiiht, ihre Lehre von Christus mit ihrer Auf-
fassung von der Erlésung in Einklang zu bringen. Wenn sie glaubten,
die Erlosung bestehe hauptsichlich in der Erkenntnis Gottes, so stell-
ten sie die Personlichkeit und das Werk Jesu in erster Linie als die
vollkommene Offenbarung Gottes dar. Wenn: sie die Erlésung haupt-
sichlich in der mystischen Verleihung von Unsterblichkeit und gétt-

1) Das Folgende ist ein weiteres Kapitel aus dem Buche von Rauschen-
busch: A Theology for the Social Gospel. Es bildet die Fortsetzung des im
letzten Heft veroifentlichten.

27 417




lichem Leben bestehen liessen, so betonte ihre Lehre von
Christus vor allem die Verbindung des Gottlichen und Mensch-
lichen in der Fleischwerdung Christi und in den Sakramenten. Wenn
die Erlésung vor allem in der Austilgung der Schuld, der Vergebung
der Siinde, der Rechtfertigung des Siinders und der Authebung
seiner Strafe besteht, dann brauchen wir einen Christus, der unsere
Siinden getilgt, Gott fiir unsere Vergehen Genugtuung verschafft und
unsere siindhaften Méngel durch sein unendliches Verdienst und seine
gottliche Tugend aufgewogen hat, Jede Auffassung von der Erlésung
verfuhr pragmatisch in der Auswahl und Konstruktion der Tatsachen.
Jede war nur ein Bruchstiick, schloss deswegen aber nicht not-
gedrungen andere Gedankenreihen aus. So verlangt heute das soziale
Evangelium, ohne deswegen andere theologische Ueberzeugungen
auszuschliessen, Verstdndnis fiir den Christus, der diejenigen ge-
schichtlichen Krifte der Erlésung in Bewegung gesetzt hat, die das
Reich des Bésen niederwerfen sollen,

Dies ist sicher kein abseitsliegendes Interesse. Es ist eine Riick-
kehr zu der frithesten messianischen Theologie, wahrend einige der
andern christologischen Interessen und Gedanken fremde Beifiigungen
sind, ein Teil jener Woge der Hellenisierung, die das urspriingliche
Evangelium beinahe wegschwemmte,

Da das soziale Evangelium geschichtlich geartet ist und realistische
Interessen hat, beschéftigt es sich weniger mit den metaphysischen
Problemen, die in der Dreieinigkeitslehre und in der Christologie ent-
halten sind, Das spekulative Problem des christologischen Dogmas war,
wie die goéttliche und die menschliche Natur sich in der einen Person
Christi vereinigten; das Problem des sozialen Evangeliums ist, wie
das gottliche Leben Christi die Herrschaft iiber die menschliche Ge-
sellschaft gewinnen kénne. Was dem sozialen Evangelium anliegt, ist
die fortschreitende Fleischwerdung Gottes in der Gesellschaft.

An das soziale Evangelium glauben sowohl die Trinitarier wie die
Unitarier, die katholischen Modernisten wie die Presbyterianer in
Kansas. Wo immer es hinkommt, crweckt es eine frische und warme
Hingabe an Christus, wenn auch nicht immer eine Hingabe an die
Kirche. Alle, die an es glauben, sind einig in dem Verlangen nach der

geistigen Herrschaft Christi iiber die Menschheit. Thre Stellung zu
418



den Problemen der Glaubensbekenntnisse wird gewdhnlich durch
andere Einfliisse bestimmt werden.

Es sind jedoch einige Elemente im sozialen Evangelium, die ein ge-
wisses Gefithl der Gleichgiiltigkeit gegen spekulative Fragen er-
zeugen mogen. Es ist modern, und es ist auf Tatsachen aus. Es ist
ethisch, und es verlangt von der Theologie ethische Ergebnisse.
Es ist solidaristisch und fiihlt sich in der atomistischen Wiiste des In-
dividualismus heimatlos.

Das soziale Evangelium stimmt mit allem modernen Denken iiber-
ein in dem Gefiihl, dass die alte Theologie uns nicht einen wirklich
personlichen Christus gebe. Genau so wie das Menschengeschlecht
in der Theologie als eine formlose metaphysische Vorstellung er-
scheint, die ebenso gut durch eine algebraische Formel ausgedriickt
werden konnte, so bleibt auch der Gestalt Jesu unter dem Einfluss
der Theologie keine Moglichkeit, wirklich fassbar zu werden. Wenn
sie lebendig und scharf heraustritt, so geschieht dies trotz und nicht
dank der Theologie. Einige der gréssten Theologen, Minner, die
epochemachende Abhandlungen iiber Christus schrieben, wie Atha-
nasius, lassen nicht erraten, dass ihnen die Personlichkeit Jesu leben-
dige Wirklichkeit gewesen sei. Wenn diejenigen, die im alten religi6-
sen Glauben erzogen wurden, mit der historischen Auffassung in Be-
rithrung kommen, so ist die Erkenntnis, dass Jesus tatsichlich eine
Person und nicht nur ein Teil eines «Erlésungsplanes» war, oft eine
grosse und wohltdtige Ueberraschung fiir sie. Er ist zu einem Teil
eines Erlosungssystems gemacht worden, zur zweiten Préamisse in einer
grossen Schlussfolgerung. Das soziale Evangelium will in Jesus eine
Personlichkeit haben, welche die Herzen gewinnen, die Verhiltnisse
beherrschen kann, welche fihig ist, die Menschen in Treue an-
einander zu binden, sie denken zu lehren, wie er denkt, und revolu-
tiondre Kréfte in Bewegung zu setzen.

Gewiss ist jedes Ereignis und jeder Ausspruch im Leben Jesu sorg-
faltig durchforscht und immer und immer wieder zur Erbauung oder
zur theologischen Beweisfiithrung beniitzt worden. Aber im ganzen ist
die religiése Bedeutung des Lebens Christi in die Fleischwerdung,
die Vers6hnung mund die Auferstehung zusammengezogen worden.
Sein Leben im Uebrigen diente hauptséchlich dazu, die Zusammen-
hinge zwischen diesen grossen Ereignissen herzustellen, auf sie hin-

419



zuweisen, und die Kirche zu begriinden.!) Die Dinge, an denen Jesus
selbst leidenschaftlich teilnahm, und die er zu vollbringen strebte,
schienen mnicht als wichtig betrachtet zu werden, Die Verleihung von
Unsterblichkeit und géttlichem Leben an das Menschengeschlecht
ging vor sich, als er ein Wickelkind war. Das Siithnopfer hitte tat-
sédchlich konnen vereitelt werden, wenn Jesus Erfolg gehabt hitte;
denn wenn die Juden seine geistige Fiihrerschaft angenommen hétten,
hitten sie ihn nicht getbtet.

Das soziale Evangelium wird alle Ereignisse seines Lebens, seinen
Tod eingeschlossen, aus dem alles beherrschenden Ziel, das er be-
stindig verfolgte: der Aufrichtung des Reiches Gottes, erkldren. Das
ist die einzige Auslegung, die ihm selbst zugesagt hitte. Sein
Leben ist es, das in Betracht kommt, sein Tod ist ein Teil seines
Lebens. Der Strom der Erlosung, der von ihm aus durch die Ge-
schichte geht, ist die Fortsetzung dieses Lebens, in das er seine ziel-
klare Tatkraft ergoss.

Die Theologie hat die Gottheit Christi mehr zu einer Frage der
Naturanlage, als zu einer Frage des Charakters gemacht. Seine Gott-
heit war Erbe oder Veranlagung, die er mitbrachte und die ihm in
seiner Priexistenz bestimmt worden war. Er war géttlich durch das,
was in einem Augenblick in dem Schosse einer jiidischen Frau ge-
schah, viel mehr als durch das, was in den innern Tiefen seines Geistes
vorging, wenn er mit seinem Vater verkehrte und wenn er die
Kémpfe seines Lebens durchkdmpite. Die Theologie ist auf falscher
Fahrte gewesen, als sie den Schliissel zu seinem Leben in dem
schwierigen Dogma von den zwei Naturen suchte. Dieses Dogma ist
nie ganz festgelegt worden, Die chalcedonische Formulierung war
ein Kompromiss. Jeder Versuch, in dieser Frage exakt zu denken,
endet in einer Verzerrung; die Rettung liegt in der Unbestimmtheit.
Wir werden dem Geheimnis Jesu niher kommen, wenn wir wenigder
an den physischen Vorgang der Empfingnis und mehr an den gei-

1) Die Behandlung seines «Werkes» unter den drei Ueberschriften,
Prophet, Priester und Konig, ein hergebrachtes Schema in der Theologie,
scheint veraltet und fernabliegend. Ueberdies beginnt sein konigliches Amt
im allgemeinen erst mit seiner Auferstehung. Sein konigliches Werk im
wirklichen Leben ist unbeachtet gelassen worden,

420



stigen Vorgang von Sehnsucht, Entschluss, Bestitigung und Selbst-
hingabe in seinem eigenen Willen und seiner eigenen Persdnlichkeit
denken. Die Geheimnisse der geistigen Welt vollziehen sich im Willen.

Es sei wiederholt: Das soziale Evangelium befasst sich nicht in er-
ster Linie mit metaphysischen Fragen; sein christologisches Interesse
bezieht sich auf eine wirkliche Persénlichkeit, die eine grosse ge-
schichtliche Bewegung einleitete; es verlangt, dass das Werk dieser
Persoénlichkeit dargestellt werde durch die Endziele, die ihr Leben
beherrscht und ihm Richtung gegeben haben; es- liegt ihm mehr
daran, die gottlichen Eigenschaften der Person Christi auf freie
sittliche Taten seines Willens zu begriinden, als bei der passwen Ver-
erbung eines gottlichen Wesens zu verweilen.

Der grundlegende erste Schritt in der Erlésung der Menschheit war
die Vollendung der Persénlichkeit Jesu, Durch ihn erhielt das Reich
Gottes seinen ersten Stiitzpunkt in der Menschheit, Dank seiner
Persénlichkeit wurde er der Begriinder des Gottesreiches.

Seine Personlichkeit war ein Werk, nicht ein ohne Anstrengung
ererbtes Gut. Seine Versuchungen und Kidmpfe waren nicht Biihnen-
kdmpfe. An jedem Punkte seines Lebens musste er seinen Weg
suchen durch das Wirrsal sittlicher Fragen, welche Gelegenheit zu Irr-
timern und falschen Urteilen gaben; seine Klarheit des Urteils war
eine Tat, Nicht nur in der Wiiste, sondern auf seinem ganzen Lebens-
wege musste er immer wieder seine Einheit mit dem Willen Gottes
herstellen und alle Ziele dem Reiche Gottes dienstbar machen, Es
tauchte frith das Bestreben auf, das Element der Versuchung, der
Anstrengung, des kréaftigden Handelns und Widerstehens auszuschal-
ten, und ihn ruhig, majestatisch, allwissend, als den Herrn aller
Krifte, den nichts Anstrengung kostet, darzustellen, Dies galt als die
richtige Schilderung der Géttlichkeit in menschlicher Form; in Wirk-
lichkeit war es ein Beweis der schwachen Einbildungskraft und der
gnostischen Neigungen seiner Ausleger. Gott kénnte sich ja moglicher-
weise in einem ganz gelassenen und vollkommenen Leben offenbaren;
aber sicher ist, dass das Reich Gottes nicht in einem solchen Leben
seinen Anfang nehmen kann; denn das Reich Gottes bedeutet Kampf. In
allen andern Fillen beurteilen wir den ethischen Wert eines Men-
schen nach dem Charakter, zu dem er sich durch seinen Willen und

421



sein Streben durchringt. Wenn er durch die Natur irgend eine un-
gewdhnliche Ausriistung erhalten hat, machen wir in unserer Wer-
tung einen entsprechenden Abzug. Wie kdnnen wir der Personlich-
keit und dem Charakter Jesu einen hohen ethischen Wert zuschrei-
ben, wenn keine Willensanstrengung ndtig war, um ihn zu erreichen?

Jesus lebte zunichst in Vollendung sein eigenes Leben. Wie
irgend einem anderen Ich war ihm sein Leben sowohl fiir sich selbst
als auch fiir die anderen gegeben. Er behauptete und verteidigte sein
Recht, er selbst zu sein, wenn er fiir andere eintrat. Die Probleme des
menschlichen Lebens waren fiir ihn nicht einfach alldemein aner-
kannte, sondern persénliche Probleme. Aber, ungleich den andern,
verfiel er nicht in die Siinde der Selbstsucht, weil es ihm gelang, den
Dienst am allgemeinen Wohl mit der Forderung des Selbstseins zu
verbinden.

Er vollendete einen neuen Typus der Persoénlichkeit in der Mensch-
heit. Diese Persdmlichkeit hatte die Macht, andere zu beherrschen
und in sich aufgehen zu lassen, und wurde so zur Keimzelle eines
neuen sozialen Organismus. Auch wenn die Menschheit von keiner
Siinde hitte erlést werden miissen, hitte das Leben Jesu eine neue
Epoche in der Entwicklung des Menschengeschlechtes eingeleitet,
indem es einen neuen Typus sich folgerichtig auseinander ergebender
sozialer Normen schuf. Er ist die wahre Offenbarung Gottes. Andere
Vorstellungen miissen nach und nach iiberwunden werden; die seine
muss erreicht werden.

Um die Worte eines der personlichsten und originellsten idealisti-
schen Philosophen zu brauchen: «Allerdings ist die Einsicht in die
absolute Einheit des menschlichen Daseins mit dem go6ttlichen die
tiefste Erkenntnis, welche der Mensch erschwingen kann. Sie ist vor
Jesus nirgends vorhanden gewesen. Sie ist ja auch nach seiner Zeit,
man mochte sagen, bis auf diesen Tag, wenigstens in der profanen
Erkenntnis, wieder so gut als ausgerottet und verloren. Jesus aber hat
sie offenbar gehabt, wie wir, sobald wir nur selbst sie haben, —
wire es auch nur im Evangelium Johannis — unwidersprechlich fin-
den werden. Wie kam nun Jesus zu dieser Einsicht? Dass jemand
hinterher, nachdem die Wahrheit schon entdeckt ist, sie nacherfinde,
ist kein so grosses Wunder, wie aber der erste von Jahrtausenden

422



vor ihm, und von Jahrtausenden nach ihm durch den Alleinbesitz
dieser Einsicht geschieden, zu ihr gekommen sei, dies ist ein un-
geheures Wunder. Und so ist denn in der Tat wahr, was der erste
Teil des christlichen Dogmas behauptet, dass Jesus von Nazareth,
der, — auf eine ganz vorziigliche, durchaus keinem Individuum zu-
kommende Weise, — eingeborene, und erstgeborene Sohn Gottes ist,
und dass alle Zeiten, die nur fahig sind, ihn zu verstehen, ihn dafiir
werden erkennen miissen, Ob es nun schon wahr ist, dass jetzt ein
jeder in den Schriften seiner Apostel diese Lehre wiederfinden und
fiir sich selbst und durch eigene Ueberzeugung sie fiir wahr anerken-
nen kann, ob es gleich, wie wir ferner behaupten, wahr ist, dass der
Philosoph — soviel er weiss — ganz unabhingig vom Christentume
dieselben Wahrheiten findet, und sie in einer Konsequenz, und in
einer allseitigen Klarheit iiberblickt, in der sie vom Christentume
aus, an uns wenigstens, nicht. tiberliefert sind, so bleibt es doch ewig
wahr, dass wir mit unserer ganzen Zeit, und mit allen unsern philo-
sophischen Untersuchungen auf den Boden des Christentums nieder-
gestellt sind, und von ihm ausgegangen, dass dieses Christentum auf
die mannigfaltigste Weise in unsere ganze Bildung eingegriffen habe,
und dass wir insgesamt schlechthin in nichts von alledem sein wiir-
den, was wir sind, wenn nicht dieses michtige Prinzip in der Zeit
vorhergegangen wiare... Und. so bleibt denn auch der zweite Teil
des christlichen Dogma, dass alle diejenigen, die seit Jesus zur Vereini-
gung mit Gott gekommen, nur durch ihn, und vermittelst seiner da-
zu gekommen, gleichfalls unwidersprechlich wahr., Und so be-
statigt es sich denn auf alle Weise, dass bis an das Ende der Tage
vor diesem Jesus von Nazareth wohl alle Verstindigen sich tief beu-
‘gen und alle je mehr sie nur selbst sind, desto demiitiger, die {iber-
schwingliche Herrlichkeit dieser grossen Erscheinung anerkennen
‘werden,»1)

Jesus erlebte Gott auf eine neue Weise. Der ethische Monotheis-
mus, den er von den Propheten ererbt hatte, wurde durch seinen
Geist und seine Erfahrungen in etwas viel Lieblicheres und Giitigeres
umgewandelt. Jehova, der Bundesherr und Richter seines Volkes,

1) Johann Gottlieb Fichte, «Die Anweisung zum seligen Leben», Sechste
Vorlesung, S. 170—172, Ausgabe 1806.

423



wurde umgewandelt in den himmlischen Vater, der die Siinden gross-
miitig vergibt, den verlorenen Sohn willkommen heisst, seine Sonne
fiber Gerechte und Ungerechte scheinen ldsst wnd nichts anderes
verlangt als Liebe, Vertrauen und mitarbeitenden Gehorsam. Dieses
Gottesverstindnis erwuchs aus einem Leben, das weder Hass noch
Furcht kannte, und soweit als es in irgend einem einzelnen Leben
oder im Leben der Menschheit aufgenommen wird, bannt es Hass
und Furcht. Der Mensch hat ein iiberwiltigendes Gottesbewusstsein
notig, um der Tyrannei des sinnlichen Lebens und seinen Versuchun-
gen zu widerstehen und sie zu iiberwinden, Dieses Gottesbewusstsein,
das wir von Jesus her bekommen, ist imstande, Zentren geistiger
Kraft und innern Friedens zu schaffen, die dazu beitragen, dem
freien Walten des Bésen im sozialen Leben Einhalt zu tun. Jesus
setzte die Liebe in das Zentrum der geistigen Welt, und alles Leben
erhdlt sein Licht aus diesem Zentrum. Dies ist der hdchste idea-
listische Glaube, den man sich denken kann, und die grosste Ver-
mehrung der geistigen Giiter der Menschheit, die dieser je zuteil ge-
worden ist.

Mit einem solchen Vater ist es mdglich, geistige Gemeinschaft zu
halten. Einem despotischen Gott gegeniiber ist das Gebet eine Reihe
von Hofknicksen und ein heimliches Fechten um persénliche Un-
abhingigkeit. Aber, wenn man einen Gott voraussetzen durfte, wie
Jesus ihn kannte, dann musste das Bewusstsein von ihm diiberall
eindringen und das ganze Leben in Frieden einhiillen, Es machte die
Gerechtigkeit zur Freude und die Siinde abstossend. Jeder, der irgend
einmal die klare und beseligende Erfahrung von der Wirklichkeit
Gottes gemacht hat, wird sich erinnern, wie selbstverstindlich das
Gutsein wird.

So haben wir in Jesus eine vollkommene religitse Persénlichkeit,
ein geistiges Leben, das ganz erfiillt ist von dem Bewusstsein eines
Gottes der Liebe. Sein ganzes Sinnen war auf Gott gerichtet und eins
mit ihm. Folglich ging es auch ganz auf in dem Endzwecke Gottes,
dem Reiche Gottes. Wie der Gottesbegriff, so war auch die Vorstel-
lung vom Reiche Gottes zugleich ein iiberkommenes Gut und eine
Schépfung Jesu; er empfing es und er wandelte es in Uebereinstim-
mung mit seinem Gottesbewusstsein um. Durch seinen Geist wur-
den die Elemente der Vergeltung und Herrschsucht ausgeschieden

424



und die Elemente der Liebe und der Solidaritit hinein gewoben. Die
Herrschaft Gottes bekam die Bedeutung einer organisierten Bruder-
schaft der Menschheit, die unter dem Ansporn der Liebe handelte.

Kraft dieses Gottesbewusstseins erhob sich Jesus iiber drei Ver-
suchungen, denen andere religiose Geister verfallen sind.

Die erste Versuchung ist die des Mystizismus. Diejenigen, die in
den verborgenen innern Weg Gottes eingeweiht worden sind, und
die Siisse des Aufgehens des eigenen Ich in dem Einen, allumfassen-
den und heiligen Leben verspiirt haben, sind versucht, in hochmiiti-
ger Missachtung sich von den kleinen und prosaischen Beriihrungen
und Pflichten abzuwenden, die die Seele an das immer sich drehende
und niemals sich vorwirtsbewegende Rad binden, und Ruhe und
Vergessen in mystischem Versenken zu suchen., Dies ist eine der
Versuchungen der edelsten Seelen.

Jesus war nicht ein Mystiker in dem engern Sinne der Weltflucht.
Er ist unser grosses Vorbild im Gebet und in der innigen Gemeinschaft
mit Gott. Aber das Reich Gottes lenkte seine Willenskraft aut die
Menschheit und stellte ihm Aufgaben inmitten der Menschen. Er
erhielt seine Kraft aus Gott; aber er verwendete sie in der Welt. Das
Reich Gottes gab all seinen geringern Pflichten gbéttliche Bedeutung
und rettete das Leben vor religidser Geringschitzung. Wir alle ken-
nen die gewdhnliche Buddhastatue, die Buddha darstellt mit schlaf-
fen, untitig in seinem Schosse ruhenden Hinden, mit Augen, die
die Wirklichkeit nicht sehen, sondern irgend eine Vision schauen,
mit Lippen, die in mystischer Befriedigung licheln. Wir kénnen uns
Jesus nicht so denken.

Die zweite Versuchung ist der Pessimismus. Die Religion erzeugt
ein starkes Gefiihl fiir das Bése im Leben. Diejenigen, deren Ohren
darauf eingestellt sind, die tiefste Orgelnote des Weltalls zu horen,
vernehmen ein Stéhnen des Wehs aus den Abgriinden, Darum ist der
Pessimismus die dunkle Wohnung manches edlen religidsen Geistes,
von Buddha bis zu Schopenhauer, gewesen. Der Dualismus des ersten
Jahrhunderts, der philosophische sowohl wie der religiose, war ein
Ausdruck des Pessimismus, Das Christentum steckte bis zu den Len-
den in diesem Triebsand. Seine friihesten spekulativen Theologen,
die Gnostiker, waren so pessimistisch, dass fiir sie die Erschaffung
der Welt ein grober Fehler oder ein Verbrechen war, und der Schépfer-

425



Gott des Judentums erhielt von ihnen keinen Lobspruch dafiir, dass
er diese Welt «verbrochen» hatte,

Jesus war kein Pessimist, Da Gott die Liebe war, so war diese
Welt fiir ihn im Grunde gut. Er erkannte nicht nur das Bose, son-
dern auch das Reich des Bosen; aber er stellte ihm das Reich Gottes
entgegen und setzte sein Leben ein fiir dessen Triumph. Sein Glaube
an ‘Gott und das Reich Gottes machte ihn zum religidsen Opti-
misten, Sogar dann, als sein Leben durch Widerstand, scheinbares
Misslingen, ja durch den Tod iiberschattet wurde, war doch seine
Stimmung nicht vorwiegend melancholisch, sondern jugendlich und
triumphierend. Er wusste mit der gewollten Melancholie des perio-
dischen Fastens nichts anzufangen. Warum sollten seine Freunde
fasten? Sie hatten Festzeit. Warum den neuen Wein der Freudigkeit
in die alten Schlduche der Traurigkeit giessen und warum einen neuen
Lappen auf ein Kleid ndhen, das in Fetzen zerfiel?

Die dritte Versuchung religiéser Geister ist der Asketizismus und
die Jenseitigkeit. Beide sind mit dem Pessimismus verwandt. Der
Mdnch verwirft das gesellige Leben, das ihn verlockt, reinigt durch
geistliche Exerzitien die Seele von der Befleckung der Welt, nutzt
die irdische Hiille durch Hunger und Kasteiungen friihzeitig ab und
geniesst die Vorfreuden der andern Welt, wenn Engel ihn besuchen
oder er in einem Gesicht die gottliche Herrlichkeit sehen darf. Alle
Christen, die sich danach sehnen, diesem irdischen Trénental zu ent-
rinnen, und deren Leben wirklich auf eine andere Welt eingestellt
ist, sind insoweit als dies der Fall ist, pessimistisch. Der Asketizis-
mus und die Jenseitigkeit der alten und der mittelalterlichen Chri-
stenheit waren das Ergebnis ihrer «Hellenisierung», wie Harnack es
nennt, Es brauchte tausend Jahre Geschichte, grosse soziale und gei-
stige Verinderungen und eine noch nie dagewesene religivse Revo-
lution, um das Christentum zum Teil von den Einfliissen seiner er-
sten griechischen und orientalischen Umgebung frei zu machen,

Jesus war weder asketisch noch jenseitig. Er stellte einen deut-
lichen Unterschied fest zwischen sich und Johannes dem Tédufer, indem
er sagte, Johannes habe nicht gegessen und nicht getrunken, wih-
renddem er selbst esse und trinke, und zitierte die Kritiker, die ihn
einen Fresser und Weinsdufer nannten. Er glaubte an ein Leben
nach dem Tode; aber es war nicht das vorherrschende Element in

426



seiner Lehre, auch nicht die zwingende Kraft in seinem religiésen
Leben. Es sind im Evangelium asketische und noch mehr apokalyp-
tische Ausspriiche enthalten; aber ich glaube, dass Jesus weder as-
ketisch noch apokalyptisch war., Insofern als diese Ausspriiche tat-
sichlich auf ihn zuriickzufiihren sind, gehérten die darin ausgespro-
chenen Gedanken zu der Ausdrucksweise seines Zeitalters und seiner
Religion; sie waren nicht in erster Linie das Ergebnis seines Lebens.
Sein Geist war durchaus nicht von derselben Art wie derjenige der
Schreiber und Nachschreiber der apokalyptischen Literatur. Er fa-
stete, wenn er in Gedanken versunken war; dasselbe tat Sokrates
und taten andere. Er verzichtete auf Nahrung, Schlaf und Heim, weil
er etwas Grosses unternommen hatte. Dies ist der revolutionire
Asketizismus des Reiches Gottes; aber der ist grundverschieden von
dem individualistischen jenseitigen Asketizismus der nitrischen
Wiiste.1)

- Meine eigene Ueberzeugung ist, dass die Berufstheologen Europas,
die alle durch Verwandtschaft und Sympathie der biirgerlichen Klasse
. angehdren, und ihrer ganzen Art nach unfihig sind, irgendwelche
vergangene oder gegenwirtige revolutionire Ideen zu verstehen, die
asketischen und eschatologischen FElemente in der Lehre Jesu zu
stark betont haben. Sie haben die radikalen Aeusserungen iiber das
Eigentum und das Nicht-widerstehen, die ihnen als undurchfiihrbar
und phantastisch vorkommen, unter den Begriff «asketisch» und «apo-
kalyptisch» eingeordnet. Wenn das gegenwirtige Strafgericht Got-
tes unsere Seelen von den Ungerechtigkeiten der kapitalistischen
Denkweise und der Gesinnung der obern Stinde reinigt, werden wir
diese Ausspriiche nicht mehr verurteilen, indem wir sie eschatolo-
gisch nennen, sondern wir werden sie in den Vordergrund stellen als
Vorahnungen der briiderlichen Ethik der Demokratie und als Pro-
phezeiungen der sozialen Gesinnung,

Jesus war mit Gott verbunden; er war sich des Uebels in der Welt
bewusst, und er hing nur lose an seinem Leben. Und doch entging
er den edlen Versuchungen der Religion, die im Mystizismus, im
Pessimismus, im Asketizismus, und in der zu starken Betonung der
Jenseitigkeit liegen. Aus denselben Elementen: Gemeinschaft mit

1) In der nitrischen Wiiste spielte sich ein grosser Teil des iltesten
dgyptischen Monchtums ab. (Anmerkung d. Uebers.)

427



Gott und Erkenntnis des Bosen, religiéser Glut und Selbstbeherrschung,
stellte er eine hohere Synthese her, Sein Verhiltnis zum Leben war
das unmittelbare Ergebnis seines zweifachen Glaubens: des Glau-
bens an den Vater, der die Liebe ist, und des Glaubens an das Reich
Gottes, das Gerechtigkeit ist. Das Christentum des Mittelalters, das
mystisch, asketisch und jenseitig war, baute sich nicht auf seine Syn-
these auf, Jedoch das soziale Evangelium kann darauf aufgebaut
werden. Seine Bejahung des Lebens ist die ideale Grundlage fiir das
soziale Evangelium. Keine Religion, die eine Verneinung des Lebens
in sich schliesst, ist eigentlich damit vereinbar. Es bleibt abzuwarten,
ob etwas wie das soziale Evangelium in den buddhistischen Lindern
aufkommen kann und wenn ja, ob es nicht den alten Buddhismus ver-
wandeln wird.

Seine Gemeinschaft mit Gott und seine Hingabe an das Reich Got-
tes machten Jesus frei und gebunden zugleich. Sie befreiten ihn von
dem Konservatismus der ererbten Religion und von dem Zwang der
Gesellschaftsordnung; sie banden ihn an ein Leben des Gehorsams
und des Dienstes an den Menschen. Die Harmonie dieser zwei Gegen-
sdtze ist eine der bezeichnenden Eigenschaften seiner Personlichkeit.

Er war ein treuer Sohn seines Volkes; er glaubte an dessen Uebez-
lieferungen und dessen Wert und wir wissen, wie tief ihn das Vor-
wissen des iiber sein Volk hereinbrechenden Ungliickes bewegte.
Sein religioses Leben war unzertrennbar von seinem Volke, Es wa-
ren da keine neuen oder fremden Elemente mit dabei, wie bei Paulus
oder Philo, die den Grund zu Trennungen gelegt hitten. Er gab die
Religion seiner Viter nie auf und erteilte seinen Jiingern nie die Wei-
sung, die Synagoge zu verlassen und die Kirche zu griinden. Er war
kein Abtriinniger.

Aber er hatte ein héheres Gesetz und einen hdhern Herrscher in
sich. Insoweit als die religitsen Briauche des Judentums mit seiner
Gotteserkenntnis oder mit der Herrschait der Liebe in Widerspruch
gerieten, brach er mit ihnen. Er umging die Sabbathgesetze, wenn sie
Leiden verursachten oder Taten der Barmherzigkeit verhinderten.
Er setzte sich iiber das ganze Prinzip der Unterscheidung von reiner
und unreiner Nahrung hinweg, weil es keine ethische Wahrheit ent-
hielt. Die Bergpredigt war eine entschlossene Erklirung, dass die
alten moralischen Gesetze ungeniigend seien, und dass die neue Aera

428



neue ethische Masstibe brauche, Seine Anklagen gegen die Phari-
sder und Schriftgelehrten verwarfen nicht nur das klerikale «Sy-
stem», das die Religion ausbeutete, sondern auch die Denkformen,
die Begriffe und die Kasuistik der landldufigen Theologie, Abgesehen
von dem Anlass, wo er das Bethaus von dem Lirm des Marktes rei-
nigte, erwdhnte er des Tempels und der Opfer kaum, es sei denn,
um sie der Liebe und der Verséhnung unterzuordnen., Kirchen-
gebrduche waren nicht der geeignete Ausdruck fiir sein Gottes-
bewusstsein. Fiir ihn verwirklichte sich die Religion in Taten der Liebe
und der Briiderlichkeit oder im Bruch mit dem Reiche des Bosen.
Unter dem Einfluss seiner Lehre fielen die Lasten der Ausgaben an
Zeit oder Geld und die Brauche, durch welche fromme Minner Got-
tes Zorn besédnftigten oder um seine Gnade warben, dahin, Wenn
Gott die Liebe war, warum dies alles?» Die Heiden meinen, sie wer-
den erhdrt, wenn sie viele Worte machen; seid nicht wie sie; euer
Vater weiss, was ihr bediirfet.»

Diese neue Einstellung gegeniiber den rituellen Formen der Reli-
gion hat, wo sie allgemein geworden ist, die Wirkung gehabt, die
Religion ganzer Vélker von ihren nicht-ethischen Ueberlieferungen
zu reinigen; sie hat die fortschrittlichen Elemente der Gesellschaft
gestarkt, indem sie die Kréfte der Religion von der Erhaltung kon-
servativer Einrichtungen weg und auf die Unterstiitzung von Bewe-
gungen fiir politische Emanzipation und soziale Gerechtigkeit hin-
lenkte. Ein solcher Wandel in der Religion bedeutet den Anbruch
neuer Zeitalter in der Geschichte,

Nun sind solche Wandlungen, wo sie eingetreten sind, zum Teil
auf eine Renaissance dieser Auffassung Jesu zuriickzufiithren, Die pro-
testantische Reformation lidsst sich in erster Linie aus einem Wieder-
aufleben der Auffassung des Apostels Paulus von der Freiheit im
Gegensatz zum Gesetz erkldren. Aber die Freiheit des Paulus war
eines der Giiter, die er von Christus iibernommen hatte.

Bei Jesus war diese Haltung gegeniiber den religiésen Briduchen
seines Volkes die folgerichtide Auswirkung seines Gottesbewusst-
seins und seiner Vorstellung von der Herrschaft Gottes. Indem er
auf jedem der Punkte, die ihn mit den herrschenden Anschauungen
in Widerspruch brachten, beharrte, vollendete er seine eigene Per-
s6nlichkeit.

429



Der Gott, den Jesus in sich trug, war nicht der Gott bloss eines
Volkes. Die Herrschaft Gottes, die er aufzurichten gedachte, war
nicht ein neuer Imperialismus mit dem auserwihlten Volk an der
Spitze. Die Evangelien zeigen uns Jesus, wie er die Grenzlinien des
Volkstums iiberschreitet und iiber die nationalistische Religion hin-
auswichst. Er erkannte die religiosen Vorziige in einem Heiden; er
sah voraus, dass das Reich Gottes die alten Trennungslinien durch-
brechen werde; er stellte den verachteten und als Ketzer angesehe-
nen Samariter als ein Vorbild menschlicher Giite hin. Wo immer
sich im Gelegenheit zur Fiihlungnahme mit einem noch weiteren
Kreise bot, ergriff er sie mit der iiberschwinglichen Freude des Ent-
deckers eines neuen Erdteils. Das weltumfassende Bewusstsein der
menschlichen Zusammengehérigkeit, das einigen von uns im ‘Gegen-
satz zu der gréasslichen Zerrissenheit und Wut des Krieges aui-
geht, erwuchs ihm unter weniger grossen Kosten aus seinem Eins-
sein mit Gott und seinem Reichgottesideal.

Jesus lebte in einer Welt hoher Gedanken und richtete seinen
Blick auf das grosste aller Ziele. Aber er sprach friedlich mit den
einfachen Leuten und wurde ungeduldig, wenn seine Freunde ihn
nicht durch Kinder stéren lassen wollten. Er war tapfer, furchtlos,
ein Mann der freien Weite und ein unbesieglicher Kdmpfer. Aber er
war den Kranken gegeniiber so weich und mit den Armen so kame-
radschaftlich, dass «christusdhnlichs eines der edeln Eigenschafts-
worter unserer Sprache geblieben ist und Menschen wie der heilige
Franz, die ihm nachfolgten und wurden wie er, als die geliebten See-
len, die reinen Bliiten der hhern Menschlichkeit, dastehen.

Er war ein stolzer Geist, der sein eigenes Leben lebte, und sich
gegen alle Anspriiche der Autoritit behauptete, gegen seinen Konig,
gegen den obersten Gerichtshof seines Volkes, gegen Moses, gegen
die Berufstheologen und die Advokatenkaste, gegen die Macht der
Gewohnheit, gegen die Familiengemeinschaft, ja gegen seine eigene
Mutter. Aber er diirstete nach Freundschaft; er hatte ein unbeirrbares
Gefiihl fiir die verborgenen Beweggriinde und das verborgene Sehnen
von Méannern und Frauen, ein bebendes Mitempiinden mit den Ge-
miitsbewegungen der Massen und einen nie dagewesenen Sinn fiir
die Heiligkeit der Personlichkeit.

Er unterzog sich dem Gesetz und der &ffentlichen Ordnung. Er

430



zahlte seine Steuern und riet andern, es zu tun. Er sandte einen Aus-
sdtzigen zu der betreffenden Amtsstelle, sich sein Gesundheitszeugnis
zu holen. Aber er hatte keine religiose Ehrfurcht vor den Vertretern
der gegenwirtigen sozialen Ordnung. Er zweifelt ihre moralische
Grundlage an, Er verfiel in das Schweigen passiven Widerstandes, als
er vor einem der typischen Gerichtshéfe stand, und er wurde dort
und seither immer als eine dem Despotismus gegeniiberstehende
Macht empfunden.

Die Personlichkeit Jesu ist ein Aufruf zur Befreiung unserer eige-
nen Personlichkeit. Er hat viele freie Seelen geschaffen, Jede der-
artige Seele zahlt im Fortschritt der Menschheit, Sie sind selten. Sie
wirken dann am meisten auf die Erlosung der Gesellschaft hin, wenn
sie frei von den itzenden Eigenschaften der Auflehnung sind, Jene
Menschen, die ihre geistige Freiheit und ihr Gemeinschaftsempfinden
Jesus verdanken, werden am chesten die Freiheit mit Liebe und
Zartheit zu verbinden wissen. Dies sollte das Kennzeichen Christi
in der sozialen Bewegung sein. Ist es wahr, dass Jesus mehr ausser-
halb als innerhalb der Theologie als Befreier empfunden worden ist?
Wenn dem so ist, warum?

Auch nur eine dieser Ueberzeugungen zu erwerben, oder eine die-
ser Harmonien zu verwirklichen, so dass das ganze Leben einfach,
aufrichtig, und durch seine Wahrhaftigkeit gottlich klar werde, ist
ein grosses Lebenswerk. Luther war eine der kriftigsten Person-
lichkeiten der Geschichte, einer der epochemachenden religifsen
Geister. Und doch brauchte er Jahre schwermiitiger Kdmpfe, um aus
der Diisterkeit der religidsen Angst zu der christlichen Zuversicht
zu gelangen, und durch das Labyrinth der kirchlichen Methoden hin-
durch den geraden Weg des einfachen Glaubens zu finden, Und
nachdem er diese Entdeckung gemacht hatte, legte er seinen Be-
freiungsglauben andern als einen obersten Lehrsatz auf und erlaubte
ihnen nicht, iiber den Punkt hinauszukommen, den er erreicht hatte.
Bei Jesus waren diese grossen innern Ueberzeugungen nicht aka-
demische Theorien, sondern Leben und Tat. Sie waren dic Wirklich-
keit, fiir die er alles einsetzte. Sie gehdrten so sehr zu ihm, dass er
ganz selbstverstidndlich nach ihnen handelte, mit einer Sicherheit, die
nicht abzuwégen und zu {iberlegen brauchte, sondern zuschlug und
das Richtige traf.

431



Bei den biologischen Mutationen ist die Frage nicht bloss die, ob
der neue Typus wertvoll sei, sondern auch ob er seiner Art treu blei-
ben werde, und ob es ihm gelinge, sich in der Fortpflanzung gegen
den Wettbewerb der andern Arten zu behaupten. Jesus entwickelte
sich nicht nur zu der religibsen Personlichkeit, deren Bild wir nun
versucht haben uns ins Gedéchtnis zu rufen, sondern es gelang ihm
auch, seinen Geist weiterzupflanzen, Was bei ihm Persénlichkeit
war, wurde im Kreise seiner Jiinger Gemeinschaft. Sein Leben wurde
eine werbende und gemeinschaftsbildende Kraft und ein Strom
lebendiger Ueberlieferung,

Seine Jiinger waren aus menschlichem Stoff, und sie alle waren
ohne Zweifel schwache Leiter fiir den michtigen Strom, den sie zu
ibertragen hatten. Seine jiidischen Freunde waren voll ilterer Ge-
danken und die meisten von ihnen scheinen zum alten konservativen
Judentum zuriickgeglitten zu sein. Die Erzdhlung des Lukas in bezug
auf Petrus und Stephanus und die tiefe Beunruhigung des Paulus we-
gen der judaisierenden Briider zeugen davon. Sobald die Kirche sich
in die griechische Welt hinaus bewegte, begann ein Anpassungspro-
zess, der wenig von dem wirklichen Jesus {ibrig liess. Die geschicht-
liche Forschung der letzten vierzig Jahre hat ein mneues Kapitel
iiber die Passion Jesu geschrieben. Man stelle sich Jesus vor, wie er
in ein gnostisches Konventikel vom Jahre 150 kime, oder in die
Kirche Cyprians im Jahre 250, oder in ein Hochamt im Lateran im
Jahre 1250 und wie er da sich abmiihen wiirde, herauszufinden, um
was es sich dabei handle.

Und doch hat er all dies {iberlebt. Er ist durch alles hindurch ge-
kommen bis auf diesen Tag; seine Gedanken und seine Persdnlich-
keit sind immer noch lebendig, sui generis, und unserer Zeit weit
voraus. Wo immer sein Geist in irgdend einem Einzelnen wieder in
hervorragendem Masse verk&rpert war, da haben sich die Leute um
diesen Menschen versammelt, hungernd nach Erlgsung, Jeder, in
dem die Jesusart deutlich wiedererscheint, wird als eine Art Ueber-
mensch betrachtet. Wenn zum Beispiel Tolstoi nie in seinem Leben
angefangen hitte, Jesus nachzufolgen, wire er nur einer aus einem
Kreise glinzender russischer Romanschriftsteller. Da er etwas von
Jesu Geist in sich aufnahm, wurde er eine der prophetischen Ge-
stalten unseres Zeitalters und niemand kann sagen, wie viel er durch

432



andere dazu beitrug, das neubefreite Russland dazu zu befihigen, im
Friihling und Sommer 1917 die einzige aufrichtige und zu Herzen
dringende Kundgebung in bezug auf Demokratie und Frieden zu er-
lassen. Gleicherweise sind jene religiosen Bewegungen, in denen die
besondern Gedanken und der besondere Geist Jesu wieder hervor-
brachen, die fruchtbaren und prophetischen Bewegungen auf reli-
gibsem Gebiet gewesen. Ihre Angriffsmacht kann am besten nach der
Wt bemessen werden, mit der das Reich des Bésen sie zu zer-
stampfen versuchte.

Das Reich Gottes ist nicht nur ein Begriff oder ein Ideal; es ist
eine geschichtliche Macht, Es ist eine lebendige und gestaltende
Kraft, die jetzt in der Menschheit am Werke ist. Ob es imstande sein
wird, die soziale Ordnung zu erldsen, hingt davon ab, wie weit es
den sozialen Organismus zu durchdringen vermag. Wo immer es an
einem Punkte der offentlichen Einrichtungen Fuss gefasst hat, ver-
schafft ihm dies eine Moglichkeit, die ndchste giinstige Stellung anzu-
greifen. Wo ein wirklich christlicher Typus des religiésen Lebens ge-
schaifen ist, wird der Intellekt und seine Erziehung befreit und dies
wieder hilit der Religion, sich von dem Aberglauben und dem Dog-
matismus zu befreien, Wo die Religion sich mit dem freien Denken
vereint, ist der Grund gelegt fiir die politische Demokratie. Wo die
Menschen die Voraussetzungen und den Geist der Demokratie haben,
konnen sie der wirtschaftlichen Ausbeutung Herr werden. Wo der
ausbeuterische Gewinn und die daraus hervorgehende Ungleichheit
abnehmen, werden briiderliches Fithlen und Verstehen erleichtert
und das Solidaritdtsgefithl wird erhoht, Wo die Menschen im Be-
wusstsein ihrer Verbundenheit und in der Betitigung der Bruderliebe
miteinander leben, sind sie nicht weit vom Reiche Gottes entfernt.
Die Hauptsache bei der Erlésung der Menschheit ist, dass iiberhaupt
Erlésung vorhanden ist. Leben erzeugt Leben.
 Und doch ist es fiir das Reich Gottes eine ungeheuer schwere
Sache, sich gegen die angeborene Schwachheit der menschlichen Na-
tur und die sozialen Hindernisse des Reiches des Bosen durchzu-
setzen. «Es scheint, als ob die zeitweiligen Niederlagen grosser Ideale
in einem direkten Verhiltnis stiinden zum Wert der Ideale. Grosse
Ideale bringen langandauernde Sorgen.»!) Je mehr wir diese Tatsache

1) Royce, «Problem of Christianity», I, 54.

5 433



anerkennen, desto mehr werden wir einsehen, dass es vor allem dar-
auf ankam, den ersten Stoss zu der Erlosungsbewegung und zu ihrem
Fortschreiten durch die Geschichte zu geben. Jesus war ihr Begriin-
der. Dies immer klarer nachzuweisen, ist der Dienst, den das soziale
Evangelium von der dogmatischen und historischen Theologie ver-
langt. Von diesem Gesichtspunkt aus werden wir auch die mensch-
liche Grésse Jesu am besten erkennen, Die individualistische Theo-
logie wurde von Menschen mit geringer historischer Schulung und
wenig historischem Sinn geschaffen und insoweit waren die Probleme,
die sie aufstellte, das Werk ungeschulter Geister. Die volle Grosse
des Problems Jesu geht uns auf, wenn wir ihn im Zusammenhang mit
der Geschichte der Menschheit sehen. Unser eigenes Bewusstsein
von Gottes Liebe und Barmherzigkeit, unsere innere Freiheit, unser
soziales Empfinden, unsere Entschlossenheit, das Reich Gottes her-
beifiihren zu helfen, unsere Gemeinschaft mit «den Zweien oder
Dreien», durch die wir der Gegenwart eines Héhern bewusst wer-
den, all dies verdanken wir unserer Verbindung mit der in der
Menschheit wirkenden Kraft, die von Jesus ausgeht. Woher erhielt
er selbst, was er besass? Aus was fiir einem Brunnen trank er?

Walter Rauschenbusch ¥

Gorkis Erinnerungen an Tolstoi’)

Um die vorletzte Jahreswende ist im Verlag «Neuer Merkur» in
Miinchen ein diinnes Bindchen <«Erinnerungen an Tolstoi» erschie-
nen. Sie sind von Maxim Gorki geschrieben und enthalten im ersten
Teil fragmentarische Aufzeichnungen, die Gorki schrieb, als er in
Oleise und Tolstoi in Gaspra auf der Krim lebte. Diese auf kleine
Zettel sorglos niedergeschriebenen Notizen galten fiir verloren, sind
aber durch einen Zufall wieder zum Vorschein gekommen. Im zwei-
ten Teil enthilt das Bindchen einen unvollendeten Brief Gorkis,
der seinerzeit unter dem frischen Eindruck von Tolstois Weggang
aus Jasnaja Poljana und seines Todes geschrieben und dann aus
irdend einem Grunde nicht abgeschickt wurde. Das Béndchen ist

1) Dieser Aufsatz musste zu unserm Bedauern viel zu lange zuriick-
gestellt werden. Die Red.

434



	Der Begründer des Reiches Gottes

