
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 9

Artikel: Der Begründer des Reiches Gottes

Autor: Rauschenbusch, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134937

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134937
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Begründer des Reiches Gottes1)
Im Wesen des sozialen Evangeliums liegt ein starkes Interesse

an der Geschichte. Die individuaHstische Theologie sieht überall
unzählige sündhafte Einzelne, die alle denselben Prozess der. Reue, des

Glaubens, der Rechtfertigung und der Wiedergeburt durchmachen
müssen und die, wenn ihre Zeit gekommen ist, sterben und in den

Himmel oder in die Hölle kommen. Das Zeitalter, in dem ein Mensch

lebte, die Gesellschaftsklasse oder die Rasse, der er angehörte,
hat wenig zu bedeuten. Dieser religiöse Standpunkt erhebt sich über
Zeit und Geschichte. Das soziale Evangelium hingegen versucht, den

Fortschritt des Reiches Gottes in dem Strom der Geschichte zu
entdecken, nicht nur in den Werken der Kirche, sondern auch in dem
Zusammenstoss von wirtschaftlichen Kräften und sozialen Klassen,
im Steigen und Sinken von Despotismen und Formen der Sklaverei,
in dem Aufkommen neuer Werturteile und neuer Richtlinien für
das sittliche Denken und Fühlen, oder in dem Steigen oder Sinken
des moraHschen Niveau. Sein oberstes Prinzip ist das Reich
Gottes, und das Reich Gottes ist religiös und teleologisch
gesehene Geschichte. Darum ist das soziale Evangelium immer
geschichtlich orientiert. Seine Ausbreitung geht Hand in Hand mit der
Ausbreitung des Verständnisses für die Geschichte und die
geschichtliche Methode.

Dieses überragende Interesse am Ursprung und Fortschritt der
sozialen Erlösung beeinflusst die Behandlung der theologischen
Probleme in der Person und im Werke Christi. Wir wollen den Christus
sehen, der als erster das Reich Gottes verkündete. Die Theologen
haben sich immer bemüht, ihre Lehre von Christus mit ihrer
Auffassung von der Erlösung in Einklang zu bringen. Wenn sie glaubten,
die Erlösung bestehe hauptsächlich in der Erkenntnis Gottes, so stellten

sie die PersönHchkeit und das Werk Jesu in erster Linie als die
vollkommene Offenbarung Gottes dar. Wenn sie die Erlösung
hauptsächlich in der mystischen Verleihung von Unsterblichkeit und gött-

1) Das Folgende ist ein weiteres Kapitel aus dem Buche von Rauschenbusch:

A Theology for the Social Gospel. Es bildet die Fortsetzung des im
letzten Heft veröffentlichten.

27 417



lichem Leben bestehen Hessen, so betonte ihre Lehre von
Christus vor allem die Verbindung des Göttlichen und Menschlichen

in der Fleischwerdung Christi und in den Sakramenten. Wenn
die Erlösung vor allem in der Austilgung der Schuld, der Vergebung
der Sünde, der Rechtfertigung des Sünders und der Aufhebung
seiner Straje besteht, dann brauchen wir einen Christus, der unsere
Sünden getilgt, Gott für unsere Vergehen Genugtuung verschafft und

unsere sündhaften Mängel durch sein unendliches Verdienst und seine

göttliche Tugend aufgewogen hat. Jede Auffassung von der Erlösung
verfuhr pragmatisch in der Auswahl und Konstruktion der Tatsachen.
Jede war nur ein Bruchstück, schloss deswegen aber nicht
notgedrungen andere Gedankenreihen aus. So verlangt heute das soziale

EvangeHum, ohne deswegen andere theologische Ueberzeugungen
auszuschliessen, Verständnis für den Christus, der diejenigen
geschichtlichen Kräfte der Erlösung in Bewegung gesetzt hat, die das

Reich des Bösen niederwerfen sollen.

Dies ist sicher kein abseitsliegendes Interesse, Es ist eine Rückkehr

zu der frühesten messianischen Theologie, während einige der
andern christologischen Interessen und Gedanken fremde Beifügungen
sind, ein Teil jener Woge der HeUenisierung, die das ursprüngliche
EvangeHum beinahe wegschwemmte.

Da das soziale EvangeHum geschichtlich geartet ist und realistische
Interessen hat, beschäftigt es sich weniger mit den metaphysischen
Problemen, die in der Dreieinigkeitslehre und in der Christologie
enthalten sind, Das spekulative Problem des christologischen Dogmas war,
wie die göttliche und die menschliche Natur sich in der einen Person
Christi vereinigten; das Problem des sozialen Evangeliums ist, wie
das göttliche Leben Christi die Herrschaft über die menschliche
Gesellschaft gewinnen könne. Was dem sozialen Evangelium anliegt, ist
die fortschreitende Fleischwerdung Gottes in der Gesellschaft,

An das soziale Evangelium glauben sowohl die Trinitarier wie die

Unitarier, die katholischen Modernisten wie die Presbyterianer in
Kansas. Wo immer es hinkommt, orweckt es eine frische und warme
Hingabe an Christus, wenn auch nicht immer eine Hingabe an die
Kirche. Alle, die an es glauben, sind einig in dem Verlangen nach der
geistigen Herrschaft Christi über die Menschheit. Ihre Stellung zu

418



den Problemen der Glaubensbekenntnisse wird gewöhnlich durch
andere Einflüsse bestimmt werden.

Es sind jedoch einige Elemente im sozialen EvangeHum, die ein
gewisses Gefühl der Gleichgültigkeit gegen spekulative Fragen
erzeugen mögen. Es ist modern, und es ist auf Tatsachen aus. Es ist
ethisch, und es verlangt von der Theologie ethische Ergebnisse.
Es ist solidaristisch und fühlt sich in der atomistischen Wüste des

Individualismus heimatlos.
Das soziale Evangelium stimmt mit allem modernen Denken überein

in dem Gefühl, dass die alte Theologie uns nicht einen wirklich
persönHchen Christus gebe. Genau so wie das Menschengeschlecht
in der Theologie als eine formlose metaphysische Vorstellung
erscheint, die ebenso gut durch eine algebraische Formel ausgedrückt
werden könnte, so bleibt auch der Gestalt Jesu unter dem Einfluss
der Theologie keine Möglichkeit, wirkHch fassbar zu werden. Wenn
sie lebendig und scharf heraustritt, so geschieht dies trotz und nicht
dank der Theologie, Einige der grössten Theologen, Männer, die

epochemachende Abhandlungen über Christus schrieben, wie Atha-
nasius, lassen nicht erraten, dass ihnen die Persönlichkeit Jesu lebendige

Wirklichkeit gewesen sei. Wenn diejenigen, die im alten religiösen

Glauben erzogen wurden, mit der historischen Auffassung in
Berührung kommen, so ist die Erkenntnis, dass Jesus tatsächlich eine
Person und nicht nur ein Teil eines «Erlösungsplanes» war, oft eine

grosse und wohltätige Ueberraschung für sie. Er ist zu einem Teil
eines Erlösungssystems gemacht worden, zur zweiten Prämisse in einer
grossen Schlussfolgerung. Das soziale EvangeHum will in Jesus eine
Persönlichkeit haben, welche die Herzen gewinnen, die Verhältnisse
beherrschen kann, welche fähig ist, die Menschen in Treue
aneinander zu binden, sie denken zu lehren, wie er denkt, und
revolutionäre Kräfte in Bewegung zu setzen.

Gewiss ist jedes Ereignis und jeder Ausspruch im Leben Jesu
sorgfältig durchforscht und immer und immer wieder zur Erbauung oder

zur theologischen Beweisführung benützt worden. Aber im ganzen ist
die religiöse Bedeutung des Lebens Christi in die Fleischwerdung,
die Versöhnung und die Auferstehung zusammengezogen worden.
Sein Leben im Uebrigen diente hauptsächlich dazu, die Zusammenhänge

zwischen diesen grossen Ereignissen herzustellen, auf sie hin-

419



zuweisen, und die Kirche zu begründen.1) Die Dinge, an denen Jesus

selbst leidenschaftlich teilnahm, und die er zu vollbringen strebte,
schienen nicht als wichtig betrachtet zu werden. Die Verleihung von
Unsterblichkeit und göttlichem Leben an das Menschengeschlecht
ging vor sich, als er ein Wickelkind war. Das Sühnopfer hätte
tatsächlich können vereitelt werden, wenn Jesus Erfolg gehabt hätte;
denn wenn die Juden seine geistige Führerschaft angenommen hätten,
hätten sie ihn nicht getötet.

Das soziale Evangelium wird alle Ereignisse seines Lebens, seinen

Tod eingeschlossen, aus dem alles beherrschenden Ziel, das er
beständig verfolgte: der Aufrichtung des Reiches Gottes, erklären. Das

ist die einzige Auslegung, die ihm selbst zugesagt hätte. Sein

Leben ist es, das in Betracht kommt, sein Tod ist ein Teil seines

Lebens. Der Strom der Erlösung, der von ihm aus durch die
Geschichte geht, ist die Fortsetzung dieses Lebens, in das er seine
zielklare Tatkraft ergoss.

Die Theologie hat die Gottheit Christi mehr zu einer Frage der

Naturanlage, als zu einer Frage des Charakters gemacht. Seine Gottheit

war Erbe oder Veranlagung, die er mitbrachte und die ihm in
seiner Präexistenz bestimmt worden war. Er war göttlich durch das,

was in einem Augenblick in dem Schosse einer jüdischen Frau
geschah, viel mehr als durch das, was in den innern Tiefen seines Geistes

vorging, wenn er mit seinem Vater verkehrte und wenn er die

Kämpfe seines Lebens durchkämpfte. Die Theologie ist auf falscher
Fährte gewesen, als sie den Schlüssel zu seinem Leben in dem

schwierigen Dogma von den zwei Naturen suchte. Dieses Dogma ist
nie ganz festgelegt worden. Die chalcedonische Formulierung war
ein Kompromiss. Jeder Versuch, in dieser Frage exakt zu denken,
endet in einer Verzerrung; die Rettung liegt in der Unbestimmtheit.
Wir werden dem Geheimnis Jesu näher kommen, wenn wir weniger
an den physischen Vorgang der Empfängnis und mehr an den gei-

1) Die Behandlung seines «Werkes» unter den drei Ueberschriften,
Prophet, Priester und König, ein hergebrachtes Schema in der Theologie,
scheint veraltet und fernabliegend. Ueberdies beginnt sein königliches Amt
im allgemeinen erst mit seiner Auferstehung. Sein königliches Werk im
wirklichen Leben ist unbeachtet gelassen worden.

420



stigen Vorgang von Sehnsucht, Entschluss, Bestätigung und
Selbsthingabe in seinem eigenen Willen und seiner eigenen Persönlichkeit
denken. Die Geheimnisse der geistigen Welt vollziehen sich im Willen.

Es sei wiederholt: Das soziale Evangelium befasst sich nicht in
erster Linie mit metaphysischen Fragen; sein christologisches Interesse
bezieht sich auf eine wirkliche Persönlichkeit, die eine grosse
geschichtliche Bewegung einleitete; es verlangt, dass das Werk dieser
Persönlichkeit dargestellt werde durch die Endziele, die ihr Leben
beherrscht und ihm Richtung gegeben haben; es liegt ihm mehr
daran, die göttlichen Eigenschaften der Person Christi auf freie
sittliche Taten seines Willens zu begründen, als bei der passiven
Vererbung eines göttlichen Wesens zu verweilen.

Der grundlegende erste Schritt in der Erlösung der Menschheit war
die Vollendung der Persönlichkeit Jesu. Durch ihn erhielt das Reich
Gottes seinen ersten Stützpunkt in der Menschheit. Dank seiner
Persönlichkeit wurde er der Begründer des Gottesreiches.

Seine PersönHchkeit war ein Werk, nicht ein ohne Anstrengung
ererbtes Gut. Seine Versuchungen und Kämpfe waren nicht Bühnenkämpfe.

An jedem Punkte seines Lebens müsste er seinen Weg
suchen durch das Wirrsal sittHcher Fragen, welche Gelegenheit zu
Irrtümern und falschen Urteilen gaben; seine Klarheit des Urteils war
eine Tat. Nicht nur in der Wüste, sondern auf seinem ganzen Lebenswege

müsste er immer wieder seine Einheit mit dem Willen Gottes
herstellen und alle Ziele dem Reiche Gottes dienstbar machen. Es
tauchte früh das Bestreben auf, das Element der Versuchung, der

Anstrengung, des kräftigen Handelns und Widerstehens auszuschalten,

und ihn ruhig, majestätisch, allwissend, als den Herrn aller
Kräfte, den nichts Anstrengung kostet, darzustellen. Dies galt als die

richtige Schilderung der Göttlichkeit in menschlicher Form; in Wirk-
Hchkeit war es ein Beweis der schwachen Einbildungskraft und der
gnostischen Neigungen seiner Ausleger. Gott könnte sich ja möglicherweise

in einem ganz gelassenen und vollkommenen Leben offenbaren;
aber sicher ist, dass das Reich Gottes nicht in einem solchen Leben
seinen Anfang nehmen kann; denn das Reich Gottes bedeutet Kampf, In
allen andern Fällen beurteilen wir den ethischen Wert eines
Menschen nach dem Charakter, zu dem er sich durch seinen Willen und

421



sein Streben durchringt. Wenn er durch die Natur irgend eine

ungewöhnliche Ausrüstung erhalten hat, machen wir in unserer Wertung

einen entsprechenden Abzug. Wie können wir der Persönlichkeit

und dem Charakter Jesu einen hohen ethischen Wert zuschreiben,

wenn keine Willensanstrengung nötig war, um ihn zu erreichen?

Jesus lebte zunächst in Vollendung sein eigenes Leben. Wie
irgend einem anderen Ich war ihm sein Leben sowohl für sich selbst
als auch für die anderen gegeben. Er behauptete und verteidigte sein

Recht, er selbst zu sein, wenn er für andere eintrat. Die Probleme des

menschlichen Lebens waren für ihn nicht einfach allgemein
anerkannte, sondern persönHche Probleme. Aber, ungleich den andern,
verfiel er nicht in die Sünde der Selbstsucht, weil es ihm gelang, den

Dienst am allgemeinen Wohl mit der Forderung des Selbstseins zu

verbinden.

Er vollendete einen neuen Typus der Persönlichkeit in der Menschheit.

Diese Persönlichkeit hatte die Macht, andere zu beherrschen
und in sich aufgehen zu lassen, und wurde so zur Keimzelle eines

neuen sozialen Organismus. Auch wenn die Menschheit von keiner
Sünde hätte erlöst werden müssen, hätte das Leben Jesu eine neue

Epoche in der Entwicklung des Menschengeschlechtes eingeleitet,
indem es einen neuen Typus sich folgerichtig auseinander ergebender
sozialer Normen schuf. Er ist die wahre Offenbarung Gottes, Andere
Vorstellungen müssen nach und nach überwunden werden; die seine

muss erreicht werden,

Um die Worte eines der persönlichsten und originellsten idealistischen

Philosophen zu brauchen: «Allerdings ist die Einsicht in die
absolute Einheit des menschlichen Daseins mit dem göttlichen die
tiefste Erkenntnis, welche der Mensch erschwingen kann, Sie ist vor
Jesus nirgends vorhanden gewesen. Sie ist ja auch nach seiner Zeit,
man möchte sagen, bis auf diesen Tag, wenigstens in der profanen
Erkenntnis, wieder so gut als ausgerottet und verloren, Jesus aber hat
sie offenbar gehabt, wie wir, sobald wir nur selbst sie haben, —
wäre es auch nur im Evangelium Johannis — unwidersprechlich
finden werden. Wie kam nun Jesus zu dieser Einsicht? Dass jemand
hinterher, nachdem die Wahrheit schon entdeckt ist, sie nacherfinde,
ist kein so grosses Wunder, wie aber der erste von Jahrtausenden

422



vor ihm, und von Jahrtausenden nach ihm durch den Alleinbesitz
dieser Einsicht geschieden, zu ihr gekommen sei, dies ist ein

ungeheures Wunder. Und so ist denn in der Tat wahr, was der erste

Teil des christlichen Dogmas behauptet, dass Jesus von Nazareth,
der, — auf eine ganz vorzügHche, durchaus keinem Individuum
zukommende Weise, — eingeborene, und erstgeborene Sohn Gottes ist,
und dass alle Zeiten, die nur fähig sind, ihn zu verstehen, ihn dafür
werden erkennen müssen. Ob es nun schon wahr ist, dass jetzt ein

jeder in den Schriften seiner Apostel diese Lehre wiederfinden und

für sich selbst und durch eigene Ueberzeugung sie für wahr anerkennen

kann, ob es gleich, wie wir ferner behaupten, wahr ist, dass der
Philosoph — soviel er weiss — ganz unabhängig vom Christentume
dieselben Wahrheiten findet, und sie in einer Konsequenz, und in
einer allseitigen Klarheit überblickt, in der sie vom Christentume

aus, an uns wenigstens, nicht. überHefert sind, so bleibt es doch ewig
wahr, dass wir mit unserer ganzen Zeit, und mit aUen unsern
philosophischen Untersuchungen auf den Boden des Christentums
niedergestellt sind, und von ihm ausgegangen, dass dieses Christentum auf
die mannigfaltigste Weise in unsere ganze Bildung eingegriffen habe,
und dass wir insgesamt schlechthin in nichts von alledem sein würden,

was wir sind, wenn nicht dieses mächtige Prinzip in der Zeit
vorhergegangen wäre Und. so bleibt denn auch der zweite Teil
des christlichen Dogma, dass alle diejenigen, die seit Jesus zur Vereinigung

mit Gott gekommen, nur .durch ihn, und vermittelst seiner dazu

gekommen, gleichfalls unwidersprechlich wahr. Und so

bestätigt es sich denn auf alle Weise, dass bis an das Ende der Tage
vor diesem Jesus von Nazareth wohl alle Verständigen sich tief beugen

und alle je mehr sie nur selbst sind, desto demütiger, die über-
schwängliche HerrHchkeit dieser grossen Erscheinung anerkennen
werden.»1)

Jesus erlebte Gott auf eine neue Weise. Der ethische Monotheismus,

den er von den Propheten ererbt hatte, wurde durch seinen
Geist und seine Erfahrungen in etwas viel LiebHcheres und Gütigeres
umgewandelt. Jehova, der Bundesherr und Richter seines Volkes,

1) Johann Gottlieb Fichte, «Die Anweisung zum seligen Leben», Sechste
Vorlesung, S. 170—172, Ausgabe 1806.

423



wurde umgewandelt in den himmlischen Vater, der die Sünden gross-

mütig vergibt, den verlorenen Sohn willkommen heisst, seine Sonne

über Gerechte und Ungerechte scheinen lässt und nichts anderes

verlangt als Liebe, Vertrauen und mitarbeitenden Gehorsam. Dieses

Gottesverständnis erwuchs aus einem Leben, das weder Hass noch

Furcht kannte, und soweit als es in irgend einem einzelnen Leben
oder im Leben der Menschheit aufgenommen wird, bannt es Hass

und Furcht. Der Mensch hat ein überwältigendes Gottesbewusstsein

nötig, um der Tyrannei des sinnlichen Lebens und seinen Versuchungen

zu widerstehen und sie zu überwinden. Dieses Gottesbewusstsein,
das wir von Jesus her bekommen, ist imstande, Zentren geistiger
Kraft und innern Friedens zu schaffen, die dazu beitragen, dem
freien Walten des Bösen im sozialen Leben Einhalt zu tun. Jesus

setzte die Liebe in das Zentrum der geistigen Welt, und alles Leben
erhält sein Licht aus diesem Zentrum, Dies ist der höchste
idealistische Glaube, den man sich denken kann, und die grösste
Vermehrung der geistigen Güter der Menschheit, die dieser je zuteil
geworden ist.

Mit einem solchen Vater ist es möglich, geistige Gemeinschaft zu
halten. Einem despotischen Gott gegenüber ist das Gebet eine Reihe

von Hofknicksen und ein heimliches Fechten um persönHche
Unabhängigkeit. Aber, wenn man einen Gott voraussetzen durfte, wie
Jesus ihn kannte, dann müsste das Bewusstsein von ihm überall
eindringen und das ganze Leben in Frieden einhüllen. Es machte die
Gerechtigkeit zur Freude und die Sünde abstossend. Jeder, der irgend
einmal die klare und beseligende Erfahrung von der Wirklichkeit
Gottes gemacht hat, wird sich erinnern, wie selbstverständlich das

Gutsein wird.
So haben wir in Jesus eine voUkommene religiöse Persönlichkeit,

ein geistiges Leben, das ganz erfüllt ist von dem Bewusstsein eines
Gottes der Liebe. Sein ganzes Sinnen war auf Gott gerichtet und eins

mit ihm. Folglich ging es auch ganz auf in dem Endzwecke Gottes,
dem Reiche Gottes, Wie der Gottesbegriff, so war auch die Vorstellung

vom Reiche Gottes zugleich ein überkommenes Gut und eine
Schöpfung Jesu; er empfing es und er wandelte es in Uebereinstimmung

mit seinem Gottesbewusstsein um. Durch seinen Geist wurden

die Elemente der Vergeltung und Herrschsucht ausgeschieden

424



und die Elemente der Liebe und der Solidarität hinein gewoben. Die
Herrschaft Gottes bekam die Bedeutung einer organisierten Bruderschaft

der Menschheit, die unter dem Ansporn der Liebe handelte,

Kraft dieses Gottesbewusstseins erhob sich Jesus über drei
Versuchungen, denen andere religiöse Geister verfallen sind.

Die erste Versuchung ist die des Mystizismus. Diejenigen, die in
den verborgenen innern Weg Gottes eingeweiht worden sind, und
die Süsse des Aufgehens des eigenen Ich in dem Einen, allumfassenden

und heiligen Leben verspürt haben, sind versucht, in hochmütiger

Missachtung sich von den kleinen und prosaischen Berührungen
und Pflichten abzuwenden, die die Seele an das immer sich drehende
und niemals sich vorwärtsbewegende Rad binden, und Ruhe und

Vergessen in mystischem Versenken zu suchen. Dies ist eine der

Versuchungen der edelsten Seelen,
Jesus war nicht ein Mystiker in dem engern Sinne der Weltflucht.

Er ist unser grosses Vorbild im Gebet und in der innigen Gemeinschaft
mit Gott. Aber das Reich Gottes lenkte seine Willenskraft auf die

Menschheit und stellte ihm Aufgaben inmitten der Menschen. Er
erhielt seine Kraft aus Gott; aber er verwendete sie in der Welt. Das

Reich Gottes gab all seinen geringern Pflichten göttliche Bedeutung
und rettete das Leben vor religiöser Geringschätzung. Wir alle kennen

die gewöhnliche Buddhastatue, die Buddha darstellt mit schlaffen,

untätig in seinem Schosse ruhenden Händen, mit Augen, die
die Wirklichkeit nicht sehen, sondern irgend eine Vision schauen,

mit Lippen, die in mystischer Befriedigung lächeln. Wir können uns
Jesus nicht so denken.

Die zweite Versuchung ist der Pessimismus. Die Religion erzeugt
ein starkes Gefühl für das Böse im Leben. Diejenigen, deren Ohren
darauf eingestellt sind, die tiefste Orgelnote des Weltalls zu hören,
vernehmen ein Stöhnen des Wehs aus den Abgründen. Darum ist der
Pessimismus die dunkle Wohnung manches edlen religiösen Geistes,

von Buddha bis zu Schopenhauer, gewesen. Der Dualismus des ersten
Jahrhunderts, der philosophische sowohl wie der religiöse, war ein
Ausdruck des Pessimismus. Das Christentum steckte bis zu den Lenden

in diesem Triebsand. Seine frühesten spekulativen Theologen,
die Gnostiker, waren so pessimistisch, dass für sie die Erschaffung
der Welt ein grober Fehler oder ein Verbrechen war, und der Schöpfer-

425



Gott des Judentums erhielt von ihnen keinen Lobspruch dafür, dass

er diese Welt «verbrochen» hatte.
Jesus war kein Pessimist. Da Gott die Liebe war, so war diese

Welt für ihn im Grunde gut. Er erkannte nicht nur das Böse,
sondern auch das Reich des Bösen; aber er steHte ihm das Reich Gottes

entgegen und setzte sein Leben ein für dessen Triumph. Sein Glaube

an Gott und das Reich Gottes machte ihn zum religiösen
Optimisten. Sogar dann, als sein Leben durch Widerstand, scheinbares

Misslingen, ja durch den Tod überschattet wurde, war doch seine

Stimmung nicht vorwiegend melancholisch, sondern jugendlich und

triumphierend. Er wusste mit der gewollten Melancholie des

periodischen Fastens nichts anzufangen. Warum sollten seine Freunde
fasten? Sie hatten Festzeit. Warum den neuen Wein der Freudigkeit
in die alten Schläuche der Traurigkeit giessen und warum einen neuen
Lappen auf ein Kleid nähen, das in Fetzen zerfiel?

Die dritte Versuchung religiöser Geister ist der Asketizismus und
die Jenseitigkeit. Beide sind mit dem Pessimismus verwandt. Der
Mönch verwirft das gesellige Leben, das ihn verlockt, reinigt durch
geistliche Exerzitien die Seele von der Befleckung der Welt, nutzt
die irdische Hülle durch Hunger und Kasteiungen frühzeitig ab und

geniesst die Vorfreuden der andern Welt, wenn Engel ihn besuchen
oder er in einem Gesicht die göttliche Herrlichkeit sehen darf. Alle
Christen, die sich danach sehnen, diesem irdischen Tränental zu
entrinnen, und deren Leben wirklich auf eine andere Welt eingestellt
ist, sind insoweit als dies der Fall ist, pessimistisch. Der Asketizismus

und die Jenseitigkeit der alten und der mittelalterlichen
Christenheit waren das Ergebnis ihrer «Hellenisierung», wie Harnack es

nennt, Es brauchte tausend Jahre Geschichte, grosse soziale und
geistige Veränderungen und eine noch nie dagewesene religiöse
Revolution, um das Christentum zum Teil von den Einflüssen seiner
ersten griechischen und orientalischen Umgebung frei zu machen,

Jesus war weder asketisch noch jenseitig. Er stellte einen
deutlichen Unterschied fest zwischen sich und Johannes dem Täufer, indem

er sagte, Johannes habe nicht gegessen und nicht getrunken,
währenddem er selbst esse und trinke, und zitierte die Kritiker, die ihn
einen Fresser und Weinsäufer nannten. Er glaubte an ein Leben
nach dem Tode; aber es war nicht das vorherrschende Element in

426



seiner Lehre, auch nicht die zwingende Kraft in seinem religiösen
Leben. Es sind im Evangelium asketische und noch mehr apokalyptische

Aussprüche enthalten; aber ich glaube, dass Jesus weder
asketisch noch apokalyptisch war. Insofern als diese Aussprüche
tatsächlich auf ihn zurückzuführen sind, gehörten die darin ausgesprochenen

Gedanken zu der Ausdrucksweise seines Zeitalters und seiner

Religion; sie waren nicht in erster Linie das Ergebnis seines Lebens.
Sein Geist war durchaus nicht von derselben Art wie derjenige der
Schreiber und Nachschreiber der apokalyptischen Literatur, Er
fastete, wenn er in Gedanken versunken war; dasselbe tat Sokrates
und taten andere. Er verzichtete auf Nahrung, Schlaf und Heim, weil
er etwas Grosses unternommen hatte. Dies ist der revolutionäre
Asketizismus des Reiches Gottes; aber der ist grundverschieden von
dem individualistischen jenseitigen Asketizismus der nitrischen
Wüste.1)

Meine eigene Ueberzeugung ist, dass die Berufstheologen Europas,
die alle durch Verwandtschaft und Sympathie der bürgerlichen Klasse

angehören, und ihrer ganzen Art nach unfähig sind, irgendwelche
vergangene oder gegenwärtige revolutionäre Ideen zu verstehen, die
asketischen und eschatologischen Elemente in der Lehre Jesu zu
stark betont haben. Sie haben die radikalen Aeusserungen über das

Eigentum und das Nicht-widerstehen, die ihnen als undurchführbar
und phantastisch vorkommen, unter den Begriff «asketisch» und
«apokalyptisch» eingeordnet. Wenn das gegenwärtige Strafgericht Gottes

unsere Seelen von den Ungerechtigkeiten der kapitalistischen
Denkweise und der Gesinnung der obern Stände reinigt, werden wir
diese Aussprüche nicht mehr verurteilen, indem wir sie eschatolo-

gisch nennen, sondern wir werden sie in den Vordergrund stellen als

Vorahnungen der brüderlichen Ethik der Demokratie und als

Prophezeiungen der sozialen Gesinnung.
Jesus war mit Gott verbunden; er war sich des Uebels in der Welt

bewusst, und er hing nur lose an seinem Leben. Und doch entging
er den edlen Versuchungen der Religion, die im Mystizismus, im
Pessimismus, im Asketizismus, und in der zu starken Betonung der
Jenseitigkeit liegen. Aus denselben Elementen: Gemeinschaft mit

1) In der nitrischen Wüste spielte sich ein grosser Teil des ältesten
ägyptischen Mönchtums ab. (Anmerkung d. Uebers.)

427



Gott und Erkenntnis des Bösen, religiöser Glut und Selbstbeherrschung,
stellte er eine höhere Synthese her. Sein Verhältnis zum Leben war
das unmittelbare Ergebnis seines zweifachen Glaubens: des Glaubens

an den Vater, der die Liebe ist, und des Glaubens an das Reich
Gottes, das Gerechtigkeit ist. Das Christentum des Mittelalters, das

mystisch, asketisch und jenseitig war, baute sich nicht auf seine
Synthese auf. Jedoch das soziale Evangelium kann darauf aufgebaut
werden. Seine Bejahung des Lebens ist die ideale Grundlage für das

soziale Evangelium. Keine Religion, die eine Verneinung des Lebens
in sich schliesst, ist eigentlich damit vereinbar. Es bleibt abzuwarten,
ob etwas wie das soziale Evangelium in den buddhistischen Ländern
aufkommen kann und wenn ja, ob es nicht den alten Buddhismus
verwandeln wird.

Seine Gemeinschaft mit Gott und seine Hingabe an das Reich Gottes

machten Jesus frei und gebunden zugleich. Sie befreiten ihn von
dem Konservatismus der ererbten Religion und von dem Zwang der
Gesellschaftsordnung; sie banden ihn an ein Leben des Gehorsams
und des Dienstes an den Menschen. Die Harmonie dieser zwei Gegensätze

ist eine der bezeichnenden Eigenschaften seiner Persönlichkeit.
Er war ein treuer Sohn seines Volkes; er glaubte an dessen Ueber-

lieferungen und dessen Wert und wir wissen, wie tief ihn das
Vorwissen des über sein Volk hereinbrechenden Unglückes bewegte.
Sein religiöses Leben war unzertrennbar von seinem Volke, Es waren

da keine neuen oder fremden Elemente mit dabei, wie bei Paulus
oder Philo, die den Grund zu Trennungen gelegt hätten. Er gab die
Religion seiner Väter nie auf und erteilte seinen Jüngern nie die Weisung,

die Synagoge zu verlassen und die Kirche zu gründen. Er war
kein Abtrünniger.

Aber er hatte ein höheres Gesetz und einen höhern Herrscher in
sich. Insoweit als die religiösen Bräuche des Judentums mit seiner
Gotteserkenntnis oder mit der Herrschaft der Liebe in Widerspruch
gerieten, brach er mit ihnen. Er umging die Sabbathgesetze, wenn sie
Leiden verursachten oder Taten der Barmherzigkeit verhinderten.
Er setzte sich über das ganze Prinzip der Unterscheidung von reiner
und unreiner Nahrung hinweg, weil es keine ethische Wahrheit
enthielt. Die Bergpredigt war eine entschlossene Erklärung, dass die
alten moralischen Gesetze ungenügend seien, und dass die neue Aera

428



' '

neue ethische Masstäbe brauche. Seine Anklagen gegen die Pharisäer

und Schriftgelehrten verwarfen nicht nur das klerikale
«System», das die Religion ausbeutete, sondern auch die Denkformen,
die Begriffe und die Kasuistik der landläufigen Theologie. Abgesehen
von dem Anlass, wo er das Bethaus von dem Lärm des Marktes
reinigte, erwähnte er des Tempels und der Opfer kaum, es sei denn,

um sie der Liebe und der Versöhnung unterzuordnen.
Kirchengebräuche waren nicht der geeignete Ausdruck für sein
Gottesbewusstsein. Für ihn verwirklichte sich die Religion in Taten der Liebe
und der Brüderlichkeit oder im Bruch mit dem Reiche des Bösen.

Unter dem Einfluss seiner Lehre fielen die Lasten der Ausgaben an
Zeit oder Geld und die Bräuche, durch welche fromme Männer Gottes

Zorn besänftigten oder um seine Gnade warben, dahin. Wenn
Gott die Liebe war, warum dies alles?» Die Heiden meinen, sie werden

erhört, wenn sie viele Worte machen; seid nicht wie sie; euer
Vater weiss, was ihr bedürfet,»

Diese neue Einstellung gegenüber den rituellen Formen der Religion

hat, wo sie allgemein geworden ist, die Wirkung gehabt, die

Religion ganzer Völker von ihren nicht-ethischen Ueberlieferungen
zu reinigen; sie hat die fortschrittlichen Elemente der Gesellschaft
gestärkt, indem sie die Kräfte der Religion von der Erhaltung
konservativer Einrichtungen weg und auf die Unterstützung von
Bewegungen für politische Emanzipation und soziale Gerechtigkeit
hinlenkte. Ein solcher Wandel in der Religion bedeutet den Anbruch
neuer Zeitalter in der Geschichte.

Nun sind solche Wandlungen, wo sie eingetreten sind, zum Teil
auf eine Renaissance dieser Auffassung Jesu zurückzuführen. Die
protestantische Reformation lässt sich in erster Linie aus einem
Wiederaufleben der Auffassung des Apostels Paulus von der Freiheit im
Gegensatz zum Gesetz erklären. Aber die Freiheit des Paulus war
eines der Güter, die er von Christus übernommen hatte.

Bei Jesus war diese Haltung gegenüber den religiösen Bräuchen
seines Volkes die folgerichtige Auswirkung seines Gottesbewusst-
seins und seiner Vorstellung von der Herrschaft Gottes. Indem er
auf jedem der Punkte, die ihn mit den herrschenden Anschauungen
in Widerspruch brachten, beharrte, vollendete er seine eigene
Persönlichkeit.

429



Der Gott, den Jesus in sich trug, war nicht der Gott bloss eines

Volkes. Die Herrschaft Gottes, die er aufzurichten gedachte, war
nicht ein neuer ImperiaHsmus mit dem auserwählten Volk an der
Spitze. Die Evangelien zeigen uns Jesus, wie er die GrenzHnien des

Volkstums überschreitet und über die nationalistische Religion
hinauswächst. Er erkannte die religiösen Vorzüge in einem Heiden; er
sah voraus, dass das Reich Gottes die alten Trennungslinien
durchbrechen werde; er stellte den verachteten und als Ketzer angesehenen

Samariter als ein Vorbild menschlicher Güte hin. Wo immer
sich im Gelegenheit zur Fühlungnahme mit einem noch weiteren
Kreise bot, ergriff er sie mit der überschwänglichen Freude des
Entdeckers eines neuen Erdteils. Das weltumfassende Bewusstsein der
menschlichen Zusammengehörigkeit, das einigen von uns im Gegensatz

zu der grässlichen Zerrissenheit und Wut des Krieges
aufgeht, erwuchs ihm unter weniger grossen Kosten aus seinem Einssein

mit Gott und seinem Reichgottesideal.
Jesus lebte in einer Welt hoher Gedanken und richtete seinen

Blick auf das grösste aller Ziele. Aber er sprach friedlich mit den

einfachen Leuten und wurde ungeduldig, wenn seine Freunde ihn
nicht durch Kinder stören lassen wollten. Er war tapfer, furchtlos,
ein Mann der freien Weite und ein unbesieglicher Kämpfer. Aber er

war den Kranken gegenüber so weich und mit den Armen so
kameradschaftlich, dass «christusähnlich» eines der edeln Eigenschaftswörter

unserer Sprache geblieben ist und Menschen wie der heilige
Franz, die ihm nachfolgten und wurden wie er, als die geliebten Seelen,

die reinen Blüten der höhern Menschlichkeit, dastehen.

Er war ein stolzer Geist, der sein eigenes Leben lebte, und sich

gegen alle Ansprüche der Autorität behauptete, gegen seinen König,
gegen den obersten Gerichtshof seines Volkes, gegen Moses, gegen
die Berufstheologen und die Advokatenkaste, gegen die Macht der
Gewohnheit, gegen die Familiengemeinschaft, ja gegen seine eigene
Mutter. Aber er dürstete nach Freundschaft; er hatte ein unbeirrbares
Gefühl für die verborgenen Beweggründe und das verborgene Sehnen

von Männern und Frauen, ein bebendes Mitempfinden mit den

Gemütsbewegungen der Massen und einen nie dagewesenen Sinn für
die Heiligkeit der Persönlichkeit.

Er unterzog sich dem Gesetz und der öffentlichen Ordnung. Er

430



zahlte seine Steuern und riet andern, es zu tun. Er sandte einen
Aussätzigen zu der betreffenden Amtsstelle, sich sein Gesundheitszeugnis
zu holen. Aber er hatte keine religiöse Ehrfurcht vor den Vertretern
der gegenwärtigen sozialen Ordnung. Er zweifelt ihre moralische
Grundlage an, Er verfiel in das Schweigen passiven Widerstandes, als

¦er vor einem der typischen Gerichtshöfe stand, und er wurde dort
und seither immer als eine dem Despotismus gegenüberstehende
Macht empfunden.

Die Persönlichkeit Jesu ist ein Aufruf zur Befreiung unserer eigenen

Persönlichkeit. Er hat viele freie Seelen geschaffen, Jede
derartige Seele zählt im Fortschritt der Menschheit. Sie sind selten. Sie

wirken dann am meisten auf die Erlösung der Gesellschaft hin, wenn
sie frei von den ätzenden Eigenschaften der Auflehnung sind. Jene

Menschen, die ihre geistige Freiheit und ihr Gemeinschaftsempfinden
Jesus verdanken, werden am ehesten die Freiheit mit Liebe und
Zartheit zu verbinden wissen. Dies sollte das Kennzeichen Christi
in der sozialen Bewegung sein. Ist es wahr, dass Jesus mehr ausserhalb

als innerhalb der Theologie als Befreier empfunden worden ist?
Wenn dem so ist, warum?

Auch nur eine dieser Ueberzeugungen zu erwerben, oder eine dieser

Harmonien zu verwirklichen, so dass das ganze Leben einfach,

aufrichtig, und durch seine Wahrhaftigkeit göttlich klar werde, ist
ein grosses Lebenswerk. Luther war eine der kräftigsten
Persönlichkeiten der Geschichte, einer der epochemachenden religiösen
Geister. Und doch brauchte er Jahre schwermütiger Kämpfe, um aus
der Düsterkeit der religiösen Angst zu der christlichen Zuversicht
zu gelangen, und durch das Labyrinth der kirchlichen Methoden
hindurch den geraden Weg des einfachen Glaubens zu finden. Und
nachdem er diese Entdeckung gemacht hatte, legte er seinen
Befreiungsglauben andern als einen obersten Lehrsatz auf und erlaubte
ihnen nicht, über den Punkt hinauszukommen, den er erreicht hatte.
Bei Jesus waren diese grossen innern Ueberzeugungen nicht
akademische Theorien, sondern Leben und Tat. Sie waren die Wirklichkeit,

für die er alles einsetzte. Sie gehörten so sehr zu ihm, dass er

ganz selbstverständlich nach ihnen handelte, mit einer Sicherheit, die
nicht abzuwägen und zu überlegen brauchte, sondern zuschlug und
das Richtige traf.

431



Bei den biologischen Mutationen ist die Frage nicht bloss die, ob
der neue Typus wertvoll sei, sondern auch ob er seiner Art treu bleiben

werde, und ob es ihm gelinge, sich in der Fortpflanzung gegen
den Wettbewerb der andern Arten zu behaupten, Jesus entwickelte
sich nicht nur zu der religiösen Persönlichkeit, deren Bild wir nun
versucht haben uns ins Gedächtnis zu rufen, sondern es gelang ihm
auch, seinen Geist weiterzupflanzen. Was bei ihm Persönlichkeit

war, wurde im Kreise seiner Jünger Gemeinschaft, Sein Leben wurde
eine werbende und gemeinschaftsbildende Kraft und ein Strom
lebendiger Ueberlieferung.

Seine Jünger waren aus menschlichem Stoff, und sie alle waren
ohne Zweifel schwache Leiter für den mächtigen Strom, den sie zu
übertragen hatten. Seine jüdischen Freunde waren voll älterer
Gedanken und die meisten von ihnen scheinen zum alten konservativen
Judentum zurückgeglitten zu sein. Die Erzählung des Lukas in bezug
auf Petrus und Stephanus und die tiefe Beunruhigung des Paulus wegen

der judaisierenden Brüder zeugen davon. Sobald die Kirche sich
in die griechische Welt hinaus bewegte, begann ein Anpassungspro-
zess, der wenig von dem wirklichen Jesus übrig Hess. Die geschichtliche

Forschung der letzten vierzig Jahre hat ein neues Kapitel
über die Passion Jesu geschrieben. Man stelle sich Jesus vor, wie er
in ein gnostisches Konventikel vom Jahre 150 käme, oder in die
Kirche Cyprians im Jahre 250, oder in ein Hochamt im Lateran im
Jahre 1250 und wie er da sich abmühen würde, herauszufinden, um
was es sich dabei handle.

Und doch hat er all dies überlebt. Er ist durch alles hindurch
gekommen bis auf diesen Tag; seine Gedanken und seine Persönlichkeit

sind immer noch lebendig, sui generis, und unserer Zeit weit
voraus. Wo immer sein Geist in irgend einem Einzelnen wieder in
hervorragendem Masse verkörpert war, da haben sich die Leute um
diesen Menschen versammelt, hungernd nach Erlösung. Jeder, in
dem die Jesusart deutlich wiedererscheint, wird als eine Art Ueber-
mensch betrachtet. Wenn zum Beispiel Tolstoi nie in seinem Leben
angefangen hätte, Jesus nachzufolgen, wäre er nur einer aus einem
Kreise glänzender russischer Romanschriftsteller. Da er etwas von
Jesu Geist in sich aufnahm, wurde er eine der prophetischen
Gestalten unseres Zeitalters und niemand kann sagen, wie viel er durch

432



andere dazu beitrug, das neubefreite Russland dazu zu befähigen, im
Frühling und Sommer 1917 die einzige aufrichtige und zu Herzen
dringende Kundgebung in bezug auf Demokratie und Frieden zu
erlassen. Gleicherweise sind jene reHgiösen Bewegungen, in denen die
besondern Gedanken und der besondere Geist Jesu wieder
hervorbrachen, die fruchtbaren und prophetischen Bewegungen auf
religiösem Gebiet gewesen. Ihre Angriffsmacht kann am besten nach der
Wut bemessen werden, mit der das Reich des Bösen sie zu
zerstampfen versuchte.

Das Reich Gottes ist nicht nur ein Begriff oder ein Ideal; es ist
eine geschichtliche Macht. Es ist eine lebendige und gestaltende
Kraft, die jetzt in der Menschheit am Werke ist. Ob es imstande sein
wird, die soziale Ordnung zu erlösen, hängt davon ab, wie weit es

den sozialen Organismus zu durchdringen vermag. Wo immer es an
einem Punkte der öffentlichen Einrichtungen Fuss gefasst hat,
verschafft ihm dies eine Möglichkeit, die nächste günstige Stellung
anzugreifen. Wo ein wirkHch christlicher Typus des religiösen Lebens
geschaffen ist, wird der Intellekt und seine Erziehung befreit und dies
wieder hilft der Religion, sich von dem Aberglauben und dem
Dogmatismus zu befreien. Wo die Religion sich mit dem freien Denken
vereint, ist der Grund gelegt für die pohtische Demokratie. Wo die
Menschen die Voraussetzungen und den Geist der Demokratie haben,
können sie der wirtschaftlichen Ausbeutung Herr werden. Wo der
ausbeuterische Gewinn und die daraus hervorgehende Ungleichheit
abnehmen, werden brüderliches Fühlen und Verstehen erleichtert
und das Solidaritätsgefühl wird erhöht. Wo die Menschen im
Bewusstsein ihrer Verbundenheit und in der Betätigung der Bruderliebe
miteinander leben, sind sie nicht weit vom Reiche Gottes entfernt.
Die Hauptsache bei der Erlösung der Menschheit ist, dass überhaupt
Erlösung vorhanden ist. Leben erzeugt Leben.

Und doch ist es für das Reich Gottes eine ungeheuer schwere
Sache, sich gegen die angeborene Schwachheit der menschlichen Natur

und die sozialen Hindernisse des Reiches des Bösen durchzusetzen.

«Es scheint, als ob die zeitweiligen Niederlagen grosser Ideale
in einem direkten Verhältnis stünden zum Wert der Ideale. Grosse
Ideale bringen langandauernde Sorgen.»1) Je mehr wir diese Tatsache

x) Royce, «Problem of Christianity», I, 54.

433



anerkennen, desto mehr werden wir einsehen, dass es vor allem darauf

ankam, den ersten Stoss zu der Erlösungsbewegung und zu ihrem
Fortschreiten durch die Geschichte zu geben, Jesus war ihr Begründer.

Dies immer klarer nachzuweisen, ist der Dienst, den das soziale

Evangelium von der dogmatischen und historischen Theologie
verlangt. Von diesem Gesichtspunkt aus werden wir auch die menschliche

Grösse Jesu am besten erkennen. Die individualistische Theologie

wurde von Menschen mit geringer historischer Schulung und

wenig historischem Sinn geschaffen und insoweit waren die Probleme,
die sie aufstellte, das Werk ungeschulter Geister. Die volle Grösse

des Problems Jesu geht uns auf, wenn wir ihn im Zusammenhang mit
der Geschichte der Menschheit sehen. Unser eigenes Bewusstsein

von Gottes Liebe und Barmherzigkeit, unsere innere Freiheit, unser
soziales Empfinden, unsere Entschlossenheit, das Reich Gottes
herbeiführen zu helfen, unsere Gemeinschaft mit «den Zweien oder

Dreien», durch die wir der Gegenwart eines Hohem bewusst werden,

all dies verdanken wir unserer Verbindung mit der in der
Menschheit wirkenden Kraft, die von Jesus ausgeht. Woher erhielt
er selbst, was er besass? Aus was für einem Brunnen trank er?

Walter Rauschenbusch f

Gorkis Erinnerungen an Tolstoi1)
Um die vorletzte Jahreswende ist im Verlag «Neuer Merkur» in

München ein dünnes Bändchen «Erinnerungen an Tolstoi» erschienen.

Sie sind von Maxim Gorki geschrieben und enthalten im ersten
Teil fragmentarische Aufzeichnungen, die Gorki schrieb, als er in
Oleise und Tolstoi in Gaspra auf der Krim lebte. Diese auf kleine
Zettel sorglos niedergeschriebenen Notizen galten für verloren, sind
aber durch einen Zufall wieder zum Vorschein gekommen. Im zweiten

Teil enthält das Bändchen einen unvollendeten Brief Gorkis,
der seinerzeit unter dem frischen Eindruck von Tolstois Weggang
aus Jasnaja Poljana und seines Todes geschrieben und dann aus

irgend einem Grunde nicht abgeschickt wurde. Das Bändchen ist

A) Dieser Aufsatz müsste zu unserm Bedauern viel zu lange zurückgestellt

werden. Die Red.

434


	Der Begründer des Reiches Gottes

