
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 7-8

Artikel: Wie wir kämpfen sollen

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134930

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134930
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


y*3> "jEj

Das Friedensreich
In der letzten Zeit wird der Berg mit dem Tempel Gottes fest

gegründet stehen als der höchste unter den Bergen, und über die

Hügel erhaben sein. Und Völker werden zu ihm strömen und viele
Nationen sich aufmachen und sprechen: Auf, lasst uns zum Berge
des Herrn und zum Tempel des Gottes Jakobs hinaufsteigen, damit

er uns über seine Wege belehre und wir auf seinen Pfaden wandeln!

Denn von Zion wird die Lehre ausgehen und das Wort des

Herrn von Jerusalem. Und er wird zwischen vielen Völkern richten
und starken Nationen bis in weite Ferne Recht sprechen. Und sie

werden ihre Schwerter zu Karsten umschmieden und ihre Spiesse zu
Winzermessern. Kein Volk wird mehr gegen das andere das Schwert
erheben und sie werden nicht mehr den Krieg lernen. Ein jeglicher
wird unter seinem Weinstock und unter seinem Feigenbaum sitzen
und niemand wird sie verstören. Denn der Mund Gottes, des Herrn
der Heerscharen hat es geredet. Micha 4, 1,—4.

Wie wir kämpfen sollen1)
Unser Kampf gilt der Durchsetzung des Guten und Rechten in der

Leitung unseres Landes. Den westlichen Völkern käme es nicht in
den Sinn, in Kämpfen von der Art, wie wir sie führen müssen, die

Hilfe der Vorsehung zu suchen. Sie würden sich nach materiellen
Gesichtspunkten, Gesichtspunkten der Macht und Gewalt, organisieren.

Unser Prinzip ist die Nicht-Mitwirkung (Non-Cooperation)
nicht mit dem Guten, sondern mit dem Bösen, und unser Ziel ist, so
viel als möglich das Reich des Guten mit Mitteln und Kräften
geistiger Art aufzurichten.

Wir haben keinerlei Anlass zum Gedrücktsein, ausser wenn
unsere Sache dadurch leidet, dass wir sie mit üblen Methoden des

Kampfes verfolgen. Der Feind ist, wie man treffend gesagt hat, in

1) Die folgende Aeusserung stammt aus Young India (Jung Indien), dem
Organ Gandhis, des indischen Revolutionärs. Sie wurde unmittelbar nach
seiner Verurteilung zu langer Kerkerstrafe getan. Wir stellen sie statt einer
«Andacht» an die Spitze gerade dieses Heftes, weil sie in uns alle
beschämender Weise zeigt, in welchem Geiste wir unsere Kämpfe führen
sollten. Die Red.

321



uns, nicht ausser uns. Wir müssen stärker acht haben auf unsere

Abirrungen vom Pfad der Wahrheit und Lauterkeit als auf das

Benehmen derer, die in diesem Kampfe gegen uns stehen, und sei es

noch so schlimm; ebenso müssen wir uns klar machen, dass, wenn
dieser Krieg ein geistiger Krieg, und unser Anspruch, ihn zu einem

gesicherten Siege zu führen, begründet sein soll, die alten Vorstellungen

von Kriegführung als einer zwischen «Feind» und «Feind»

entschlossen ausgeschaltet werden müssen. Die Sache liegt so, dass

trotz jahrhundertelangen Kämpfen zwischen ihnen die Parteien in
dem Streit, worin wir uns verwickelt sehen, nicht Feinde, sondern

Freunde sind, die in entgegengesetzten Feldlagern eingereiht sind,

weil sie Meinungen und Anschauungen vertreten, die entweder in

guten Treuen verschiedenartig und sogar gegnerisch, oder durch die

Macht der Selbstliebe, sei sie rassenhaft oder sozial, vergiftet und

verderbt sind. Wir machen unserseits den Anspruch, niemandes

Feind zu sein, mag man auf der andern Seite uns auch zu Rebellen,
Feinden und was immer stempeln. Wenn wir diesen Krieg nicht
als einen religiösen auffassen, dann müssen wir freilich per-force
immer der andern Feind sein, damit aber entfernen wir uns von
Gott und statt, dass wir seine Absicht, die Herrschaft von Ordnung
und Frieden auf der Basis der Gerechtigkeit in unser politisches
Leben einzuführen, verwirklichen, setzen wir uns in direkten Gegensatz

zu Seinem Willen. Wenn es so mit uns stünde, hätten wir
nichts, worauf wir stolz sein dürften, denn dann bewegte sich die
Welt in ihrem alten Geleise von Rachsucht, Gereiztheit und Hass,

und Gott Hesse uns unsern Kampf allein auf die gewohnte Art
ausfechten. Die Herrschaft der Vorsehung hat noch nicht aufgehört,

und es ist unsere Aufgabe, zu fühlen und zu erfahren, dass

in diesem religiösen Krieg Er als Helfer mit uns ist, um nicht nur
zugegebenes Unrecht gut zu machen, sondern um auch die Unrecht
Tuenden dahin zu bringen, dass sie ihre Fehler zugeben und damit
ihre Seele befreien. Der sicherste Weg, diese gnädige Vorsehung
für uns zu gewinnen, wäre in erster Linie die Erkenntnis, dass in
einem wahrhaftigen Religionskriege unsere Gegner nie unsere
Feinde sein können, was immer sie von uns denken mögen. Der
Gott der Wahrheit und Liebe, den alle religiösen Gemeinschaften
verkündigen, erlaubt nicht, dass irgend eines seiner Geschöpfe aus-

322



serhalb seines Bereiches bleibe, und wenn dem so ist, dann können

wir niemals jemand zum Feinde haben. Unter jeder andern

Voraussetzung hören wir auf, Sein Recht über uns alle anzuerkennen.

Wenn wir daher von den hohen Idealen unserer Bewegung abfallen,

enteignen wir Gott und beginnen, seine Geschöpfe, unsere Brüder,
nicht bloss als Gegner, sondern als Todfeinde zu betrachten, sobald

sie unsern Weg kreuzen.
Die eine Lektion, die wir Kinder des 19. und 20. Jahrhunderts zu

lernen haben, besteht darin, dass der Krieg physischer Gewalt gegen

physische Gewalt nie aufhören kann, wenn wir immer wieder mit
dem fundamentalen Irrtum beginnen, dass Gegnerschaft in den

Interessen und Widerspruch in den Ansichten uns zu gegenseitigen
Feinden machen müssten. Solange Gott als unser gemeinsamer Vater
über uns ist, kann die Theorie der Feindschaft nicht bestehen. Denn

darin haben wir die Basis für alle Einheit und alles Leben sowohl
der Gemeinschaft als des Einzelnen. Wir mögen ruhig alle unsere
Bildung auf den Kehrrichthaufen werfen, bis wir eine heilige
Anstrengung gemacht haben, zu lernen, dass Antagonismus der

Interessen, so bitter er sei, und GegensätzHchkeit der Meinungen, so

scharf sie sei, nur dunkle Wolken sind, die die Tatsache einer
wesentlichen Einheit — einer wesentlichen brüderlichen Einheit —
verhüllen, die doch immer durchglänzt und niemals ganz verdunkelt
werden kann. Wir haben dann keine Feinde, sondern sind alle in
Gottes ewiger Umarmung geeinigt. Dieser religiöse Krieg wird
fruchtlos sein, wenn er nicht diese Grund- und Eckstein-Tatsache

unseres Lebens klar ins Licht stellt. Wir können es ohne Zivilisation

machen, so wie die Welt sie heute versteht, aber wir
können es nicht ohne diese Seele aller wahren Zivilisation machen,
die uns aUe in einer gemeinsamen Bruderschaft vereinigen will.

Warum mischt sich Gott nicht in unsere Händel ein und bringt
alles in Ordnung, statt uns unsern Schicksalen und ewigen Nöten

zu überlassen? Weil diese Händel unsere eigene Sache sind und er
daran nicht teilhaben kann. Aber wenn wir Seine Sache zu unserer
eigenen machen könnten, dann würde das Zeitalter der Wunder,
das heisst, des göttlichen Eingreifens in unser tägliches Leben,
sogar in unsere weltlichen Angelegenheiten, in nationale wie
individuelle, wiederkehren. Aber solange wir einander als Feinde,

323



.1 Iff

nicht bloss als Gegner, betrachten, wie könnte er da den einen wie

den andern hilfreich beistehen? Wenn jedoch wir, die wir an diesem

Krieg gerechter Nicht-Mitwirkung beteiligt sind, unsere Rolle gut und

richtig spielen und uns auf Seine Seite stellen, dann wird Er uns

zu einem gesicherten Siege führen, und dieser Sieg wird auch für die

andere Seite nicht Niederlage, sondern Sieg bedeuten. Denn wenn
die andere Seite des ehrenhaften und prinzipiellen Irrtums entwöhnt

wird, oder des schlimmeren Irrtums von Weltliebe und Erfolgsucht,
dann wird der Sieg nicht bloss auf der einen Seite, sondern der

Sieg aller sein. Aber die eine Bedingung dieses Ueber-Sieges an

der Hand Gottes ist, dass wir, die wir diesen Streit begonnen,
niemals vergessen, dass unsere Feinde nicht Feinde, sondern Brüder

sind, die zu Gott gehören, so gut wie wir selbst; dass wir
Methoden der Lauterkeit und Gerechtigkeit befolgen in der Führung

dieses Streites mit einem schHmmen politischen System, für
das sie einstehen,

Das Reich Gottes1)
Wenn die Theologie dem sozialen Evangelium eine angemessene

dogmatische Unterlage bieten will, so muss sie nicht nur Raum

schaffen für die Lehre vom Reiche Gottes, sondern sie in den Mittelpunkt

rücken und alle andern Lehrsätze so überarbeiten, dass sie

sich organisch mit ihr verbinden.
Diese Lehre ist selbst das soziale Evangelium. Ohne sie wird der

Gedanke einer Erlösung der sozialen Verhältnisse nur ein Anhang
zu der orthodoxen Auffassung von dem Erlösungsplan. Sie wird ihr
Leben fristen wie die schwarze Dienerschaft des weissen Herrn in
den Südstaaten, die in einer besondern Hütte hinter dem Herrenhause

untergebracht ist. Wenn diese Lehre aber den Platz erhält, der
ihr von jeher gebührte, dann wird die praktische Verkündigung und

Anwendung der sozialen Moral eine feste Grundlage haben.

Für jene, deren Gedanken im sozialen Evangelium leben, ist das

Reich Gottes eine kostbare Wahrheit, das Mark des Evangeliums,
1) Wir entnehmen diese Abhandlung einem Buche unseres verstorbenen

Freundes Walter Rauschenbusch: A Theology for the social
Gospel (wörtlich: Eine Theologie für das soziale Evangelium), das nächstens

in der deutschen Uebersetzung von Clara Ragaz im Rotapfel-
Verlag erscheinen wird. Die Red.

324


	Wie wir kämpfen sollen

