Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 6

Artikel: Wesenspadagogik

Autor: Praehauser, Ludwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-134927

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-134927
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Haupt erhobenen Gewehrkolbens strahlt er freudig und zértlich, ohne
Worte zu: «Bruder, und doch liebe ich dich». Da fillt das Gewehr,
das Symbol der alten Zeit, zu Boden. Der in einem wiedergeborenen
Menschen michtig gewordene Geist der Liebe erlést auch den im
alten Geist gebundenen, zum Hass verfiihrten Bruder.

Dieser Sieg des neuen Geistes iiber den alten bei zwei einzelnen
Menschen ist die Verheissung des Sieges des neuen Lebens iiber das
alte insgemein und zugleich der Ruf an den Einzelner, Vorbote, Bahn-
brecher, Apostel, Diener des neuen Lebens fiir alle sein zu sollen und
zu diirfen. A, Bietenholz-Gerhard

Wesenspddagogik

Und mégen wir uns noch so sehr auf die Tatsache berufen, dass
ungeheurer _ Organisationsfleiss und gewissenhaftester Forschungs-
eifer am Werke waren, wir miissen uns angesichts der Lage des Men-
schentums von heute doch eingestehen, dass die Padagogik versagt
hat. Kunst der Methodik, psychologische Einsicht und wissenschait-
liche Beherrschung bei der Zusammenstellung und Gliederung des
Wissenstoffes, strenge Mithe bei der Aufrichtung der Schuldisziplin,
eingehendste experimentelle Beobachtung, Verankerung des gesamten
Bildungssystems in den Staatsgesetzen, was halfs? — Der Staat rief
auf zur gewaltsamen Entscheidung von Machtkonflikten und man
totete sich gehorsam auf brutale und raffinierte Art; iiber Bergen
von Leichen schloss man Frieden, doch der Friede selber zeigte nur
den Bankerott des Menschentums — auf beiden Seiten; denn was bei
den Siegern der Triumph, das entfesselte bei den Besiegten die Not:
Gier und Brutalitat.

Heisst Erzieher sein nicht, ein empfindiichster Nerv sein im Volks-
kérper? — Heisst es nicht, im tiefsten Seelengrunde heftiger als jeder
andere leiden an dem Schicksal des Volkes? — Heisst es nicht, etwas
driickend Schweres, das auf alle Arbeit und auf alle Erlebnisse der
Tage hemmend hinwirkt, empfangen haben, da Elend iiber das Volk
gekommen ist? — Dann heisst Erzieher sein aber auch, besessen sein
von der Leidenschaft, Auswege zu suchen aus der Triibsal, in die das
Volk gefallen, Auswege zur Klarheit und zur reinen Kraft. Niemehr
wird die Erkenntnis uns sich &ffnen, wenn nicht in diesen dunklen

298



Zeiten, die Erkenntnis, dass Padagoglk und Volkssclncksal in engster
Beziehung stehen.

Die Pidagogik ist in unserer Zeit zur Wissenschaft geworden
und wir wollen dessen froh sein, soweit man damit Sicherheiten
in der Erkenntnis von Menschenart und Menschentum meint, die
uns Wege nach Verinnerlichung finden helfen. Aber die Ernte ist
bis jetz spirlich. Und von vornherein ist Pidagogik Betitigung und
Auswirkung einer Kraft, die unzeitlich und irrational ist, die aus dem
Willen zum Licht entspringt. Soweit wir Erzieher sind, sind wir
Durchgangsstationen dieser Kraft, Triger dieses Dranges nach dem
Licht, Diener einer allumfassenden Aufgabe und also verantwortlich
— und daher jetzt mitschuldig an der Not der Zeit.

Aus diesem Drinnenstehen im Leiden muss uns die padagogische
Besinnung kommen. Dann werden wir ganz hinzu kommen zu der
Sache, die uns vor allem andern interessieren muss: zum Menschen-
tum. Dann keimt aber auch die starke Wunderwirkerin in uns auli,
jene Hingabe, von der Meister Eckehart sagt: «Aufrichtige und vél-
lige Hingabe ist eine Tugend vor allen Tugenden. Kein Werk von Be-
lang kann ohne sie zustande kommen... Hingabe tut {iberall das
Beste zu Sache. Hingabe geht nimmer fehl. Und bleibt auch nichts
schuldig, sei unsere Leistung, welche sie wolle, Denn des Guten bleibt
sie nichts schuldig! Hingabe darf sich nicht sorgen, es entgeht ihr
kein Gewinn: wo der Mensch aus Hingabe das Seine preisgibt, da
auf der Stelle muss notgedrungen Gott fiir ihn eintreten.» — Zuerst
freilich ist es uns wie dem Wanderer, der ein erstes Mal an triibem
Nebeltag die einsame Strasse dem Gebirge zuwandert: finster und
geschlossen steht vor ihm der Wall der Felsen und reckt sich, dass
er mit den schwarzen Wolken zusammenwichst, als hitte keines der
Menschlein jemals seine Passhéhen gewonnen. So féllt uns Verzagen
an vor der Verarmung und Verelendung der Redlichen unter dem
Druck besitzgieriger Méchte, vor der Tollsucht nach Luxus und Sen-
sation, fiir die das Kino widerliches Sinnbild ist, vor dem Irrwahn
der Organisationen mit ihrem Gewaltmittel der Streiks, vor der Gri-
masse des Geldes, das zum Hohn der allgemeinen Armut sich auf-
bldht wie nie zuvor und in der Entartung der Banken sintflutgleich
Stadt und Provinz iiberschwemmt. Arme Piadagogik, arme, kleine,
gutmiitige Schule, armer, braver Erzicherernst, arme, geduldige Liebe

299



zur Jugend! Wie ohnmichtig seid ihr gegen die Gewalthaber der
Welt! An ihren Willen zur Macht, der immer mehr noch in einen
Willen zum Besitz verkommt, und an seinen gigantischen Mechanis-
mus reicht euer harmloser Moralwille nicht hinan. Sie nehmen We-
sentliches von euch nicht an. Gehorsam, ein wenig nutzbare Logik,
die nicht durch zu weiten Blick gefdhrlich wird, ein gewisses Mass
von Wissen, das fiir bestimmte Manipulationen wichtig ist, das mdger
ihr liefern, Im iibrigen aber bildet euch nichts ein: der Borsianer, der
Grossindustrielle, der Finanz- und Wirtschaftspolitiker, der Diplo-
mat, sie alle lachen {iber die Bildungs- und Moralgebiarde der Schule,
der Koloss der Macht steht starr vor ihrem winzigen Atem.

So wire also unser piddagogisches Tun und Trachten ohne Wirkung
auf den grossen Lebensgang? — Piadagogisches Wirken nur ein tu-
gendhafter Zeitvertreib? — Die Schule nur eine Beschéftigungsanstalt,
in die man die Menschen schickt solange, bis die Macht der Welt sie
braucht? — So miissten wir das Furchtbare hinnehmen, dass die Pi-
dagogik ohne Einfluss auf das Schicksal des Volkes ist? — Ja, was
wollen wir eigentlich? — Wir haben erreicht, was wir erarbeitet:
Verstandesschirfe, Energie, Geddchtnis haben wir gepflegt, gestei-
gert, wir, wie unsere Gegner, und ob wir es bedachten und wussten
oder nicht, diese Krifte standen und wuchsen im Dienste der Macht.
Als Wettkdmpler traten sie auf, hilben und driiben, lang ehe der
Krieg begann. Damals freilich hatten sie ihr Stahlgewand umhiillt mit
farbig schillernden Gewéndern, schén, ja edel zu schauen. Und mit
friedlich klingenden Namen nannte sich das kalte Panzerungetiim
Macht in seinen Helfern: Handel, Industrie, Verkehr, dann mit geistig
klingenden, weitumspannenden wie Wissenschaft, Bildung, Kultur
und schliesslich mit dem unwiderstehlichen Werberuf: Vaterland,
Religion. Mehr, viel mehr, als wir heute ahnen, war die Piadagogik ein-
gesponnen in das seelenerstickende, wesenvernichtende Gespinnst
der Macht. Ihr waren und sind wir noch verknechtet, ihr haben wir
in die Hinde gearbeitet, sic haben wir mit treuem Eifer gefiittert,
waren ganz in ihr befangen, ihre Grésse ist auch unser Werk: was
klagen wir? — Mit Intellekt und Willen wurden wir Renegaten ge-
geniiber unserem Wesen, ja selbst unser Gefiihl kroch in die auf-
geblasene Maske der Phrase und redete, schrie und predigte mit und
wir sprachen von Begeisterung, wo wir doch ldngst des Geistes Hei-

300



mat in Verblendung verlassen hatten. Was klagen wir? — Haben wir
nicht die Dinge michtig gemacht? Industrie, Technik, sie lieferten
uns die Mittel zur Macht und wir waren alle stolz und selig in ihrer
Bewunderung: diirfen wir nun feige zetern, weil sie uns schlugen, da
wir uns doch ihrer Tyrannis ausgeliefert hatten? — Denn unter die-
ser Tyranis arbeiteten wir und indessen wir innerlich verarmten,
wuchsen wir immer mehr ins Aussen hinein; wir wurden veramtet
und verstaatet, Es schrumpfte unser Menschentum in sich zusammen
und verkiimmerte; denn es ward immer weniger beschéftigt. Wie die
Wissenschaft schon wahnte, den Menschen schliesslich auf eine
exakte Formel zu bringen, so organisierten wir schon Mitleid und
Mitgefiihl und konstruierten Versorgungssysteme und Wohltitigkeits-
apparate, beziehungslos, unverbindlich fiir Geber und Empfiédnger, her-
zensfern. Wenn wir handelten, so war es der Intellekt, der sich durch
den Willen Ausserte; aber immer mehr in sich zusammen sank das
elementare Leben in uns, das Warme, Unmittelbare, die Ganzheit der
Lebenskraft, die Totalitit des Wesens. Inwendig verkiéimmert und
verwahrlost, nach aussen mit Stolz und Blindheit zugleich geschlagen,
entartet in den Kriften, zersetzt im Wesen, so fiel, gepeitscht von
der Knute der Macht, der Mensch iiber den Menschen her, so schlug
der Mensch den Menschen nieder.

Wirklich? In Wahrheit den Menschen? — Der Krieg liess Aui-
ruhr zuriick und Gier. Die beiden konnten nicht bestehen ohne einen
Widersacher. Der Gier steht er gegeniiber, im Aufruhr steckt er
drinnen, wenn auch hinter gewalttdtiger Leidenschalt verborgen, Der
Gegner ist das Menschentum. Der Antrieb zum Widerstand, zur Tat,
sei sie wohltuend oder irre sie noch auf den Wegen der Gewalt da-
hin, ist das Wesen. Das geht durch die Jahrtausende hin und &Aussert
sich bald in Erlosungen, bald in Schrecknissen. Es hat auf seinem
Sucherwege die bleibende Richtung noch nicht gefunden; denn sobald
es anfingt, in der Kraft sich zu offenbaren, sich kundzutun durch Tat
und Ding, so wachsen die Dinge an und gestalten sich zum organisier-
ten Besitz; sie werden zu einem Ungetiim, das die Begierden entfacht
und selbstindige Wartung und Pilege verlangt; der bdse Zauber der
Macht tritt als Widersacher der Kraft dem Wesen entgegen, er blen-
det den Blick der Menschen, bannt ihre Einsicht nur allein fiir sich,
und nur ein kleiner Teil, im Wesen wurzelnd und daher frei von

301



Furcht und von Begierde, kdmpit dagegen. Dieser Kampif zwischen
der Macht und der Kraft ist es, der die grossen Kapitel der Welt-
geschichte ausmacht.

Langst waren wir nicht mehr imstande, die Korperwelt zu beherr-
schen: Technik, Industrie, Geld hatten uns eingespannt in ihr Joch.
Die Produkte waren die Bedriicker ihrer Schopfer geworden. Dass
die Produkte wohl verwaltet und gepflegt und vermehrt wiirden, das
ward allm#hlich der Hauptinhalt unseres Lebens, darauf wurden Un-
terricht, Erziehung, Ehe, Geselligkeit und Arbeit eingestellt. So ward
das Denken immer weiter von seinem Nihr- und Quellboden, der
Totalitit des Wesens, abgezogen, verlor mit der Tiefe die Warme fiir
Tun und Wirken; die Gebiete des Erschauens verflachten und ver-
engten sich, der Geist wurde zum diinnen, aber scharfen Intellekt.
Der aber konnte, im Dienste der Macht stehend, die Persoénlichkeit,
das ist die sichtbar wirksam gewordene Wesenstotalitit, als etwas
Irrationales, das sich der Berechenbarkeit und der Organisation ent-
zieht, nicht brauchen, er ordnete Wollen und Meinen zu Parteien und
ballte die Vielen zu einer homogenen Einheit, mit der sich bequem
manipulieren lisst, zusammen: zur Masse. — Personlichkeitskultur,
Personlichkeitspiddagogik, das war eine harmlose Jagd nach Phanto-
men, die gegen die kompakten Geschépfe der Macht, Partei und
Masse, nicht aufkommen konnten. So fiihrte der Weg die Menschen
aus sich selber hinaus, die Macht verschacherte sie an die Dinge, so
dass ihr Handeln immer ein Handel war. Die Dinge machten ihren
Besitz aus, ihren Reichtum. Als der den Besiegten genommen war
von den Siegern, jubelten diese und wurden {ibermiitig im «Reich-
tum», wihrend jene klagten iiber ihre Armut. Ubermut und Klage
werden schliesslich wieder verstummen, vielleicht auch werden sie
ihre Rollen tauschen, was aber bleiben wird, das ist die innere Leer-
heit und Armut. Denn wir sind ausgehohlt, tiefinnen verddet und ver-
wahrlost. Das Wesen ist in der ursprunghaften Ganzheit nicht mehr
intakt, liebendes Geben und Schaffen sind aus der Gemeinschaft ent-
schwunden, das gegenseitige Erfassen von Mensch und Mensch ist
kithl und vertrauensarm, das Schauen der Secele flach und einseitig;
daher sind Kunst und Religion in ihren gegenwirtigen Formen ohne
schenkende und helfende Kraft. In uns war lingst der Zusammen-
bruch. Was zerstért, sind nie — und scheinen sie noch so gewaltvoll,

302



— die Dinge, es ist nur unsere Verblendung und unsere Treulosig-
keit gegen den Geist. Was alles erhilt, es ist nicht die Macht, son-
dern es ist die Kraft, die aus dem Wesen kommt. Es ist «nie ein
Mensch durch irgendwelche Dinge zu Falle gekommen», sagt Meister
Eckehart, «<sondern nur dadurch, dass er zuvor aus dem Grunde her-
ausgegangen war und sich draussen zu sehr hat festlegen lassen», —

Wir Piddagogen spielten eine sonderbare Rolle: Vom Geiste wohl
redend, wirkten wir tatsichlich doch im Dienste der Macht. Die Ti-
tigkeit der praktischen Padagogik hatte einen verschwommenen, un-
entschiedenen Charakter, Sie war nicht wesenhaft, sondern nach
aussen orientiert. Sie war nicht ideentreu, sondern vermittelte eine
Ethik, die sich fiirchtete, die letzten Konsequenzen zu zichen, die
sich aber von dem Wenn und Aber des jeweiligen Machtsystems
Grenzen setzen und «Freiheiten» geben liess. Die Pidagogik, wie sie
natiirlich auch gegenwirtig noch beschaffen ist, wirkt praktisch,
ethisch nur bis zu einer gewissen Station, bis dahin, wo sie die Ab-
sichten der Macht nicht stért; von dieser Stelle ab baut sie ins ge-
fahrlose Leere und, den Geist der einen Wahrheit und der einen Liebe
verleugnend, verzichtete sie auf den Einfluss, gerade dann und dort,
wo es sich um reines Menschentum, um das innere Reich handelt.
Eine starke Pidagogik aber darf niemals auf diesen Einfluss ver-
zichten. Alles miissen wir daran setzen, Leben und Arbeit des Volkes
in Wahrheit zu gestalten. Das ist nur méglich, wenn es uns gelingt,
Menschentum aufzuwecken und in ihm zur Auswirkung zu verhelfen.
Der Mensch muss das Erste und das Letzte sein im gesamten Bil-
dungswesen, das Um und Auf all unserer pidagogischen Uberlegun-
gen, das gesetzgebende Zentrum, auf das alles bezogen wird. Es ist
aber notwendig, dass wir uns entscheiden und bekennen. Die Macht
darf uns niemals Gesetzgeber sein, heisse sie nun Staat, Partei oder
Kirche. Sie darf uns niemals eine Visitationsstelle sein auf dem Wege
des Geistes, der aufbauenden Idee.

Die Pidagogik darf niemals im Dienste der Macht stehen, sie muss
freudig bekennen, dass sie dem Reiche der unsichtbaren Wirklichkeit
zugeschworen ist. «<Hin zum Wesen!s» sei ihr oberstes Gesetz, das ihr
fiir die gesamte Tatigkeit Richtung gibt. Und sie muss tatig sein.
Nicht, dass sie zur Vielgeschiftigkeit «erziehe», — dies wire der Irr-
weg ins Aussen — sondern dass sie Erfassen, Erleben und Erkennen

303



intensiver Art ermogliche, dass sie die Bewegung nach innen auf-
wecke und weiterbilde. Den Zusammenhang mit dem Geiste gilt es
herzustellen, das Verstehen des Sinns, die Bedeutung des dusseren
Lebens. Mag die Welt buntschillernd, in froher Mannigfaltigkeit, sich
weiter formen, aber das Volk muss dahin gebracht werden, dass sein
Leben nicht in den Dingen wurzle und so immer von der Not um-
lauert sei, sondern dass es die Welt der Dinge unter sich habe und
sie in Freiheit meistere. Wir brauchen eine einflussreiche Padagogik,
ihr Einfluss muss Durchgingigkeit aufweisen; baumhait muss das
Krifte- und Willenswerk des Volksganzen sein, so dass letzte poli-
tische und wirtschaftliche Entscheidungen Resultate jenes Menschen-
tums sind, das in der Jugend durch die Schule zur Betitigung auf-
gerufen, durch den Aufbau des Bildungssystems gekraftigt und wach-
erhalten wird und das gesamte praktische Leben durchdringt.

Miitter und Véater, Lehrer und Erzieher: sind wir uns denn auch
ganz bewusst, was Jugend bedeutet? — Dass es die Jugend ist, in
der das Wesen, das in den Alten verkiimmert und verderbt ist, wie-
der neu und frisch zu uns kommt, geduldig der Pflege harrend? —
Dass in der Jugend alle Mégglichkeiten eingeschlossen schlummern,
um eine misslungene Gegenwart in eine menschenwiirdige Zukunft
umzuwandeln? — Dass die Jugend der aufwirtsfithrende Weg zur
Erneuerung ist? — Weder Elternhaus noch Schule haben das Wesen
der Schule in seiner Tiefe erfasst. Es waren beide noch nie darauf
eingestellt, dem Sinn der Jugend zur Erfiillung zu verhelfen. Die
Furcht vor der Vererbung, die Trigheit der Tradition, die Bequem-
lichkeit der Konvention haben, was neu und frisch aufwachsen konnte,
im Keime schon verkiimmern lassen. Anstatt Krifte sich entfalten
zu lassen fiir neue Wegbereitungen, schieben wir der vorwértsdrin-
genden Freudigkeit der Jugend unsere abgestandenen Klugheiten und
Uberzeugungen als Hindernisse entgegen. Anstatt dem frohen Glau-
ben an das Gelingen freie Bahn zu lassen, schrecken wir die Jugend
mit unserem muffigen Pessimismus zuriick. Wir erziehen so, als wi-
ren wir die ewige Gegenwart, fiir die uns die Jugend ein weiches,
warmes Lager zurecht richten miisste. Wir fithren die Jugend in das
Leben ein, als wire dieses schon etwas Fertiges, Abgeschlossenes,
Mustergiltiges, anstatt ihr das Leben als etwas ewig Problematisches,
ewig Fliessendes und Wandlungswollendes zu fiberlassen. Erzieher

304



ist unsere Furcht. Wir fiirchten, die Jugend konnte Fehler machen,
kénnte Schaden leiden, zugrunde gehen. Und hinter dieser Furcht
steht nicht die Liebe, wie wir vorgeben, sondern die Angst, die Ju-
gend konnte fiir die Zwecke unseres verhidrteten Machtsystems ver-
loren gehen. Denn selber Knechte behandeln wir die Jugend als den
Nachschub von Knechten unter der Herrschait der Dinge. So erzie-
hen wir immer neue Sklaven der Dinge und sollten doch Meister der
Dinge aufwachsen lassen, Wie wire es anders moglich, da wir an die
Oberfliche der Dinge uns treiben liessen und nun so fern sind der
Tiefe!l Wir verm6gen nur Nachtreter heranzuziehen und es sollte
doch jede neue Generation ein neues Geschlecht von Pfadfinders
werden im Reiche des Wesens. Wir erfreuen uns wohl an dem, was
wir die Poesie der Jugend nennen als an einem schénen Schein, be-
denken aber nicht, dass es die Stimmen jenes neuen Lebens sind, das
aus dem Wesen geboren werden mochte. Wir sind entziickt und
schwirmen iiber die Poesie der Jugend, aber wir werten die Wirk-
lichkeit, die sich in ihr meldet, nicht aus. Immer wieder blithen uns
die Knospen des reinen Menschentums entgegen, und immer wieder
erfrieren sie in dem Froste unserer machtbefangenen Intellektualitit.
So entsteht ein verschrobenes, konstruiertes Gemichte, aber kein
fruchtbergendes Gewidchs. Bei seelischer Passivitit entartet der
Mensch in dingverknechteter Aktivitit. Sinn der Erziehung, Inhalt
der Pddagogik muss werden, dass der Mensch ein Krifteorganismus
ist, aus sich bauend, immer vereinend, weil er von Uranfang auf Got-
tesgrund steht. Die Schule aber muss die Stitte sein, wo Menschen
sich als Menschen erleben. Menschenbeobachtung, Menschenbehand-
lung, Menschenpflege: dies sei die durchgidngige Aufgabe der Schule.
In der Schule schon werde die Einheit von Ich und Du erfiihlt. Dass
Mensch und Mensch zusammenhéngt, diese Erkenntnis ist das Fun-
dament fiir den wahren Aufbau. Sichtung des Stoffes nach Wirklich-
keitsgehalt, selbsttitige Erarbeitung des Stoffes ist gut, aber sie be-
deuten fi{ir das wahre Leben nichts ohne jene Erkenntnis. Wahres
Leben entsteht nur dort, wo Leben von der einen Seele in die andere
diberfliesst und nur so werden wir gewinnen, was uns not tut und was
uns allein retten kann: Uberfluss an innerem Leben. Wir brauchen
eine Schule, in der die Jugend erfihrt, spiirt, erkennt, dass jeder des
andern Helfer, Aufrichter, Ermunterer sein kann, jeder ein Vorwérts-

20 305



bringer, ein Friedensmacher ist, dass jede in sich die Quellen der
Kraftigung, der Freude, des Gliickes birgt.

Von solchem Erleben aus kann die grosse Kausalitit fiir die Tatig-
keit der menschlichen Gesellschaft klar werden. Es ist in der Tat so,
wie es bei Dostojewski heisst: «Der Menschengeist will allgemein
heutzutage nicht einsehen, dass die wahre Sicherheit des Individuums
nicht in seiner personlichen isolierten Kraft besteht, sondern im Zu-
sammenhang mit der Gesamtheit der Menschen». Und wie steht un-
sere Schulerziehung zu der anderen Erkenntnis desselben Seelsor-
gers: «...in Wahrheit ist jeder vor allen schuldig, nur wissen es die
Menschen nicht, wenn sie es aber wiissten, so wiirde sofort das Pa-
radies auf Erden sein.» Ich finde: hier gewinnen wir die hohe Warte,
von der aus die Wege ins Reich des wahren Lebens sich uns zeigen.
Von hier aus kann die Beseelung der Schule erst erfolgen. Nicht bloss
die sittliche Fiihrung der Jugend erhilt hier fruchtbares Fundament
und Richtung, auch die Wissenstoffe erfahren von hier aus Sichtung
und Beziehung, die ihren Wahrheitsgehalt zutage fé6rdert. So wird Ge-
schichte Mittel zur Lebenskenntnis und Lebensfiihrung, die Stimmen
der Kunst, insbesondere der Dichtung, ténen in ein empfindliches In-
neres und werden zur wirkenden Kraft. Die Erkenntnis dessen, was
Zusammenhang bedeutet, wird so nicht intellektuell begriindet, son-
dern quillt aus dem Wesen, die Einfithrung in die strenge Kausalitit
der Naturerscheinungen wird in einem so erlebnisfihigen Geiste see-
lischen Widerhall wecken, weltumfassenden Ernst und das Gefiihl des
Erhabenen holen aus den Tiefen des Wesens die Keime der Religion.

Weg mit aller Schuleitelkeit auf das Wissen! Weg mit allem hohlen
Stoffzielehrgeiz! Weg mit aller Systemssklaverei, die der Macht tag-
Iohnert und den Menschen verkiimmern und verwahrlosen lasst! —
Nach innen zu trachten! Nach innen zu wachsen lassen! Die innerste
Kraftfiille sich entfalten lassen! Dies sei das Um und Auf aller Schul-
tatigkeit. Diese Pddagogik bedarf keiner kostspieligen Werkstédtten
und Apparate, aber eine Forderung muss sie erheben und ihre Er-
filllung durchsetzen: Kleine Klassen! — Erziehung und wahrer
Unterricht, gemeint als Lebenseinsicht und Lebensverstindnis kann
niemals Massenarbeit sein. Nur kleine Klassen sind erlebnisfihige
Klassen. Nur in der kleinen Klasse kommt der Lehrer an den Men-
schen im Schiiler heran, nur da ist es mdglich, dass der Lehrer mit

306



seinen Schiilern ein sorgsamer Girtner ist und der Jugend die Kraft-
quellen aufweist, mit denen der Mensch gesegnet ist: das gegenseitige
Fordern und Trosten, das Stirken und Aufmuntern zur guten Arbeit,
den erhdhenden Kraftgewinn aus Misslingen und Enttduschung, die
herbe und stdhlende Lebenssteigerung durch Selbstbeherrschung,
Selbstverleugnung und Selbstmeisterung, Nur in kleinen Klassen ldsst
sich das Eine lehren, was zur Erlésung fiithrt: liebend geben und ge-
bend lieben. Weil aber Wesenspiadagogik an Stelle der Staats- und
Machtpadagogik zur Weltpddagogik werden muss, so muss auch die
Forderung «Kleine Klassen» eine internationale Forderung werden,
die jede Kulturliga, jeder Kulturkongress in das Programm aufnehmen
soll; insbesondere miissen es die Frauenvereinigungen sein, die durch
diese Forderung zur Grundlegung bewusster Menschentumspflege bei-
tragen,

Ein Zweites, was die Wesenspiddagogik fordert, ist eine Schul-
‘organisation, die ein Aderwerk des Menschentums darstellt, iiber die
Schule hinauswichst ins wirtschaftliche und politische Leben hinein.
Mag jene andere Schulorganisation, die nach den Berufen und Bega-
bungen Schulkategorien aufbaut, weiterbestehen, aber die Wesens-
piadagogik gebe ihr durch Erweckung der Menschentumskrifte die
Seele. Wie eines Baumes Krone griin und fruchtfihig bleibt, weil von
den untersten Wurzeln die Sifte aufsteigen in késtlich reicher Ver-
zweigung, so wirke von der Schule weg in die Fortbildungsschulen,
in die Stitten des beruflichen und wissenschaftlichen Studiums die
Wesenskraft des Menschentums und wirke durch Kameradschafts-
vereinigungen, die von den Schulen aus wachsen, ins praktische Le-
ben des Volkes und wirke bestimmend auf die wirtschaftlichen und
politischen Entscheidungsstellen. Denn «in den Schulen muss es an-
fangen», erkennen die Menschen bei Bj6rnson, nachdem die Tyrannei
der Machthaber wie auch die Gewaltpldne der Unterdriickten versagt
haben («Uber unsere Kraft»), «denn in den Schulen sollen sie lernen,
fiir einander zu leben. Die eine Schule soll sich an die andere an-
schliessen; sie sollen jede fiir etwas zu sorgen haben, eine jede fiir
sich und alle miteinander. Und dann sollen sie etwas haben, wofiir
alle Schulen im ganzen Lande sorgen.» —

Das Menschentum, aus der ungeteilten Totalitit der Krédfte aus
dem Wesen erwachsend, sei so dem Staate das Gesetz, unter dem

307



er steht und gedeiht. Bisher glichen Schule und Pidagogik einem
schlechten Pumpwerk, das nicht imstande ist, die beiruchtenden
Wasser bis in die obersten Stockwerke zu heben. Von der Wesens-
padagogik aus wird ein Staatsleben méglich werden, das eine Durch-
gangigkeit der Kratte auiweist, den Zusammenhang zwischen letzien
politischen und wirtschaitlichen Entscheidungen mit der Kultur des
Volkes.

Die Leiden der Zeit bedeuten uns, geistig getasst, einen Ruf des
Wesens, Der Ruf bringt uns in Erinnerung, dass wir eines immer
wieder vergessen, eines immer wieder unterbrechen: die Mensch-
werdung. «Alles Kornes innerste Natur meinet Weizen, und alles
Metall Gold, und alle Geburt den Menschen.» — Der dies gesagt,
Meister Eckehart, hat auch einmal ausgesprochen, was unseres Trach-
tens Kern sein soll: der Mensch «muss eine innerliche Einsamkeit
lernen, wo und bei wem’'s auch sei: er muss lernen, durch die Dinge
hindurchzubrechen, muss seinen Gott darinnen ergreifen und fahig
werden, ihn sich in seinem Innern wirksam vorzubilden, als der nun
eine Bestimmtheit unseres eigenen Wesens geworden», — Und alle
heilende Padagogik ist in der anderen Weisheit dieses Lehrmeisters
enthalten, die da lautet: «Die Leute sollten nicht immer so viel nach-
denken, was sie t un sollen, sie sollten lieber bedenken, was sie sein
sollen. Wiren sie nur gut und ihre Art, so mdchten ihre Werke sehr
leuchten. Bist du gerecht, so sind auch deine Werke gerecht. Denke
nicht, dein Heil zu setzen auf ein Tun: man muss es setzen auf ein
Sein. Denn die Werke heiligen uns nicht, sondern wir miissen die
Werke heiligen. Und seien’s noch so fromme Werke, sie heiligen
darum, weil wir sie verrichten, uns auch nicht im mindesten, sondern
soweit wir Sein und Wesen haben, soweit heiligen wir all unser
Tun... Die nicht von grossem Wesen sind, was die auch schaffen,
da wird nichts draus,» — '

Ich glaube aber nicht, dass, fragt jemand nach dem Wie, wir ihm
jemals exakte Wege solcher Padagogik zeigen konnen. Seien wir als
Erzieher Menschen der Andacht, Wirkende aus der Hingabe an die
Idee der Menschwerdung! Seien wir Héhenwanderer! Dann werden
sich uns Piade auftun, dass wir in freudigem Staunen oft erbeben wer-
den. Was uns starrer Felsenwall schien, wird uns gehorchen und wei-
chen, und sollen wir selber auch Gipfel nie betreten, so werden wir

308



doch den frischen Atem ihrer lichtverklirten Gefilde wittern. Aber
beginnen miissen wir mit dem Werk, das auf uns wartet, weil es un-
ser, der Erzieher, eigenstes Werk ist. Uns Padagogen geht es zuerst
an, das Wort von der Wiedergeburt. Sie und nichts anderes ist der
Sinn unserer Tatigkeit. Unser Wesen muss untertauchen in die Worte
des Evangeliums: «Ich sage dir: wenn nicht jemand von neuem ge-
boren wird, so kann er das goéttliche Reich nicht sehen. Was vom
Fleische geboren ist, ist Fleisch, was aber vom Geiste geboren ist, ist
Geist. Lass dich’s nicht wundern, dass ich dir gesagt: Thr miisset von
neuem geboren werden, Der Wind wehet, wo er will, und du horest
sein Getdse; aber du weisst nicht, woher er kommt und wohin er geht.
So verhilt es sich auch mit Jedem, der vom Geiste geboren ist.»?)

LudwigPraehauser (Salzburg)

Credo

Ich glaube an die Sonne und an den Tag.

Er ruft die Quellen aus dem weissen Schosse der Gletscher
Und fiihrt sie in Niederungen.

Er schwingt die Sensen und Himmer der Stidte.

Er triankt die Hirsche des Waldes

Und kleidet die Blumen des Feldes.

Und er bereitet das Brot an schiitzenden Hiigelhdngen
Und jeglichem Kleidung,

Dass keiner mehr darbe,

Ich glaube an die Sterne und Stille der Nacht.

Und an die Seele,

Die im Rauschen des Windes

Im Ziehen der Quellen

Und im Fliistern des Laubes ist.

Ich glaube an die Schonheit.

Und an die Giite.

Ich glaube an den Menschen und seine Bestimmung.

Einem Freund

Was blieb vom Reichtum dieser Sommerwelt!
Vom hellen Glitzer bunter Augenweide,

Vom mohnbestickten windbewegten Korn!
Ein hungrig aufgewiihltes Stoppelield,

Ein flatternd Spinnennetz im nackten Dorn,
Von Abendnebeln leisdurchkiihlte Heide.

1) Joh. 3, 3 fi.
309



	Wesenspädagogik

