
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 6

Artikel: Wesenspädagogik

Autor: Praehauser, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134927

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134927
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


.-.¦-. ¦_
¦ ;¦¦. ;

Haupt erhobenen Gewehrkolbens strahlt er freudig und zärtlich, ohne

Worte zu: «Bruder, und doch liebe ich dich». Da fällt das Gewehr,
das Symbol der alten Zeit, zu Boden. Der in einem wiedergeborenen
Menschen mächtig gewordene Geist der Liebe erlöst auch den im
alten Geist gebundenen, zum Hass verführten Bruder.

Dieser Sieg des neuen Geistes über den alten bei zwei einzelnen
Menschen ist die Verheissung des Sieges des neuen Lebens über das

alte insgemein und zugleich der Ruf an den Einzelnen, Vorbote,
Bahnbrecher, Apostel, Diener des neuen Lebens für alle sein zu sollen und

zu dürfen. A. Bietenholz-Gerhard

Wesenspädagogik
Und mögen wir uns noch so sehr auf die Tatsache berufen, dass

ungeheurer „ Organisationsfleiss und gewissenhaftester Forschungseifer

am Werke waren, wir müssen uns angesichts der Lage des

Menschentums von heute doch eingestehen, dass die Pädagogik versagt
hat. Kunst der Methodik, psychologische Einsicht und wissenschaftliche

Beherrschung bei der Zusammenstellung und Gliederung des

Wissenstoffes, strenge Mühe bei der Aufrichtung der Schuldisziplin,
eingehendste experimentelle Beobachtung, Verankerung des gesamten
Bildungssystems in den Staatsgesetzen, was halfs? — Der Staat rief
auf zur gewaltsamen Entscheidung von Machtkonflikten und man
tötete sich gehorsam auf brutale und raffinierte Art; über Bergen

von Leichen schloss man Frieden, doch der Friede selber zeigte nur
den Bankerott des Menschentums — auf beiden Seiten; denn was bei
den Siegern der Triumph, das entfesselte bei den Besiegten die Not:
Gier und Brutalität.

Heisst Erzieher sein nicht, ein empfindlichster Nerv sein im
Volkskörper? — Heisst es nicht, im tiefsten Seelengrunde heftiger als jeder
andere leiden an dem Schicksal des Volkes? — Heisst es nicht, etwas
drückend Schweres, das auf alle Arbeit und auf alle Erlebnisse der
Tage hemmend hinwirkt, empfangen haben, da Elend über das Volk
gekommen ist? — Dann heisst Erzieher sein aber auch, besessen sein

von der Leidenschaft, Auswege zu suchen aus der Trübsal, in die das

Volk gefallen, Auswege zur Klarheit und zur reinen Kraft. Niemehr
wird die Erkenntnis uns sich öffnen, wenn nicht in diesen dunklen

298



j^S^fSSiESjc Ta« Ï<C.

Zeiten, die Erkenntnis, dass Pädagogik und Volksschicksal in engster
Beziehung stehen.

Die Pädagogik ist in unserer Zeit zur Wissenschaft geworden
und wir wollen dessen froh sein, soweit man damit Sicherheiten
in der Erkenntnis von Menschenart und Menschentum meint, die

uns Wege nach Verinnerlichung finden helfen. Aber die Ernte ist
bis jetz spärlich. Und von vornherein ist Pädagogik Betätigung und

Auswirkung einer Kraft, die unzeitlich und irrational ist, die aus dem

Willen zum Licht entspringt. Soweit wir Erzieher sind, sind wir
Durchgangsstationen dieser Kraft, Träger dieses Dranges nach dem

Licht, Diener einer allumfassenden Aufgabe und also verantwortlich
— und daher jetzt mitschuldig an der Not der Zeit.

Aus diesem Drinnenstehen im Leiden muss uns die pädagogische
Besinnung kommen. Dann werden wir ganz hinzu kommen zu der
Sache, die uns vor allem andern interessieren muss: zum Menschentum.

Dann keimt aber auch die starke Wunderwirkerin in uns auf,

jene Hingabe, von der Meister Eckehart sagt: «Aufrichtige und völlige

Hingabe ist eine Tugend vor allen Tugenden. Kein Werk von
Belang kann ohne sie zustande kommen... Hingabe tut überall das

Beste zu Sache. Hingabe geht nimmer fehl. Und bleibt auch nichts

schuldig, sei unsere Leistung, welche sie wolle. Denn des Guten bleibt
sie nichts schuldig! Hingabe darf sich nicht sorgen, es entgeht ihr
kein Gewinn: wo der Mensch aus Hingabe das Seine preisgibt, da

auf der Stelle muss notgedrungen Gott für ihn eintreten.» — Zuerst
freilich ist es uns wie dem Wanderer, der ein erstes Mal an trübem
Nebeltag die einsame Strasse dem Gebirge zuwandert: finster und

geschlossen steht vor ihm der Wall der Felsen und reckt sich, dass

er mit den schwarzen Wolken zusammenwächst, als hätte keines der
Menschlein jemals seine Passhöhen gewonnen. So fällt uns Verzagen
an vor der Verarmung und Verelendung der Redlichen unter dem
Druck besitzgieriger Mächte, vor der Tollsucht nach Luxus und
Sensation, für die das Kino widerliches Sinnbild ist, vor dem Irrwahn
der Organisationen mit ihrem Gewaltmittel der Streiks, vor der
Grimasse des Geldes, das zum Hohn der allgemeinen Armut sich
aufbläht wie nie zuvor und in der Entartung der Banken sintflutgleich
Stadt und Provinz überschwemmt. Arme Pädagogik, arme, kleine,
gutmütige Schule, armer, braver Erzieherernst, arme, geduldige Liebe

299



' .''¦'¦¦ ' - ¦

zur Jugend! Wie ohnmächtig seid ihr gegen die Gewalthaber der
Welt! An ihren Willen zur Macht, der immer mehr noch in einen
Willen zum Besitz verkommt, und an seinen gigantischen Mechanismus

reicht euer harmloser Moralwille nicht hinan. Sie nehmen
Wesentliches von euch nicht an. Gehorsam, ein wenig nutzbare Logik,
die nicht durch zu weiten Blick gefährlich wird, ein gewisses Mass

von Wissen, das für bestimmte Manipulationen wichtig ist, das möget
ihr liefern. Im übrigen aber bildet euch nichts ein: der Börsianer, der
Grossindustrielle, der Finanz- und Wirtschaftspolitiker, der Diplomat,

sie alle lachen über die Bildungs- und Moralgebärde der Schule,
der Koloss der Macht steht starr vor ihrem winzigen Atem.

So wäre also unser pädagogisches Tun und Trachten ohne Wirkung
auf den grossen Lebensgang? — Pädagogisches Wirken nur ein
tugendhafter Zeitvertreib? —* Die Schule nur eine Beschäftigungsanstalt,
in die man die Menschen schickt solange, bis die Macht der Welt sie

braucht? — So müssten wir das Furchtbare hinnehmen, dass die
Pädagogik ohne Einfluss auf das Schicksal des Volkes ist? — Ja, was
wollen wir eigentlich? — Wir haben erreicht, was wir erarbeitet:
Verstandesschärfe, Energie, Gedächtnis haben wir gepflegt, gesteigert,

wir, wie unsere Gegner, und ob wir es bedachten und wussten
oder nicht, diese Kräfte standen und wuchsen im Dienste der Macht.
Als Wettkämpfer traten sie auf, hüben und drüben, lang ehe der
Krieg begann. Damals freilich hatten sie ihr Stahlgewand umhüllt mit
farbig schillernden Gewändern, schön, ja edel zu schauen. Und mit
friedlich klingenden Namen nannte sich das kalte Panzerungetüm
Macht in seinen Helfern: Handel, Industrie, Verkehr, dann mit geistig
klingenden, weitumspannenden wie Wissenschaft, Bildung, Kultur
und schliesslich mit dem unwiderstehlichen Werberuf: Vaterland,
Religion. Mehr, viel mehr, als wir heute ahnen, war die Pädagogik
eingesponnen in das seelenerstickende, wesenvernichtende Gespinnst
der Macht. Ihr waren und sind wir noch verknechtet, ihr haben wir
in die Hände gearbeitet, sie haben wir mit treuem Eifer gefüttert,
waren ganz in ihr befangen, ihre Grösse ist auch unser Werk: was
klagen wir? — Mit Intellekt und Willen wurden wir Renegaten
gegenüber unserem Wesen, ja selbst unser Gefühl kroch in die
aufgeblasene Maske der Phrase und redete, schrie und predigte mit und
wir sprachen von Begeisterung, wo wir doch längst des Geistes Hei-

300



mat in Verblendung verlassen hatten. Was klagen wir? — Haben wir
nicht die Dinge mächtig gemacht? Industrie, Technik, sie lieferten
uns die Mittel zur Macht und wir waren alle stolz und selig in ihrer
Bewunderung: dürfen wir nun feige zetern, weil sie uns schlugen, da

wir uns doch ihrer Tyrannis ausgeliefert hatten? — Denn unter dieser

Tyranis arbeiteten wir und indessen wir innerlich verarmten,
wuchsen wir immer mehr ins Aussen hinein; wir wurden veramtet
und verstaatet. Es schrumpfte unser Menschentum in sich zusammen
und verkümmerte; denn es ward immer weniger beschäftigt. Wie die
Wissenschaft schon wähnte, den Menschen schliesslich auf eine
exakte Formel zu bringen, so organisierten wir schon Mitleid und

Mitgefühl und konstruierten Versorgungssysteme und Wohltätigkeitsapparate,

beziehungslos, unverbindlich für Geber und Empfänger,
herzensfern. Wenn wir handelten, so war es der Intellekt, der sich durch
den Willen äusserte; aber immer mehr in sich zusammen sank das

elementare Leben in uns, das Warme, Unmittelbare, die Ganzheit der
Lebenskraft, die Totalität des Wesens. Inwendig verkümmert und
verwahrlost, nach aussen mit Stolz und Blindheit zugleich geschlagen,
entartet in den Kräften, zersetzt im Wesen, so fiel, gepeitscht von
der Knute der Macht, der Mensch über den Menschen her, so schlug
der Mensch den Menschen nieder.

Wirklich? In Wahrheit den Menschen? — Der Krieg Hess Aufruhr

zurück und Gier. Die beiden könnten nicht bestehen ohne einen
Widersacher. Der Gier steht er gegenüber, im Aufruhr steckt er
drinnen, wenn auch hinter gewalttätiger Leidenschaft verborgen. Der
Gegner ist das Menschentum. Der Antrieb zum Widerstand, zur Tat,
sei sie wohltuend oder irre sie noch auf den Wegen der Gewalt
dahin, ist das Wesen. Das geht durch die Jahrtausende hin und äussert
sich bald in Erlösungen, bald in Schrecknissen. Es hat auf seinem
Sucherwege die bleibende Richtung noch nicht gefunden; denn sobald

es anfängt, in der Kraft sich zu offenbaren, sich kundzutun durch Tat
und Ding, so wachsen die Dinge an und gestalten sich zum organisierten

Besitz; sie werden zu einem Ungetüm, das die Begierden entfacht
und selbständige Wartung und Pflege verlangt; der böse Zauber der
Macht tritt als Widersacher der Kraft dem Wesen entgegen, er blendet

den Blick der Menschen, bannt ihre Einsicht nur allein für sich,
und nur ein kleiner Teil, im Wesen wurzelnd und daher frei von

301



•

Furcht und von Begierde, kämpft dagegen. Dieser Kampf zwischen
der Macht und der Kraft ist es, der die grossen Kapitel der
Weltgeschichte ausmacht.

Längst waren wir nicht mehr imstande, die Körperwelt zu beherrschen:

Technik, Industrie, Geld hatten uns eingespannt in ihr Joch.
Die Produkte waren die Bedrücker ihrer Schöpfer geworden. Dass

die Produkte wohl verwaltet und gepflegt und vermehrt würden, das

ward allmählich der Hauptinhalt unseres Lebens, darauf wurden
Unterricht, Erziehung, Ehe, Geselligkeit und Arbeit eingestellt. So ward
das Denken immer weiter von seinem Nähr- und Quellboden, der
Totalität des Wesens, abgezogen, verlor mit der Tiefe die Wärme für
Tun und Wirken; die Gebiete des Erschauens verflachten und

verengten sich, der Geist wurde zum dünnen, aber scharfen Intellekt.
Der aber konnte, im Dienste der Macht stehend, die Persönlichkeit,
das ist die sichtbar wirksam gewordene Wesenstotalität, als etwas

Irrationales, das sich der Berechenbarkeit und der Organisation
entzieht, nicht brauchen, er ordnete Wollen und Meinen zu Parteien und

ballte die Vielen zu einer homogenen Einheit, mit der sich bequem
manipulieren lässt, zusammen: zur Masse. — Persönlichkeitskultur,
Persönlichkeitspädagogik, das war eine harmlose Jagd nach Phantomen,

die gegen die kompakten Geschöpfe der Macht, Partei und
Masse, nicht aufkommen konnten. So führte der Weg die Menschen

aus sich selber hinaus, die Macht verschacherte sie an die Dinge, so

dass ihr Handeln immer ein Handel war. Die Dinge machten ihren
Besitz aus, ihren Reichtum. Als der den Besiegten genommen war
von den Siegern, jubelten diese und wurden übermütig im «Reichtum»,

während jene klagten über ihre Armut. Übermut und Klage
werden schliesslich wieder verstummen, vielleicht auch werden sie
ihre Rollen tauschen, was aber bleiben wird, das ist die innere Leerheit

und Armut. Denn wir sind ausgehöhlt, tiefinnen verödet und
verwahrlost. Das Wesen ist in der ursprunghaften Ganzheit nicht mehr
intakt, liebendes Geben und Schaffen sind aus der Gemeinschaft
entschwunden, das gegenseitige Erfassen von Mensch und Mensch ist
kühl und vertrauensarm, das Schauen der Seele flach und einseitig;
daher sind Kunst und Religion in ihren gegenwärtigen Formen ohne
schenkende und helfende Kraft. I n u n s war längst der Zusammenbruch.

Was zerstört, sind nie — und scheinen sie noch so gewaltvoll,

302



— die Dinge, es ist nur unsere Verblendung und unsere Treulosigkeit

gegen den Geist. Was alles erhält, es ist nicht die Macht,
sondern es ist die Kraft, die aus dem Wesen kommt. Es ist «nie ein

Mensch durch irgendwelche Dinge zu Falle gekommen», sagt Meister
Eckehart, «sondern nur dadurch, dass er zuvor aus dem Grunde

herausgegangen war und sich draussen zu sehr hat festlegen lassen». —
Wir Pädagogen spielten eine sonderbare Rolle: Vom Geiste wohl

redend, wirkten wir tatsächlich doch im Dienste der Macht. Die
Tätigkeit der praktischen Pädagogik hatte einen verschwommenen,
unentschiedenen Charakter. Sie war nicht wesenhaft, sondern nach

aussen orientiert. Sie war nicht ideentreu, sondern vermittelte eine

Ethik, die sich fürchtete, die letzten Konsequenzen zu ziehen, die
sich aber von dem Wenn und Aber des jeweiligen Machtsystems
Grenzen setzen und «Freiheiten» geben Hess. Die Pädagogik, wie sie

natürlich auch gegenwärtig noch beschaffen ist, wirkt praktisch,
ethisch nur bis zu einer gewissen Station, bis dahin, wo sie die
Absichten der Macht nicht stört; von dieser Stelle ab baut sie ins
gefahrlose Leere und, den Geist der einen Wahrheit und der einen Liebe
verleugnend, verzichtete sie auf den Einfluss, gerade dann und dort,
wo es sich um reines Menschentum, um das innere Reich handelt.
Eine starke Pädagogik aber darf niemals auf diesen Einfluss
verzichten. Alles müssen wir daran setzen, Leben und Arbeit des Volkes
in Wahrheit zu gestalten. Das ist nur möglich, wenn es uns gelingt,
Menschentum aufzuwecken und in ihm zur Auswirkung zu verhelfen.
Der Mensch muss das Erste und das Letzte sein im gesamten
Bildungswesen, das Um und Auf all unserer pädagogischen Überlegungen,

das gesetzgebende Zentrum, auf das alles bezogen wird. Es ist
aber notwendig, dass wir uns entscheiden und bekennen. Die Macht
darf uns niemals Gesetzgeber sein, heisse sie nun Staat, Partei oder
Kirche. Sie darf uns niemals eine Visitationsstelle sein auf dem Wege
des Geistes, der aufbauenden Idee.

Die Pädagogik darf niemals im Dienste der Macht stehen, sie muss

freudig bekennen, dass sie dem Reiche der unsichtbaren Wirklichkeit
zugeschworen ist. «Hin zum Wesen!» sei ihr oberstes Gesetz, das ihr
für die gesamte Tätigkeit Richtung gibt. Und sie muss tätig sein.

Nicht, dass sie zur Vielgeschäftigkeit «erziehe», — dies wäre der
Irrweg ins Aussen — sondern dass sie Erfassen, Erleben und Erkennen

303



\ 1> i

intensiver Art ermögliche, dass sie die Bewegung nach innen
aufwecke und weiterbilde. Den Zusammenhang mit dem Geiste gilt es

herzustellen, das Verstehen des Sinns, die Bedeutung des äusseren

Lebens. Mag die Welt buntschillernd, in froher Mannigfaltigkeit, sich

weiter formen, aber das Volk muss dahin gebracht werden, dass sein

Leben nicht in den Dingen wurzle und so immer von der Not
umlauert sei, sondern dass es die Welt der Dinge unter sich habe und

sie in Freiheit meistere. Wir brauchen eine einflussreiche Pädagogik,
ihr Einfluss muss Durchgängigkeit aufweisen; baumhaft muss das

Kräfte- und Willenswerk des Volksganzen sein, so dass letzte
politische und wirtschaftliche Entscheidungen Resultate jenes Menschentums

sind, das in der Jugend durch die Schule zur Betätigung
aufgerufen, durch den Aufbau des Bildungssystems gekräftigt und
wacherhalten wird und das gesamte praktische Leben durchdringt.

Mütter und Väter, Lehrer und Erzieher: sind wir uns denn auch

ganz bewusst, was Jugend bedeutet? — Dass es die Jugend ist, in
der das Wesen, das in den Alten verkümmert und verderbt ist, wieder

neu und frisch zu uns kommt, geduldig der Pflege harrend? —
Dass in der Jugend alle Möglichkeiten eingeschlossen schlummern,
um eine misslungene Gegenwart in eine menschenwürdige Zukunft
umzuwandeln? — Dass die Jugend der aufwärtsführende Weg zur
Erneuerung ist? — Weder Elternhaus noch Schule haben das Wesen
der Schule in seiner Tiefe erfasst. Es waren beide noch nie darauf
eingestellt, dem Sinn der Jugend zur Erfüllung zu verhelfen. Die
Furcht vor der Vererbung, die Trägheit der Tradition, die Bequemlichkeit

der Konvention haben, was neu und frisch aufwachsen könnte,
im Keime schon verkümmern lassen. Anstatt Kräfte sich entfalten
zu lassen für neue Wegbereitungen, schieben wir der vorwärtsdrängenden

Freudigkeit der Jugend unsere abgestandenen Klugheiten und
Überzeugungen als Hindernisse entgegen. Anstatt dem frohen Glauben

an das Gelingen freie Bahn zu lassen, schrecken wir die Jugend
mit unserem muffigen Pessimismus zurück. Wir erziehen so, als wären

wir die ewige Gegenwart, für die uns die Jugend ein weiches,
warmes Lager zurecht richten müsste. Wir führen die Jugend in das
Leben ein, als wäre dieses schon etwas Fertiges, Abgeschlossenes,
Mustergiltiges, anstatt ihr das Leben als etwas ewig Problematisches,
ewig Fliessendes und Wandlungswollendes zu überlassen. Erzieher

304



ist unsere Furcht. Wir fürchten, die Jugend könnte Fehler machen,
könnte Schaden leiden, zugrunde gehen. Und hinter dieser Furcht
steht nicht die Liebe, wie wir vorgeben, sondern die Angst, die
Jugend könnte für die Zwecke unseres verhärteten Machtsystems
verloren gehen. Denn selber Knechte behandeln wir die Jugend als den
Nachschub von Knechten unter der Herrschaft der Dinge. So erziehen

wir immer neue Sklaven der Dinge und sollten doch Meister der
Dinge aufwachsen lassen. Wie wäre es anders möglich, da wir an die
Oberfläche der Dinge uns treiben Hessen und nun so fern sind der
Tiefe! Wir vermögen nur Nachtreter heranzuziehen und es sollte
doch jede neue Generation ein neues Geschlecht von Pfadfindern
werden im Reiche des Wesens. Wir erfreuen uns wohl an dem, was
wir die Poesie der Jugend nennen als an einem schönen Schein,
bedenken aber nicht, dass es die Stimmen jenes neuen Lebens sind, das

aus dem Wesen geboren werden möchte. Wir sind entzückt und
schwärmen über die Poesie der Jugend, aber wir werten die
Wirklichkeit, die sich in ihr meldet, nicht aus. Immer wieder blühen uns
die Knospen des reinen Menschentums entgegen, und immer wieder
erfrieren sie in dem Froste unserer machtbefangenen Intellektualität.
So entsteht ein verschrobenes, konstruiertes Gemachte, aber kein
fruchtbergendes Gewächs. Bei seelischer Passivität entartet der
Mensch in dingverknechteter Aktivität. Sinn der Erziehung, Inhalt
der Pädagogik muss werden, dass der Mensch ein Kräfteorganismus
ist, aus sich bauend, immer vereinend, weil er von Uranfang auf
Gottesgrund steht. Die Schule aber muss die Stätte sein, wo Menschen
sich als Menschen erleben. Menschenbeobachtung, Menschenbehandlung,

Menschenpflege: dies sei die durchgängige Aufgabe der Schule.
In der Schule schon werde die Einheit von Ich und Du erfühlt. Dass

Mensch und Mensch zusammenhängt, diese Erkenntnis ist das
Fundament für den wahren Aufbau. Sichtung des Stoffes nach
Wirklichkeitsgehalt, selbsttätige Erarbeitung des Stoffes ist gut, aber sie
bedeuten für das wahre Leben nichts ohne jene Erkenntnis. Wahres
Leben entsteht nur dort, wo Leben von der einen Seele in die andere
überfliesst und nur so werden wir gewinnen, was uns not tut und was
uns allein retten kann: Überfluss an innerem Leben. Wir brauchen
eine Schule, in der die Jugend erfährt, spürt, erkennt, dass jeder des

andern Helfer, Aufrichter, Ermunterer sein kann, jeder ein Vorwärts-

20 305



bringer, ein Friedensmacher ist, dass jede in sich die Quellen der

Kräftigung, der Freude, des Glückes birgt.
Von solchem Erleben aus kann die grosse Kausalität für die Tätigkeit

der menschlichen Gesellschaft klar werden. Es ist in der Tat so,

wie es bei Dostojewski heisst: «Der Menschengeist will allgemein
heutzutage nicht einsehen, dass die wahre Sicherheit des Individuums
nicht in seiner persönlichen isolierten Kraft besteht, sondern im
Zusammenhang mit der Gesamtheit der Menschen». Und wie steht
unsere Schulerziehung zu der anderen Erkenntnis desselben Seelsorgers:

«... in Wahrheit ist jeder vor allen schuldig, nur wissen es die
Menschen nicht, wenn sie es aber wüssten, so würde sofort das
Paradies auf Erden sein.» Ich finde: hier gewinnen wir die hohe Warte,
von der aus die Wege ins Reich des wahren Lebens sich uns zeigen.
Von hier aus kann die Beseelung der Schule erst erfolgen. Nicht bloss
die sittliche Führung der Jugend erhält hier fruchtbares Fundament
und Richtung, auch die Wissenstoffe erfahren von hier aus Sichtung
und Beziehung, die ihren Wahrheitsgehalt zutage fördert. So wird
Geschichte Mittel zur Lebenskenntnis und Lebensführung, die Stimmen
der Kunst, insbesondere der Dichtung, tönen in ein empfindliches
Inneres und werden zur wirkenden Kraft. Die Erkenntnis dessen, was
Zusammenhang bedeutet, wird so nicht intellektuell begründet,
sondern quillt aus dem Wesen, die Einführung in die strenge Kausalität
der Naturerscheinungen wird in einem so erlebnisfähigen Geiste
seelischen Widerhall wecken, weltumfassenden Ernst und das Gefühl des

Erhabenen holen aus den Tiefen des Wesens die Keime der Religion.
Weg mit aller Schuleitelkeit auf das Wissen! Weg mit allem hohlen

Stoffzielehrgeiz! Weg mit aller Systemssklaverei, die der Macht tag-
löhnert und den Menschen verkümmern und verwahrlosen lässt! —
Nach innen zu trachten! Nach innen zu wachsen lassen! Die innerste
Kraftfülle sich entfalten lassen! Dies sei das Um und Auf aller
Schultätigkeit. Diese Pädagogik bedarf keiner kostspieligen Werkstätten
und Apparate, aber eine Forderung muss sie erheben und ihre
Erfüllung durchsetzen: Kleine Klassen! — Erziehung und wahrer
Unterricht, gemeint als Lebenseinsicht und Lebensverständnis kann
niemals Massenarbeit sein. Nur kleine Klassen sind erlebnisfähige
Klassen. Nur in der kleinen Klasse kommt der Lehrer an den
Menschen im Schüler heran, nur da ist es möglich, dass der Lehrer mit

306



seinen Schülern ein sorgsamer Gärtner ist und der Jugend die
Kraftquellen aufweist, mit denen der Mensch gesegnet ist: das gegenseitige
Fördern und Trösten, das Stärken und Aufmuntern zur guten Arbeit,
den erhöhenden Kraftgewinn aus Misslingen und Enttäuschung, die
herbe und stählende Lebenssteigerung durch Selbstbeherrschung,
Selbstverleugnung und Selbstmeisterung, Nur in kleinen Klassen lässt
sich das Eine lehren, was zur Erlösung führt: liebend geben und
gebend lieben. Weil aber Wesenspädagogik an Stelle der Staats- und

Machtpädagogik zur Weltpädagogik werden muss, so muss auch die

Forderung «Kleine Klassen» eine internationale Forderung werden,
die jede Kulturliga, jeder Kulturkongress in das Programm aufnehmen
soll; insbesondere müssen es die Frauenvereinigungen sein, die durch
diese Forderung zur Grundlegung bewusster Menschentumspflege
beitragen.

Ein Zweites, was die Wesenspädagogik fordert, ist eine
Schulorganisation, die ein Aderwerk des Menschentums darstellt, über die
Schule hinauswächst ins wirtschaftliche und politische Leben hinein.
Mag jene andere Schulorganisation, die nach den Berufen und
Begabungen Schulkategorien aufbaut, weiterbestehen, aber die
Wesenspädagogik gebe ihr durch Erweckung der Menschentumskräfte die
Seele. Wie eines Baumes Krone grün und fruchtfähig bleibt, weil von
den untersten Wurzeln die Säfte aufsteigen in köstlich reicher
Verzweigung, so wirke von der Schule weg in die Fortbildungsschulen,
in die Stätten des beruflichen und wissenschaftlichen Studiums die
Wesenskraft des Menschentums und wirke durch Kameradschaftsvereinigungen,

die von den Schulen aus wachsen, ins praktische
Leben des Volkes und wirke bestimmend auf die wirtschaftlichen und

politischen Entscheidungsstellen. Denn «in den Schulen muss es

anfangen», erkennen die Menschen bei Björnson, nachdem die Tyrannei
der Machthaber wie auch die Gewaltpläne der Unterdrückten versagt
haben («Über unsere Kraft»), «denn in den Schulen sollen sie lernen,
für einander zu leben. Die eine Schule soll sich an die andere an-
schliessen; sie sollen jede für etwas zu sorgen haben, eine jede für
sich und alle miteinander. Und dann sollen sie etwas haben, wofür
alle Schulen im ganzen Lande sorgen.» —

Das Menschentum, aus der ungeteilten Totalität der Kräfte aus
dem Wesen erwachsend, sei so dem Staate das Gesetz, unter dem

307



£"•*?" -p^fc;: i„... ¦ ..' .v::.^..^.^."^ c;^ o: ;;'•... .^T^P^^«'^

er steht und gedeiht. Bisher glichen Schule und Pädagogik einem
schlechten Pumpwerk, das nicht imstande ist, die befruchtenden
Wasser bis in die obersten Stockwerke zu heben. Von der
Wesenspädagogik aus wird ein Staatsleben möglich werden, das eine
Durchgängigkeit der Kräfte aufweist, den Zusammenhang zwischen letzten
politischen und wirtschaftlichen Entscheidungen mit der Kultur des
Volkes.

Die Leiden der Zeit bedeuten uns, geistig gefasst, einen Ruf des

Wesens. Der Ruf bringt uns in Erinnerung, dass wir eines immer
wieder vergessen, eines immer wieder unterbrechen: die
Menschwerdung. «Alles Kornes innerste Natur meinet Weizen, und alles
Metall Gold, und alle Geburt den Menschen.» — Der dies gesagt,
Meister Eckehart, hat auch einmal ausgesprochen, was unseres Trachtens

Kern sein soll: der Mensch «muss eine innerliche Einsamkeit
lernen, wo und bei wem's auch sei: er muss lernen, durch die Dinge
hindurchzubrechen, muss seinen Gott darinnen ergreifen und fähig
werden, ihn sich in seinem Innern wirksam vorzubilden, als der nun
eine Bestimmtheit unseres eigenen Wesens geworden». — Und alle
heilende Pädagogik ist in der anderen Weisheit dieses Lehrmeisters
enthalten, die da lautet: «Die Leute sollten nicht immer so viel
nachdenken, was sie tun sollen, sie sollten lieber bedenken, was sie sein
sollen. Wären sie nur gut und ihre Art, so möchten ihre Werke sehr
leuchten. Bist du gerecht, so sind auch deine Werke gerecht. Denke
nicht, dein Heil zu setzen auf ein Tun: man muss es setzen auf ein
Sein. Denn die Werke heiligen uns nicht, sondern w i r müssen die
Werke heiligen. Und seien's noch so fromme Werke, sie heiligen
darum, weil wir sie verrichten, uns auch nicht im mindesten, sondern
soweit w i r Sein und Wesen haben, soweit heiligen wir all unser
Tun Die nicht von grossem Wesen sind, was die auch schaffen,
da wird nichts draus.» —

Ich glaube aber nicht, dass, fragt jemand nach dem Wie, wir ihm
jemals exakte Wege solcher Pädagogik zeigen können. Seien wir als
Erzieher Menschen der Andacht, Wirkende aus der Hingabe an die
Idee der Menschwerdung! Seien wir Höhenwanderer! Dann werden
sich uns Pfade auftun, dass wir in freudigem Staunen oft erbeben werden.

Was uns starrer Felsenwall schien, wird uns gehorchen und
weichen, und sollen wir selber auch Gipfel nie betreten, so werden wir

308



*

doch den frischen Atem ihrer lichtverklärten Gefilde wittern. Aber
beginnen müssen wir mit dem Werk, das auf uns wartet, weil es

unser, der Erzieher, eigenstes Werk ist. Uns Pädagogen geht es zuerst

an, das Wort von der Wiedergeburt. Sie und nichts anderes ist der
Sinn unserer Tätigkeit. Unser Wesen muss untertauchen in die Worte
des Evangeliums: «Ich sage dir: wenn nicht jemand von neuem
geboren wird, so kann er das göttliche Reich nicht sehen. Was vom
Fleische geboren ist, ist Fleisch, was aber vom Geiste geboren ist, ist
Geist. Lass dich's nicht wundern, dass ich dir gesagt: Ihr müsset von
neuem geboren werden. Der Wind wehet, wo er will, und du hörest
sein Getöse; aber du weisst nicht, woher er kommt und wohin er geht.
So verhält es sich auch mit Jedem, der vom Geiste geboren ist.»1)

Ludwig Praehauser (Salzburg)

Credo
Ich glaube an die Sonne und an den Tag.
Er ruft die Quellen aus dem weissen Schosse der Gletscher
Und führt sie in Niederungen.
Er schwingt die Sensen und Hämmer der Städte.
Er tränkt die Hirsche des Waldes
Und kleidet die Blumen des Feldes.
Und er bereitet das Brot an schützenden Hügelhängen
Und jeglichem Kleidung,
Dass keiner mehr darbe.
Ich glaube an die Sterne und Stille der Nacht.
Und an die Seele,
Die im Rauschen des Windes
Im Ziehen der Quellen
Und im Flüstern des Laubes ist.
Ich glaube an die Schönheit.
Und an die Güte.
Ich glaube an den Menschen und seine Bestimmung.

Einem Freund
Was blieb vom Reichtum dieser Sommerwelt!
Vom hellen Glitzer bunter Augenweide,
Vom mohnbestickten windbewegten Korn!
Ein hungrig aufgewühltes Stoppelfeld,
Ein flatternd Spinnennetz im nackten Dorn,
Von Abendnebeln leisdurchkühlte Heide.

a) Joh. 3, 3 ff.
309


	Wesenspädagogik

