Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 6

Artikel: Der Herr Uber den unreinen Geist (Text : Markus 1, 21-28)
Autor: Domenig, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-134925

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-134925
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Herr iiber den unreinen Geist’)

Texi: Markus 1 21—as.

Liebe Gemeinde! Man kann o6fters die Rede horen, der Mensch
glaube an das, was in ihm selber sei. Und es ist wohl wahr: wer viel
Gutes in sich trigt, der ist leicht geneigt, an das Gute zu glauben;
wer dagegen viel Béses in sich fiihlt, sucht selber iiberall das Bose.
Wiren wir innerlich ganz rein, dann verméchten wir wie Jesus auch
im verkommensten Menschen noch Gottes Kind zu sehen; wiren wir
vollig verdorben, so miissten wir selbst in einer Erscheinung wie
Jesus Christus Méchte des Bosen vermuten. Nun sind wir aber als
Kinder dieser Erde alle miteinander eine Mischung von Reinem und
Unreinem, von Erdenstaub und Himmelslicht. Selten finden wir die
innere Kraft, hinter einer grossen Tat nur reine Beweggriinde zu se-
hen. Wenn einem Menschen wirklich eine Tat gelungen ist, die aus
dem niedern Buschwerk menschlicher Handlungen baumhoch aufragt,
kénnen wir die Frage nicht unterdriicken, ob er nicht vielleicht aus
einem versteckten Winkel des Eigennutzes so gehandelt habe. Selten
finden wir auch selber die nétige Ueberwindung, um dem reinen Gu-
ten zuliebe etwas zu unternehmen. In unsere Wohltdtigkeit mischt
sich das Begehren, auf Erden genannt und im Himmel angeschrieben
zu werden., Unser Eifer fiir Wahrheit und Gerechtigkeit ist oft un-
echt und will nicht diesen beiden, sondern uns selber dienen. Unsere
Frommigkeit blickt zum Himmel und meint die Erde. Solange wir
aber die helle Gottesseele, die uns gegeben ist, auf diese Weise mit
menschlichen Gedanken triiben, vermégen wir nie jene Seligkeiten zu
empfangen, die uns Jesus Christus in seiner frochen Botschaft an-
gekiindigt hat. Unsere Unreinheit zieht einen Vorhang vor das Reich
der Seligkeiten, den auch der stirkste Arm nicht heben und nicht
zerreissen kann, Den Weg zu ihnen finden wir allein, wenn wir uns in
die Gewalt dessen begeben, der Macht hatte iiber den unreinen Geist.

Eine eindrucksvolle Probe seiner Gewalt iiber unreinen Geist gab
Jesus schon bei seinem ersten Auftreten. Es war an einem Sabbat in
der Synagoge zu Kapernaum. Der Raum war dicht gefiillt von An-
déchtigen, die die fromme Gewohnheit oder das Begehren nach dem

1) Predigt.
17 257



Worte Gottes hiehergefiihrt hatte. Ein Gesetzeslehrer stand am Red-
nerpult und sprach in seiner gewohnten, hochmiitigen und selbst-
gerechten Art. Er sprach vom Gotteslohne derjenigen, die das Gesetz
hielten und vom Gotteszorne, der diejenigen treffe, die es nicht
erfiillten. Ein paar Heuchler aus der Sekte der Pharisder fithlten
sich dabei als die Frommen und Sichern; die Menge des Volkes fand
sich ausgestossen und Gottes Rache verfallen. Sie hoffte nichts; denn
wie sollte es ihr moglich sein, wihrend der sechs harten Arbeitstage
der Woche das umfangreiche Gesetz auch nur kennen zu lernen, ge-
schweige denn zu erfiillen?

Als der Gesetzlehrer gesprochen hatte, trat ein anderer vor die
Gemeinde. Niemand kannte ihn; aber seine Erscheinung hatte eine
fesselnde Kraft. Auch er redete zum Volk. Er redete von den Ver-
heissungen des himmlischen Vaters und zauberte das Wunderland
der Erfiillung so nahe vor die Hérenden, dass ihre Seelen sich auf-
hoben aus den Niederungen des Alltags und es sehnsiichtig zu er-
greifen suchten. Er redete, dass auch die drmste menschliche Krea-
tur sich als Gotteskind fithlte und ihr Herz vor Heimweh nach dem
Vater aufquoll. Er redete, dass sich die besten Gedanken ihm Men-
schen wie erwachende Heere aufrichteten und sich kraftig fanden,
alles Erdengestriipp zu versengen und dem Himmel auf Erden Raum
zu schaffen. So herrliche Worte flossen von den Lippen des Fremden,
dass all die gequilten Seelen im tiefsten Grunde aufjubelten und sich
mit der Ahnung von etwas unaussprechlich Herrlichem erfiillten, das
da kommen miisse. Im Uebermass des Geistes wuchs der Fremde iiber
sich selber, iiber seine Worte und seine Gestalt hinaus und wurde
zum Riesen unter den Propheten, zur Offenbarung Gottes.

Als er gesprochen hatte, da staunte die ganze Menge wie vor etwas
Unerhértem. «Er redet gewaltig und nicht wie die Schriftgelehrten,»
das war der allgemeine Eindruck. Ach ja, die Schriftgelehrten wuss-
ten auch manches klug und artig zu sagen; sie hatten es in ihren
Schulen gelernt. Es war Gelerntes, was sie vortrugen; aber der Fremde
wusste Selbsterlebtes. Er sprach von dem, was man nicht auf klugen
Schulen gelernt, sondern was Gott einem reinen Herzen in der
Stille offenbart. Darum hatte es eine herzbewegende Kraft, weil es
aus dem Herzen geschépft war. Man spiirte ihm an, dass ihm Gewalt
gegeben war aus der michtigsten Quelle aller Gewalt: aus der Ge-

258



walt der Gottesliebe. Er redete nicht darum, weil er von der Ge- -
meinde dazu angestellt worden war, sondern er musste sprechen aus
der Fiille seiner Seele, wie die Biche iiberschiumen miissen, wenn
der Friihling sie ruft.

Doch wéhrend die Menge sich kaum noch zu fassen wusste, dringte
sich aus ihrer Mitte ein Mensch mit wirrem Wesen und rasender Be-
wegung vor den Fremden. Drohend stellte er sich vor ihn hin und
schrie: «Was haben wir mit dir zu schaffen, Jesus von Nazareth? Du
bist gekommen, uns zu verderben. Wir wissen, wer du bist, der Hei-
lige Gottes!» In der Ruhe iibergewaltiger innerer Kraft tritt ihm Jesus
entgegen: «Verstumme, und fahre aus von ihm, du unreiner Geist!»
Da stiirzt der Besessene schreiend vor ihm hin, krampthafte Bewe-
gungen durchzucken seinen Leib, gehen in ein Zittern iiber und ver-
ebben schliesslich vollig. Das Unreine weicht aus ihm, und er erhebt
sich, langsam begreifend, wie einer, der nach langer Nacht den Mor-
gen dimmern siecht. Das Staunen der Menge geht in Entsetzen {iber.
«Was ist das?» fragt einer den andern. »Was ist das fiir eine neue
Lehre voll Gewalt? Was ist das fiir ein Mann? Sogar die unreinen
Geister sind ihm untertan.» All diese Leute halten jenen Eindruck
empfangen, den man niemals vergessen kann: sie hatten unter den
zahllosen Menschen, die alle einander mehr oder weniger gleich sind,
eine Personlichkeit gefunden. Eine Persénlichkeit, die nicht mit ge-
wohnlichen Menschenmitteln aus sich selber geworden war, sondern
gezeugt aus der Kraft Gottes. Vor der Gewalt ihrer géttlichen Rein-
heit sahen sie den unreinen Geist das Feld rdumen.

Was Jesus einst in der Synagoge zu Kapernaum an einem Men-
schen mit unreinem Geist getan hat, dazu hat er noch heute Gewalt.
Auch heute noch hat er Macht iiber allen unreinen Geist. Als Wesen,
die aus der Natur herstammen, aber auch von Gott zum Guten ange-
legt sind, schafft in uns reiner und unreiner Geist. Abwechselnd
folgen wir bald dem Geist aus der Hohe, bald dem Geist der Tiefe.
Dies tun zu diirfen, scheint uns angeborenes Naturrecht zu sein. So
geraten wir in einen Zustand der Gleichgiiltigkeit gegeniiber Gut und
Bése und empfinden davon nicht die mindeste Seligkeit. Sobald wir
aber Christus n#her treten, hért der Zustand der Gleichgiiltigkeit
auf. «Denn das Wort Gottes ist lebendig und kraftig und schirfer
als ein zweischneidig Schwert und dringt durch, bis es scheidet Seele

259



und Geist, Mark und Bein.» Christus sagt dir: «Du kannst nicht
zwei Herren dienen, nicht Gott und der Weltherrlichkeit.» Er fragt
dich: «Welcher Geist soll {iber dich Gewalt haben: der reine Geist
der Hohe oder der unreine Geist der Tiefe?» Vor Christus geraten
wir in Unruhe, wie er denn auch selber gesagt hat, er sei nicht
gekommen, Frieden zu bringen, sondern Spaltung. Wenn wir nur
ein paar Worte von ihm kennen, so kdnnen wir nur mehr mit
schlechtem Gewissen dem unreinen Geiste in uns folgen. Vielfach ge-
segnet fithlen wir uns aber, wenn wir uns nach seinen Anweisungen
entscheiden,

Heute ist die ganze Welt vielleicht stirker als jemals vor Jesus
Christus in Unruhe geraten. Sie steht im gleichen Zustande vor ihm
wie einst der Besessene von Kapernaum. Sie ist dusserlich wirr und
zerrissen von ungezdhlten Hieben, die ihr Krieg und Hunger versetzt
haben, Sie ist innerlich voll Besessenheit und unreinen Geistes.
Jahrelang hat sie fast ausschliesslich dem Bosen gedient, sich an der
Macht berauscht, sich im Blute gewilzt und allen tierischen und
teuflischen Trieben freie Bahn gelassen. Darum ist sie auch seelisch
ans Verhungern gekommen. Diese Menschheit steht heute vor Chri-
stus und spricht #hnliche Worte wie einst der Besessene von
Kapernaum: «Was haben wir mit dir zu schaffen, Jesus von Naza-
ret? Lass uns in Ruhe! Du magst im Himmel herschen; hier auf Erden
wollen wir leben, erwerben und geniessen ohne dich. Du kannst
.nicht unser Genosse sein; denn dein Blick ist viel zu ernst. Geh von
uns, sonst miissten wir, wenn der Hass uns schiittelt, dich abermals
ans Kreuz nageln! Du bist gekommen, uns zu verderben. Du willst,
dass diese Erde vergehe, um deinem Gottesreiche Platz zu geben. Du
willst, dass auf Erden Liebe herrschen soll und verstehst nicht,
dass sie geschaffen ist zum Kampf aller gegen alle. Du hast
keinen Sinn fiir Kunst, Technik und Wissenschaft, kein Verstind-
nis fiir die Bediirfnisse unserer Staaten und des Wirtschafts-
lebens, ja vielleicht nicht einmal fiir die Kirche. Wir wissen, wer du
bist: der Heilige Gottes. Du bist ein weltfremder Schwérmer und
passest nicht in diese Welt. Du bist zu rein fiir uns, die Unreinen.
Wir wollen dir aber dennoch trotzen mit unserer Unreinheit; denn
sie ist unser gutes Erdenrecht, Wir haben Geschmack an der Erde
und lassen nicht von ihr, selbst wenn wir dem Teufel verfallen

260



miissten. Hier locken uns sichere Giiter; aber ungewiss bleibt, ob
wir nicht unser kurzes Erdenleben, das wir nur einmal besitzen, um
ein Nichts tauschen, wenn wir dir folgen.»

So redet die heutige Welt vor Christus, und man sieht es ihr an,
dass sie unrein und besessen ist. Sie ahnt und fiihlt, dass mit der
Kraft Christi eine neue Menschheit geboren werden konnte, iiber der
sich der blaue Himmel einer neuen Welt woélben miisste. Freisinnige
und Konservative, Sozialisten und Bolschewiki und Menschen aller
Richtungen, die heute die Welt nach ihrem Willen gestalten méchten,
wissen es, dass in Christus uns allen Erlésung beschieden wire. Sie
wollen sich dennoch nicht ergeben, sondern hegen einen krankhaften
Hass gegen ihn, Sie hassen ihn, weil sie sich innerlich von ihm iiber-
wunden fiithlen. Sie hassen den Ueberlegenen, von dem ihre Pléne
mit der Unruhe des schlechten Gewissens belastet werden. Ob das
vielleicht nur die letzten, krankhaften Zuckungen einer Welt sind,
die sich ihm dennoch ergeben muss? Wird sie, iiberwiltigt von dem
tiberméchtigen Geiste Christi, niederstiirzen und ihren letzten Hass
aus sich schlagen, um ruhig und klar zu werden vor ihm? Es redet
ja auch die Schrift davon, dass dem Satan Gewalt gegeben sei, sich
eine Zeitlang mit allen b&sen Geistern auf Erden auszutoben, um
endgiiltig von der Macht Gottes in die Tiefe geschleudert zu werden.

Unsere Hoffnung, fiir uns persdnlich wie fiir unsere ganze Welt,
muss stdrker als je auf Christus gerichtet sein. Er allein vermag den
unreinen Geist aus uns auszufegen. Denn er ist selbst ein Reiner. Wie
ein stiller, klarer Bergsee den blauen Himmel rein und sonnig wider-
spiegelt, so ist seine Seele ein Abbild des Géttlichen. Reine Gottes-
gedanken gehen durch seine Seele, reine Worte strémen aus seinem
Munde, Hinde und Fiisse sind bei reinem Werke und auf reinem
Wege. Wer jemals das Heimweh nach dem h&hern Menschen in
sich gefiihlt hat, der muss vor seiner Gestalt niedersinken und spre-
chen: «Mein Herr und mein Gott!> Jesus zeigt uns eine neue Welt
der Reinheit. Er redet von einer Gotteswelt, einem Gottesreiche,
wo die tosenden Stiirme der Erde verstummt sind und die stirkenden
Winde der Liebe wehen, wo alle Siimpfe des Erdenelends aufge-
trocknet und in fruchtbares Ackergefild verwandelt sind. Wer je-
mals diese Welt im Geiste geahnt und geschaut hat, wird eine un-
ausloschliche Sehnsucht nach ihr im Herzen tragen. Die Welt der

261



Reinheit hat uns Christus nicht als etwas Schwichliches gezeigt,
sondern erfiillt von der grossten Kraft. All unsere Begeisterung, un-
sere sittliche Entriistung und unser brausendes Wesen der besten
Augenblicke vermdgen nicht so viel Kraft aufzubringen wie diese
Reinheit, Jesus hat sie auch in sich selber zu behaupten vermocht,
darum ist er unser Christus geworden. Leicht wurde ihm diese Selbst-
behauptung, als ihm der Satan in der Wiiste entgegentrat. Die junge
Begeisterung vor der Probe in der Welt liess sich durch keine Lok-
kungen irre machen, Aber es kam eine zweite Versuchung iiber den
Herrn, damals, als er in Getsemane zitterte und zagte. Das war
nach der Probe mit der Welt. Er hatte Unségliches von ihrer Gemein-
heit erlitten, die Fluten des Hasses drohten ihn zu verschlingen, und
die wenigen, auf die er gebaut hatte, schliefen in tiefem Schlafe. Da
schlich sich der Versucher aus dem Dunkel der Nacht und sprach:
«Weisst du noch damals in der Wiiste, wie du dich geweigert hast,
die Menge mit Brot an dich zu fesseln? Du wolltest allein im Ver-
traven auf die Wirksamkeit des Gotteswortes unter sie treten. Nun
siehst du selber, dass sie ein Tier ist und nur Interessen des Magens
kennt. Du wolltest die Menschen auch nicht durch ein Wunder an
dich ziehen. Nun hast du selber erfahren, dass sie niemals in freiem
Entschlusse sich zu Gott zu kehren, sondern allein unter schrecklichen
Zeichen, Dann bekommen sie die Betangst, um sie wieder in der
Sinnlichkeit zu ertrinken, sobald es ihnen besser geht. Du hast mir
auch die Konigskrone ausgeschlagen und wolltest die unsichtbare
Gotteskrone tragen. Hat sie die Welt etwa bewundert, sie, die nur
auf den Augenblick brennt, um ihre Freiheit zu verkaufen und an-
betend vor der Macht der Welt niederzusinken? So ernte nun den
Tod am Galgen fiir deine térichte Schwirmerei! Doch noch ist Ret-
tung fiir dein Leben, wenn du deinem Wahn entsagst und mir folgst.»
Da bdumte sich die ganze Kraft der reinen Heilandsseele unwider-
stehlich auf und schreckte den Geist der Nacht in seine dunklen Tie-
fen zuriick. «Vater, nicht wie ich will, sondern wie du willst,» betet
der Reine zum Reinen.

Die Reinheit Christi ist die einzige Macht, die stark genug ist, um
auch heute den Kampf wider die Geister der Tiefe erfolgreich zu
fithren, Er selber hat sie so hoch gewertet, dass er gesprochen hat:
«Selig sind, die reinen Herzens sind; denn sie werden Gott schauen.»

262



Tief in jedem Menschen schlummert die Sehnsucht nach Seligkeit.
All die tausend Irrwege der Menschheit durch Staaten und Kirchen,
durch Tugend und Laster sind ein Verlangen nach ihr. Es ist der
Durst nach einem Zustande, da alle Sorgen fliechen, Meere und Erden-
gedanken in Vergessenheit versinken, und die Seele im Rosennebel
ihres Gliickes unermessliche Wonne trinkt. Wir mdchten zu solchem
Grad der Seligkeit gelangen, da wir sprechen koénnten: «Augenblick,
verweile! Verweile du siisse Stunde und ende nimmer. Werde zur
ewigen Seligkeit!» Den Durst nach Seligkeit will Jesus denen I8schen,
die reinen Herzens sind. Ja, eine noch viel tiefere Sehnsucht will er
stillen, jene Sehnsucht, die dem Streben nach Seligkeit unverstanden
zugrunde liegt. Was der tiefsten und besten Geister letztes Sehnen
war, das Gottschaven, will er ermdglichen. Jesus hat die Seligkeit
des Gottschauens empfinden diirfen. Der Reine durfte die Reinheit
schauen, Und wenn wir fragen, woher er sie empfangen habe, so
fiihrt uns die Reinheit vor Gott. Gott gab Jesus die Reinheit. In Stun-
den heiliger Gebetseinsamkeit auf Bergen und in der Wiiste hat er sie
empfangen. Es ist aber nicht sein Wille gewesen, das funkelnde Klein-
od im Schrein seines Herzens zu verbergen. Uns will er diese Rein-
heit geben, in der er selber Gewalt hatte. Uns will er die Seligkeit
schenken, die er aus seiner Reinheit schépfte. Er hat uns verheissen,
dass wir alle Geschenke des Geistes empfangen sollen, wenn wir ihm
nachfolgen wollen. Nicht in geschliffenen Theorien, sondern in ein-
fachen Worten, dass der Bauer wie der Professor ihn verstehen kann,
spricht er: «Folge mir nach! Folge mir nach in der Ueberwindung dei-
nes Erdenmenschen, und lerne die Seele als einziges Gut kennen, das
der Mensch unveriusserlich besitzt. Folge mir nach in den Kampf um
des Vaters Reich auf Erden! Folge mir nach in die Einsamkeit der
Gedanken! Lass es stille werden in dir, bis du die Brunnen der Tiefe
in dir klingen hérst! Dann mag es geschehen, dass Gott auch dich in
einer Stunde heiligster Ergriffenheit mit den Strahlen seiner Rein-
heit durchleuchtet.» Unvergesslich bleibe uns die Verheissung von
Christi, Darum wollen wir Gott bitten, uns Kraft zu geben in der
Nachfolge seines Sohnes, damit einst unsere unreine Welt durch die
reine Gewalt des Gottesgeistes iiberwunden werde. Amen,

H Domenig

263



	Der Herr über den unreinen Geist (Text : Markus 1, 21-28)

