
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 6

Artikel: Der Herr über den unreinen Geist (Text : Markus 1, 21-28)

Autor: Domenig, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134925

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134925
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Herr über den unreinen Geist1)
Text: Markus 121—2«.

Liebe Gemeinde! Man kann öfters die Rede hören, der Mensch

glaube an das, was in ihm selber sei. Und es ist wohl wahr: wer viel
Gutes in sich trägt, der ist leicht geneigt, an das Gute zu glauben;

wer dagegen viel Böses in sich fühlt, sucht selber überall das Böse.

Wären wir innerlich ganz rein, dann vermöchten wir wie Jesus auch

im verkommensten Menschen noch Gottes Kind zu sehen; wären wir
völlig verdorben, so müssten wir selbst in einer Erscheinung wie
Jesus Christus Mächte des Bösen vermuten. Nun sind wir aber als

Kinder dieser Erde alle miteinander eine Mischung von Reinem und

Unreinem, von Erdenstaub und Himmelslicht. Selten finden wir die

innere Kraft, hinter einer grossen Tat nur reine Beweggründe zu
sehen. Wenn einem Menschen wirklich eine Tat gelungen ist, die aus
dem niedern Buschwerk menschlicher Handlungen baumhoch aufragt,
können wir die Frage nicht unterdrücken, ob er nicht vielleicht aus

einem versteckten Winkel des Eigennutzes so gehandelt habe. Selten
finden wir auch selber die nötige Ueberwindung, um dem reinen Guten

zuliebe etwas zu unternehmen. In unsere Wohltätigkeit mischt
sich das Begehren, auf Erden genannt und im Himmel angeschrieben
zu werden. Unser Eifer für Wahrheit und Gerechtigkeit ist oft
unecht und will nicht diesen beiden, sondern uns selber dienen. Unsere

Frömmigkeit blickt zum Himmel und meint die Erde. Solange wir
aber die helle Gottesseele, die uns gegeben ist, auf diese Weise mit
menschlichen Gedanken trüben, vermögen wir nie jene Seligkeiten zu
empfangen, die uns Jesus Christus in seiner frohen Botschaft
angekündigt hat. Unsere Unreinheit zieht einen Vorhang vor das Reich
der Seligkeiten, den auch der stärkste Arm nicht heben und nicht
zerreissen kann. Den Weg zu ihnen finden wir allein, wenn wir uns in
die Gewalt dessen begeben, der Macht hatte über den unreinen Geist.

Eine eindrucksvolle Probe seiner Gewalt über unreinen Geist gab
Jesus schon bei seinem ersten Auftreten. Es war an einem Sabbat in
der Synagoge zu Kapernaum. Der Raum war dicht gefüllt von
Andächtigen, die die fromme Gewohnheit oder das Begehren nach dem

*) Predigt.

17 257



' ' *?~r~~y.^^:--',l MW ¦- ^;:.

Worte Gottes hiehergeführt hatte. Ein Gesetzeslehrer stand am

Rednerpult und sprach in seiner gewohnten, hochmütigen und

selbstgerechten Art. Er sprach vom Gotteslohne derjenigen, die das Gesetz

hielten und vom Gotteszorne, der diejenigen treffe, die es nicht
erfüllten. Ein paar Heuchler aus der Sekte der Pharisäer fühlten
sich dabei als die Frommen und Sichern; die Menge des Volkes fand

sich ausgestossen und Gottes Rache verfallen. Sie hoffte nichts; denn

wie sollte es ihr möglich sein, während der sechs harten Arbeitstage
der Woche das umfangreiche Gesetz auch nur kennen zu lernen,
geschweige denn zu erfüllen?

Als der Gesetzlehrer gesprochen hatte, trat ein anderer vor die
Gemeinde. Niemand kannte ihn; aber seine Erscheinung hatte eine

fesselnde Kraft. Auch er redete zum Volk. Er redete von den Ver-
heissungen des himmlischen Vaters und zauberte das Wunderland
der ErfüUung so nahe vor die Hörenden, dass ihre Seelen sich
aufhoben aus den Niederungen des Alltags und es sehnsüchtig zu
ergreifen suchten. Er redete, dass auch die ärmste menschliche Kreatur

sich als Gotteskind fühlte und ihr Herz vor Heimweh nach dem

Vater aufquoll. Er redete, dass sich die besten Gedanken ihm
Menschen wie erwachende Heere aufrichteten und sich kräftig fanden,
alles Erdengestrüpp zu versengen und dem Himmel auf Erden Raum

zu schaffen. So herrliche Worte flössen von den Lippen des Fremden,
dass all die gequälten Seelen im tiefsten Grunde aufjubelten und sich

mit der Ahnung von etwas unaussprechlich Herrlichem erfüllten, das

da kommen müsse. Im Uebermass des Geistes wuchs der Fremde über
sich selber, über seine Worte und seine Gestalt hinaus und wurde
zum Riesen unter den Propheten, zur Offenbarung Gottes.

Als er gesprochen hatte, da staunte die ganze Menge wie vor etwas
Unerhörtem. «Er redet gewaltig und nicht wie die Schriftgelehrten,»
das war der allgemeine Eindruck. Ach ja, die Schriftgelehrten wuss-
ten auch manches klug und artig zu sagen; sie hatten es in ihren
Schulen gelernt. Es war Gelerntes, was sie vortrugen; aber der Fremde
wusste Selbsterlebtes. Er sprach von dem, was man nicht auf klugen
Schulen gelernt, sondern was Gott einem reinen Herzen in der
Stille offenbart. Darum hatte es eine herzbewegende Kraft, weil es

aus dem Herzen geschöpft war. Man spürte ihm an, dass ihm Gewalt
gegeben war aus der mächtigsten Quelle aller Gewalt: aus der Ge-

258



wait der Gottesliebe. Er redete nicht darum, weil er von der
Gemeinde dazu angestellt worden war, sondern er müsste sprechen aus
der Fülle seiner Seele, wie die Bäche überschäumen müssen, wenn
der Frühling sie ruft.

Doch während die Menge sich kaum noch zu fassen wusste, drängte
sich aus ihrer Mitte ein Mensch mit wirrem Wesen und rasender

Bewegung vor den Fremden, Drohend stellte er sich vor ihn hin und
schrie: «Was haben wir mit dir zu schaffen, Jesus von Nazareth? Du
bist gekommen, uns zu verderben. Wir wissen, wer du bist, der Heilige

Gottes!» In der Ruhe übergewaltiger innerer Kraft tritt ihm Jesus

entgegen: «Verstumme, und fahre aus von ihm, du unreiner Geist!»
Da stürzt der Besessene schreiend vor ihm hin, krampfhafte
Bewegungen durchzucken seinen Leib, gehen in ein Zittern über und
verebben schliesslich völlig. Das Unreine weicht aus ihm, und er erhebt
sich, langsam begreifend, wie einer, der nach langer Nacht den Morgen

dämmern sieht. Das Staunen der Menge geht in Entsetzen über.
«Was ist das?» fragt einer den andern. »Was ist das für eine neue
Lehre voll Gewalt? Was ist das für ein Mann? Sogar die unreinen
Geister sind ihm Untertan.» All diese Leute halten jenen Eindruck
empfangen, den man niemals vergessen kann: sie hatten unter den
zahllosen Menschen, die alle einander mehr oder weniger gleich sind,
eine Persönlichkeit gefunden. Eine Persönlichkeit, die nicht mit
gewöhnlichen Menschenmitteln aus sich selber geworden war, sondern

gezeugt aus der Kraft Gottes. Vor der Gewalt ihrer göttlichen Reinheit

sahen sie den unreinen Geist das Feld räumen.
Was Jesus einst in der Synagoge zu Kapernaum an einem

Menschen mit unreinem Geist getan hat, dazu hat er noch heute Gewalt.
Auch heute noch hat er Macht über allen unreinen Geist. Als Wesen,
die aus der Natur herstammen, aber auch von Gott zum Guten angelegt

sind, schafft in uns reiner und unreiner Geist. Abwechselnd
folgen wir bald dem Geist aus der Höhe, bald dem Geist der Tiefe.
Dies tun zu dürfen, scheint uns angeborenes Naturrecht zu sein. So

geraten wir in einen Zustand der Gleichgültigkeit gegenüber Gut und
Böse und empfinden davon nicht die mindeste Seligkeit. Sobald wir
aber Christus näher treten, hört der Zustand der Gleichgültigkeit
auf. «Denn das Wort Gottes ist lebendig und kräftig und schärfer
als ein zweischneidig Schwert und dringt durch, bis es scheidet Seele

259



»ipwjsjj

und Geist, Mark und Bein.» Christus sagt dir: «Du kannst nicht
zwei Herren dienen, nicht Gott und der Weltherrlichkeit.» Er fragt
dich: «Welcher Geist soll über dich Gewalt haben: der reine Geist
der Höhe oder der unreine Geist der Tiefe?» Vor Christus geraten
wir in Unruhe, wie er denn auch selber gesagt hat, er sei nicht

gekommen, Frieden zu bringen, sondern Spaltung. Wenn wir nur
ein paar Worte von ihm kennen, so können wir nur mehr mit
schlechtem Gewissen dem unreinen Geiste in uns folgen. Vielfach
gesegnet fühlen wir uns aber, wenn wir uns nach seinen Anweisungen
entscheiden.

Heute ist die ganze Welt vielleicht stärker als jemals vor Jesus

Christus in Unruhe geraten, Sie steht im gleichen Zustande vor ihm
wie einst der Besessene von Kapernaum. Sie ist äusserlich wirr und

zerrissen von ungezählten Hieben, die ihr Krieg und Hunger versetzt
haben, Sie ist innerlich voll Besessenheit und unreinen Geistes.

Jahrelang hat sie fast ausschliesslich dem Bösen gedient, sich an der
Macht berauscht, sich im Blute gewälzt und allen tierischen und

teuflischen Trieben freie Bahn gelassen. Darum ist sie auch seelisch

ans Verhungern gekommen. Diese Menschheit steht heute vor Christus

und spricht ähnliche Worte wie einst der Besessene von
Kapernaum: «Was haben wir mit dir zu schaffen, Jesus von Nazaret?

Lass uns in Ruhe! Du magst im Himmel herschen; hier auf Erden
wollen wir leben, erwerben und geniessen ohne dich. Du kannst
nicht unser Genosse sein; denn dein Blick ist viel zu ernst. Geh von
uns, sonst müssten wir, wenn der Hass uns schüttelt, dich abermals

ans Kreuz nageln! Du bist gekommen, uns zu verderben. Du willst,
dass diese Erde vergehe, um deinem Gottesreiche Platz zu geben. Du
willst, dass auf Erden Liebe herrschen soll und verstehst nicht,
dass sie geschaffen ist zum Kampf aller gegen alle. Du hast
keinen Sinn für Kunst, Technik und Wissenschaft, kein Verständnis

für die Bedürfnisse unserer Staaten und des Wirtschaftslebens,

ja vielleicht nicht einmal für die Kirche. Wir wissen, wer du
bist: der Heilige Gottes. Du bist ein weltfremder Schwärmer und

passest nicht in diese Welt. Du bist zu rein für uns, die Unreinen.
Wir wollen dir aber dennoch trotzen mit unserer Unreinheit; denn
sie ist unser gutes Erdenrecht, Wir haben Geschmack an der Erde
und lassen nicht von ihr, selbst wenn wir dem Teufel verfallen

260



müssten. Hier locken uns sichere Güter; aber ungewiss bleibt, ob

wir nicht unser kurzes Erdenleben, das wir nur einmal besitzen, um
ein Nichts tauschen, wenn wir dir folgen.»

So redet die heutige Welt vor Christus, und man sieht es ihr an,
dass sie unrein und besessen ist. Sie ahnt und fühlt, dass mit der
Kraft Christi eine neue Menschheit geboren werden könnte, über der
sich der blaue Himmel einer neuen Welt wölben müsste. Freisinnige
und Konservative, Sozialisten und Bolschewiki und Menschen aller
Richtungen, die heute die Welt nach ihrem Willen gestalten möchten,
wissen es, dass in Christus uns allen Erlösung beschieden wäre. Sie

wollen sich dennoch nicht ergeben, sondern hegen einen krankhaften
Hass gegen ihn. Sie hassen ihn, weil sie sich innerlich von ihm
überwunden fühlen. Sie hassen den Ueberlegenen, von dem ihre Pläne

mit der Unruhe des schlechten Gewissens belastet werden. Ob das

vielleicht nur die letzten, krankhaften Zuckungen einer Welt sind,
die sich ihm dennoch ergeben muss? Wird sie, überwältigt von dem

übermächtigen Geiste Christi, niederstürzen und ihren letzten Hass

aus sich schlagen, um ruhig und klar zu werden vor ihm? Es redet
ja auch die Schrift davon, dass dem Satan Gewalt gegeben sei, sich
eine Zeitlang mit allen bösen Geistern auf Erden auszutoben, um
endgültig von der Macht Gottes in die Tiefe geschleudert zu werden.

Unsere Hoffnung, für uns persönlich wie für unsere ganze Welt,
muss stärker als je auf Christus gerichtet sein. Er allein vermag den

unreinen Geist aus uns auszufegen. Denn er ist selbst ein Reiner. Wie
ein stiller, klarer Bergsee den blauen Himmel rein und sonnig
widerspiegelt, so ist seine Seele ein Abbild des Göttlichen. Reine
Gottesgedanken gehen durch seine Seele, reine Worte strömen aus seinem
Munde, Hände und Füsse sind bei reinem Werke und auf reinem
Wege. Wer jemals das Heimweh nach dem höhern Menschen in
sich gefühlt hat, der muss vor seiner Gestalt niedersinken und
sprechen: «Mein Herr und mein Gott!» Jesus zeigt uns eine neue Welt
der Reinheit. Er redet von einer Gotteswelt, einem Gottesreiche,
wo die tosenden Stürme der Erde verstummt sind und die stärkenden
Winde der Liebe wehen, wo alle Sümpfe des Erdenelends
aufgetrocknet und in fruchtbares Ackergefild verwandelt sind. Wer
jemals diese Welt im Geiste geahnt und geschaut hat, wird eine
unauslöschliche Sehnsucht nach ihr im Herzen tragen. Die Welt der

261



Reinheit hat uns Christus nicht als etwas Schwächliches gezeigt,
sondern erfüllt von der grössten Kraft. All unsere Begeisterung,
unsere sittliche Entrüstung und unser brausendes Wesen der besten

Augenblicke vermögen nicht so viel Kraft aufzubringen wie diese

Reinheit. Jesus hat sie auch in sich selber zu behaupten vermocht,
darum ist er unser Christus geworden. Leicht wurde ihm diese

Selbstbehauptung, als ihm der Satan in der Wüste entgegentrat. Die junge

Begeisterung vor der Probe in der Welt Hess sich durch keine Lok-
kungen irre machen. Aber es kam eine zweite Versuchung über den

Herrn, damals, als er in Getsemane zitterte und zagte. Das war
nach der Probe mit der Welt. Er hatte Unsägliches von ihrer Gemeinheit

erlitten, die Fluten des Hasses drohten ihn zu verschlingen, und

die wenigen, auf die er gebaut hatte, schliefen in tiefem Schlafe. Da

schlich sich der Versucher aus dem Dunkel der Nacht und sprach:
«Weisst du noch damals in der Wüste, wie du dich geweigert hast,
die Menge mit Brot an dich zu fesseln? Du wolltest allein im
Vertrauen auf die Wirksamkeit des Gotteswortes unter sie treten. Nun
siehst du selber, dass sie ein Tier ist und nur Interessen des Magens
kennt. Du wolltest die Menschen auch nicht durch ein Wunder an
dich ziehen. Nun hast du selber erfahren, dass sie niemals in freiem
Entschlüsse sich zu Gott zu kehren, sondern allein unter schrecklichen
Zeichen. Dann bekommen sie die Betangst, um sie wieder in der
SinnHchkeit zu ertränken, sobald es ihnen besser geht. Du hast mir
auch die Königskrone ausgeschlagen und wolltest die unsichtbare
Gotteskrone tragen. Hat sie die Welt etwa bewundert, sie, die nur
auf den Augenblick brennt, um ihre Freiheit zu verkaufen und
anbetend vor der Macht der Welt niederzusinken? So ernte nun den

Tod am Galgen für deine törichte Schwärmerei! Doch noch ist
Rettung für dein Leben, wenn du deinem Wahn entsagst und mir folgst.»
Da bäumte sich die ganze Kraft der reinen Heilandsseele unwider-
stehHch auf und schreckte den Geist der Nacht in seine dunklen Tiefen

zurück. «Vater, nicht wie ich will, sondern wie du willst,» betet
der Reine zum Reinen.

Die Reinheit Christi ist die einzige Macht, die stark genug ist, um
auch heute den Kampf wider die Geister der Tiefe erfolgreich zu
führen. Er selber hat sie so hoch gewertet, dass er gesprochen hat:
«Selig sind, die reinen Herzens sind; denn sie werden Gott schauen.»

262



Tief in jedem Menschen schlummert die Sehnsucht nach Seligkeit.
All die tausend Irrwege der Menschheit durch Staaten und Kirchen,
durch Tugend und Laster sind ein Verlangen nach ihr. Es ist der

Durst nach einem Zustande, da alle Sorgen fliehen, Meere und
Erdengedanken in Vergessenheit versinken, und die Seele im Rosennebel
ihres Glückes unermessliche Wonne trinkt. Wir möchten zu solchem
Grad der Seligkeit gelangen, da wir sprechen könnten: «Augenblick,
verweile! Verweile du süsse Stunde und ende nimmer. Werde zur
ewigen Seligkeit!» Den Durst nach Seligkeit will Jesus denen löschen,
die reinen Herzens sind. Ja, eine noch viel tiefere Sehnsucht will er
stillen, jene Sehnsucht, die dem Streben nach Seligkeit unverstanden
zugrunde liegt, Was der tiefsten und besten Geister letztes Sehnen

war, das Gottschauen, will er ermöglichen. Jesus hat die Seligkeit
des Gottschauens empfinden dürfen. Der Reine durfte die Reinheit
schauen. Und wenn wir fragen, woher er sie empfangen habe, so
führt uns die Reinheit vor Gott. Gott gab Jesus die Reinheit. In Stunden

heiliger Gebetseinsamkeit auf Bergen und in der Wüste hat er sie

empfangen. Es ist aber nicht sein Wille gewesen, das funkelnde Kleinod

im Schrein seines Herzens zu verbergen. Uns will er diese Reinheit

geben, in der er selber Gewalt hatte. Uns will er die Seligkeit
schenken, die er aus seiner Reinheit schöpfte. Er hat uns verheissen,
dass wir alle Geschenke des Geistes empfangen sollen, wenn wir ihm
nachfolgen wollen. Nicht in geschliffenen Theorien, sondern in
einfachen Worten, dass der Bauer wie der Professor ihn verstehen kann,
spricht er: «Folge mir nach! Folge mir nach in der Ueberwindung deines

Erdenmenschen, und lerne die Seele als einziges Gut kennen, das

der Mensch unveräusserlich besitzt. Folge mir nach in den Kampf um
des Vaters Reich auf Erden! Folge mir nach in die Einsamkeit der
Gedanken! Lass es stille werden in dir, bis du die Brunnen der Tiefe
in dir klingen hörst! Dann mag es geschehen, dass Gott auch dich in
einer Stunde heiligster Ergriffenheit mit den Strahlen seiner Reinheit

durchleuchtet.» Unvergesslich bleibe uns die Verheissung von
Christi, Darum wollen wir Gott bitten, uns Kraft zu geben in der
Nachfolge seines Sohnes, damit einst unsere unreine Welt durch die
reine Gewalt des Gottesgeistes überwunden werde. Amen.

H, Domenig

263


	Der Herr über den unreinen Geist (Text : Markus 1, 21-28)

