
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 5

Artikel: Wie Gott zu uns kommt und wir zu ihm

Autor: Heinz, Max / Steinbeck, Walter / Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134923

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1

von der Quelle der Wahrheit ist die Ursache jener tiefen Entartung
alles Lebens, die sich in der Weltkatastrophe vollendet hat; die

Welterneuerung kann nur durch die entschlossene und radikale Umkehr
geschehen. Diese Erkenntnis, die wohl heute schon zum Gemeingut
aller tieferen Geister geworden ist, vertritt auf ihre Weise auch die

Theosophie und sie bildet einen Teil ihrer Ueberzeugungskraft. Ihre

Ueberwindung besteht darin, dass ihre Forderung erfüllt wird, nur
mit andern Mitteln und auf einem andern Boden.1)

Wir sagen also: Es gibt eine Theosophie des Reiches Gottes. Wenn
es richtig ist, dass der Unterschied zwischen diesem und der Theosophie

darin besteht, dass in ihm der Logos (das «Wort»), durch Christus

Fleisch geworden ist, so doch auch das Andere, dass eben Christus

auch der fleischgewordene Logos, die Erfüllung der Erkenntnis

ist. Dafür zum Zeichen steht im Neuen Testament neben
den drei ersten Evangelien mit ihrem ganz untheoretischen
Realismus des Reiches Gottes das Johannisevangelium mit seiner
Botschaft von Christus als dem Licht der Welt. Beides erst ist die

ganze Wahrheit Christi.
Eine von Gott geschaffene und aus ihm erneuerte Welt, das ist die

Erfüllung der Theosophie im Reiche Gottes,

Wenn wir diesen Weg gehen, dann brauchen wir die Theosophie
nicht zu fürchten. Sie mag uns dann sogar zur wertvollen Anregung
werden. Das ist sie in Gestalt der Gnosis doch auch der alten
Christenheit gewesen. Sollte sie aber den Anspruch machen, das
Christentum zu verdrängen oder zu beherrschen, so ist daran zu erinnern,
dass dieses schon einmal mit ihr gerungen und sie besiegt hat. Es

wird dazu wieder die Kraft finden, wenn es einmal erwacht. Es
aufzuwecken, mag vielleicht auch ihre Bestimmung sein. L. Ragaz

Wie Gott zu uns kommt und wir zu ihm.
Meine Bemerkungen zu Sadhu Sundar Singhs Europareise2) haben

mir lebhafte Zustimmung und ebenso lebhaften Widerspruch eingetra-

1) Ich verweise nochmals auf mein Buch : «Die pädagogische
Revolution».

2) Vergi, das Märzheft, Rundschau.

233



gen. Ich möchte den letzteren in Form von zwei Zuschriften aus dem
Leserkreise zu Worte kommen lassen, die ungefähr das ausdrücken,
was die andern ebenfalls sagen, und daran einige Erwägungen knüpfen,

beides in der Meinung, dass es sich hier um ein Problem von
prinzipieller Wichtigkeit handle, das über diesen besonderen Anlass
zu seiner Erörterung weit hinausreiche.

Und doch wünschte ich, es wäre ein siebter Gaul gekommen und
hätte Sie in eine dieser Sundar Singh Versammlungen gezogen.

Erlauben Sie mir einige freimütige Gedanken zu Ihrem Artikel: Religiöse
Sensation.

Ich verstehe Ihr Nicht-gehen-wollen in diese Veranstaltungen durchaus
und darf Ihnen sagen, dass ich dieselben Bedenken und noch mehr, dieselbe
Angst ausgestanden habe, als ich hörte, Sundar Singh komme nach Europa.
Ich fürchtete tatsächlich für ihn, denn es ist wohl ein ganz gewagtes
Unternehmen, vor unser zeichenhungriges Volk zu treten, das aus allem Genuss
und Mode gemacht hat. Ich kämpfte lange, ob es da nicht einfach Christenpflicht

sei, sich konsequent fern zu halten. Aber schliesslich ging ich,
tatsächlich nur um ein eigen Urteil mir zu bilden und ohne alle Erwartung.

Da muss ich denn doch sagen: Ihre Befürchtungen sind zum grössten
Teil nicht eingetroffen, da an diesem Manne auch gar nichts «Sehenswertes
und Hörenswertes», im sensationellen Sinn gesprochen, wahrzunehmen ist.
Vielmehr war seine wahre Demut und seine vollständige Unberührtheit von
der Masse das Grosse. Das Erlösende, bei so viel Effekthascherei christlicher

Predigt, bei so fast durchgängigem «Etwas-sein-wollen» und sich
seiner Sonderstellung allzu bewusst sein, war das von allem «Menschlichen»
blosse Reden des Sadhu. Da sprach überhaupt nicht ein Mensch, die W a h r-
h e i t, nach der Pilatus umsonst gefragt, hatte gesprochen.

Wenn sein Kommen anderer Art war, als Sie es erwartet haben,
so glaube ich doch, dass er auch einen andern Auftrag hatte, als Sie und
die meisten; von uns! Aber ich glaube, dass sein Auftrag^ ausgerichtet wurde.
Er galt meines Erachtens den «Gelehrten des Christentums, den Theologen!»
Das war hart, was er da zu sagen hatte und Sundar Singh kann unter
Umständen unserer Theologie, und ich hoffe das, den Todesstoss versetzt
haben. Ich wenigstens kenne solche, deren System er einfach über den

Haufen geworfen hat. Die Weisheit der Weisen ist an diesem Manne zu-
schanden geworden! Und das ist viel! Dann erst kann der lebendige Gott
offenbar werden. Dieser Offenbarung haben wir zum Durchbruch zu
verhelfen, in viel Kampf gegen uns und eine gottfeindliche Welt, Sadhu's
Aufgabe war anders, darum kam er anders!

Dass dabei Ihre Befürchtungen leider auch teilweise in Erfüllung gehen

werden, liegt auf der Hand. Jesus hat dasselbe erfahren müssen, man lese

nur Matth. 12, 39 und Lukas 11, 16.

Mit christlichem Gruss Ihr : M a x H e i n z.

234



' ¦—-

In der Rundschau der «Neuen Wege» urteilen Sie unter der Ueberschrift
«Religiöse Sensation» über den indischen Pilger Sadhu Sundar Singh und
sein Auftreten in Europa.

Es ist schade, dass Sie nicht das an den Anfang Ihrer Kritik stellen, was
Sie an Ihrem Schluss sagen. Nämlich, dass Sie selbst nie an einer der
Versammlungen waren, in denen Sundar Singh gesprochen hat. Dass Sie
selbst ihn also weder gehört noch gesehen haben. Man würde dann Ihrer
Kritik beistimmen, nämlich als einer Kritik an religiösen Sensationen
überhaupt, nicht an einer solchen an Sundar Singh. Denn Sundar Singh ist keine
religiöse Sensation. Wenn Sie etwas verurteilen wollen, so verurteilen Sie

uns selbst, unsere Kultur, unsere Art.
Sundar Singh kam zu uns als ein aufrichtiger, einfacher, wahrhafte^ Zeuge,

Dass die Mission, die Kirche, vor allem aber die Presse sich viel zu viel
und oft auf unrichtige Art mit ihm beschäftigt hat, ist doch nicht seine
Schuld. Ebenso wenig kann er etwas dafür, dass Staat und Kirche ihn
bisher für ungefährlich ansehen. Sundar Singh will doch so wenig wie zu
seiner Zeit Jesus den Staat oder die Kirche herausfordern oder angreifen,
sondern er geht einfach und geradeaus den Weg, den sein Gewissen ihn
führt. Und dieser Weg wird den Wegen von Staat und Kirche nicht immer
zuwiderlaufen.

So war es im Anfang seines Auftretens auch bei Jesus. Das Volk lief
ihm nach, die Gelehrten interessierten sich für ihn und luden ihn ein.
Sobald man allerdings sah, dass er seinen Weg ging, dass er Forderungen

stellte, da fiel man von ihm ab, da verfolgte und tötete man ihn.

Genau so wird es Sundar Singh in Europa gehen, wenn er einmal von
uns zu fordern anfängt. Der grösste Teil derer, die ihn angehört und sich
an ihm begeistert haben, wird ihn nicht mehr kennen wollen. Man wird
ihn nicht kreuzigen, nein! Wir haben ja heute unsere Zivilisation Aber man
wird ihn auf die Seite stellen und ihn vergessen.

Wenn also hier von religiöser Sensation geredet wird, so soll auch deutlich

gesagt werden, dass wir, die Zuhörer und Zuschauer, die Sensation
machen und uns an ihr berauschen. Denn Sundar Singh selbst hat nichts
mit Sensation zu tun. Sonst würde er es nicht wagen, so viel und so
eindringlich zu uns von den Namenchristen, von den unechten Christen, zu
reden. Sonst würde er nicht, wie er es an der Versammlung in Aarau tat,
an den Anfang seiner Rede stellen ein Gleichnis von dem grossen Gottes-

manne, den man an ein Fest lud, das zu Ehren Gottes gefeiert werden
sollte. Der grosse Mann wurde auch als ein Grosser erwartet, und man
stiess ihn hinaus, als er arm und schlecht gekleidet kam. Dieser grosse
Mann aus dem Gleichnis ist Sundar Singh selbst. Er kommt einfach und
aufrichtig zu uns. Ist es seine Schuld, wenn wir ihn für etwas anderes ansehen

und eine religiöse Sensation aus ihm machen? Ist Sundar Singh schuldig
oder sind wir schuldig?

235



Seine Reden haben allerdings nicht bewirkt, dass da und dort eine
Wirtschaft geschlossen wurde. Mit anderen Worten, sie haben keine sofort
sichtbare Wirkung gehabt. Aber vielen haben sie Glauben und Mut
gestärkt. Können wir solche Stärkung etwa heute nicht brauchen?

Walter Steinbeck.

Was antworte ich darauf?
Zuerst möchte ich Missverständnisse beseitigen. Man wirft mir vor,

ich urteile über die Sundar Singh-Versammlungen, ohne eine einzige

mitgemacht zu haben. Da muss ich aber doch fragen: Wie konnte ich

denn selber hingehen, wenn ich doch gegen das, was ich als eine der
sensationellen Vorführungen religiöser Tagesgrössen meinte auffassen

zu müssen, so gestimmt war, wie es in jenem Artikel zum Ausdruck
kommt? Man kann doch nicht mitmachen, was man verurteilt! Ich
bin, nach starkem inneren Schwanken, zu Tagore gegangen, aber ich
bin nicht zu Sundar Singh gegangen, gerade weil er mir noch mehr

war als Tagore und weil ich schon von jenen Tagore-Versammlungen
mehr als genug gehabt hatte.

Aber noch einmal: Wie kann man denn über die Sundar
Singh-Versammlungen reden, wenn man bei keiner dabei war? Ich antworte:
Wo habe ich denn über Sundar Singh-Versammlungen geredet? Ich
habe jenen Artikel geschrieben, bevor Sundar Singh in Zürich war.
Denn mir kam es nun nicht mehr darauf an, wie er selbst auftreten,
sondern was man aller Wahrscheinlichkeit nach daraus machen
werde. Auch gegen Tagores Auftreten Hess sich, soweit ich es selbst

erlebt, nichts einwenden und doch war seine Europareise nach dem

Urteil sehr Vieler von denen, die ihm innerlich am nächsten standen,
zu einem «Rummel», einem Schaden für ihn und Andere, geworden.

Ich bin also mit den Einsendern in einem Hauptpunkte durchaus
einverstanden und betone mit dem Zweiten: Wir sind es, die alles
verderben, durch unsere Sensationsgier, unseren Hang zum
Götzendienst und besonders durch unsere kindische Neigung, das

anzustaunen, was «weit her» und von vornherein von einem Nimbus
umgeben ist. Aber weil wir so sind, müsste ich von Sundar Singhs
Kommen, im Grossen und Ganzen gerechnet, mehr Schaden als Nutzen

für Gottes Sache erwarten. Ihn selbst habe ich durchaus nicht
angetastet, weder den Mann an sich, noch die Beweggründe seines
Kommens zu uns. Dass diese ganz lauter seien und er nicht in der

236



:•

Absicht komme, Sensation zu machen, war mir ganz selbstverständlich.

Gerade weil ich so hoch von ihm dachte, tat es mir leid, dass

dieser Mann nun, kaum hatte man in Europa etwas von ihm erfahren,
sofort in den Wirbel einer religiösen Mode geworfen und dadurch

entwertet werden solle, dass er dem Heisshunger nach religiösen
Neuigkeiten Stoff liefern solle, statt ein Zeuge des Reiches Gottes
selbst zu sein. Dass aber diese Gefahr Wirklichkeit geworden ist,
das hat mir hinterher die Art, wie die Sundar Singh-Versammlungen
inszeniert worden sind und wie die Masse sie aufgenommen hat, deutlich

genug gezeigt. Eine Anzahl Menschen haben gewiss überall tiefe
und wertvolle Eindrücke empfangen — daran habe ich nie gezweifelt

— aber die hätten solche auch auf anderm Wege empfangen, die
Masse lief dem indischen Heiligen im gelben Mantel nach, es war
eine Sache der aufgeregten Neugier.

So muss ich bis auf weiteres dabei bleiben, dass dieses Kommen
etwas Falsches war. Eine solche Autorität ist mir dieser Mann noch

nicht, dass ich ihn für irrtumsfrei halten könnte, Nach dem Urteil
sehr gläubiger Christen hat sich sogar Paulus gerade in dieser
Beziehung mehrfach vergriffen. Die ganze Art, wie der Sadhu zu
uns kam, war für mich falsch, vorausgesetzt, er sei das Grosse, wofür

ich ihn hielt. Gewiss, die Einsender haben ganz recht: es war
nicht Sundar Shings Aufgabe, zu kommen und Kirche und Staat
anzugreifen; auch Jesus hat das nicht von vornherein getan. Aber wie? —
kann man sich denken, dass Jesus aus den Kreisen der Pharisäer und
Sadduzäer nach Jerusalem eingeladen worden wäre, dort seine
Botschaft auszurichten, dass er eine besondere Einladung vom
Hohepriester erhalten hätte und ihr gefolgt wäre? Oder, um Jesus aus
dem Spiele zu lassen, wenn Paulus von den jüdischen Theologen
eingeladen worden wäre, unter ihrem Segen eine Evangelisationsreise zu
machen, wäre er wohl der geworden, der das Gesetz überwand? Kann
man, wenn man von den Theologen eingeführt und protegiert wird,
die Theologie zerstören? Kann man, wenn man bei unserm offiziellen

Christentum von vornherein beglaubigt und heilig gesprochen ist,
dieses Christentum ernstlich angreifen? Ja, man kann es angreifen,
aber das wird dann nicht im rechten Sinne ernst genommen, es ist
«bestellte Arbeit»; es geht ihr wie den auch von vornherein beglaubigten

und bestellten Busspredigten am Buss- und Bettag: man hört

237



sie gern und ist um so erbauter, je schärfer sie sind, aber es sollte
Einer unbestellt und unter der Kanzel, ganz konkret und realistisch,
solche Dinge sagen? Es bleibt halt dabei: zur Wirksamkeit alles frommen

Redens gehört eine bestimmte Existenz als Hintergrund.
Damit komme ich noch einen Schritt weiter. Gewiss, es ist nicht

notwendig, dass man zuerst Wirtschaftsordnung, Staat und Kirche
angreift. Aber wie, wenn nun unter uns das Problem des Christentums

gerade in solchen Zusammenhängen brennend würde? Hülfe uns dann

eine Botschaft, die1 nicht aus ihnen emporwüchse? Die sie auf die Seite
Hesse? Würde sie nicht eher ein Schaden, weil eine Ablenkung von
der Hauptsache?

Offen gestanden, sind mir an diesem Punkte hinterher auch
Bedenken gegen den ganzen Geist aufgestiegen, in dem Sundar Singh
selbst zu uns gekommen ist. Wenn das, was ich darüber gehört und

gelesen, richtig ist, so wäre er als eine Art religiöser Oberinspektor
zu uns gekommen. Da muss ich denn doch fragen, woher er die

Kompetenz dazu nimmt. Es hat auch in diesem Europa nicht an Menschen

gefehlt, die um Christus und für Christus gerungen haben, so gut wie
Sundar Singh, und es sind Erscheinungen darunter, die ihn vielleicht
noch um ein Bedeutendes überragen. Wenn Einer von ihnen nach
Indien gegangen wäre, dann hätte er es wohl in einem Geiste grösserer
Demut getan. Gibt es nicht auch in Indien für einen Jünger Christi
Kampf genug gegen eine christusfeindliche Welt? Und ist eine solche
Fahrt durch das offiziell-christliche Europa geeignet, zu zeigen, wie es

in Europa mit dem Reiche Christi steht? Nein, wenn ich mein Neues
Testament lese und hinzunehme, was ich selbst unter uns über die

Art, wie die Wahrheit Christi wirkt, beobachtet habe, so möchte ich
erst recht sagen: Der Weg, eines Apostels ist anders, göttlicher,
darum paradoxer, anstössiger. Sundar Shings Weg war bei uns ein
gar breiter Weg. Daran ändert aller religiöse Ernst, mit dem er ihn
zweifellos gegangen, nichts.

Trotzdem möchte ich wiederholen: Ich will gegen den Mann selbst
nichts sagen; ich kann mich in Bezug auf ihn irren. Wenn ich einsehe,
dass ich in diesem konkreten Fall unrecht gehabt habe, dann werde
ich es offen zugestehen. Man möge also vorläufig meine Stimme nur
als etwas betrachten, was vielleicht auch dazu gehört und als Warnung

seinen Wert haben mag. Im übrigen hat der zweite Einsender

238



recht: es handelt sich im Grunde nicht um Sundar Singh, sondern um
etwas viel Allgemeineres. Ich möchte sagen: es handelt sich darum,
wie Gott zu uns kommt und wie wir zu Gott kommen.

Da ist es nun meine tiefe Ueberzeugung, dass Gott aus der uns

umgebenden Wirklichkeit zu uns spricht. Hier begegnet er uns; hier
erhebt er seine Forderung; hier richtet er uns; hier will er uns seine

Gnade schenken; hier will er uns seine Wahrheit kund tun; hier sollen

wir ihm standhalten. Es gehört dazu, dass er uns in einfacher
Form begegnet, auf alltägliche Weise, in unscheinbarer Gestalt. Und
mit Vorliebe so, wie wir es von uns aus nicht denken und zurechtmachen,

nicht «bestellen» würden. So ist Gott eben Gott, der
richtende und nur damit erlösende, so ist er der Lebendige, der Gott, der
in Taten sich kund tut, der in Wirklichkeiten sich offenbart, der
«Fleisch» wird, um so erst recht Gott zu sein.

Das ist's nun aber, was die Menschen nicht wollen. Dem Gott, der
ihnen s o begegnet, sind sie immer gern ausgewichen, am liebsten und

erfolgreichsten in die — Religion hinein. Statt die Welt nach
seinem Willen zu gestalten, haben sie ihre Tempel in die Welt
hineingestellt; statt Gehorsam gegen seine Ordnungen zu leisten, haben sie

ihm glänzende Opfer gebracht; statt seinen einfachen, oft aber schweren

Weg zu gehen, haben sie — Religion gehabt, sich in religiösen
Gefühlen berauscht, religiösen Tiefsinn erdichtet, sich für religiöse
Bewegungen begeistert. Während es Gottes Wesen ist, nahe, einfach,
klar zu sein — trotz allem Geheimnis, das er bleibt — war alles, was
recht ferne, unverständlich, mysteriös war, der Religion von jeher am
willkommensten. Und vor allem liebt man das Selbstgemachte,
Selbsterfundene, das, was man selbst zum Gott erhoben, aus der eigenen
Gedanken Wunsch und Neigung — man ging von Gott zu den Götzen.

Das ist der Kampf, der uns aus dem Leben der Propheten Israels —
und übrigens aller andern ebenfalls — gewaltig entgegentritt. Sie
verkundigen und vertreten den Gott, der verlangt, dass sein heiliger
Wille geschehe, dessen Wille Gerechtigkeit, Güte und Reinheit ist.
Sie schauen diesen Gott, wie er mitten im Leben der Welt, in den
greifbaren Wirklichkeiten, die das Volk umfassen, sich kund tut, in
Forderung und Verheissung, Gericht und Gnade; wie er in den politischen

und sozialen Entwicklungen waltet, wie er den Kampf kämpft
gegen das Versinken der Seelen in Sinnlichkeit und Unrecht, gegen

239



alles eitle Welt- und Todeswesen. Sie verlangen, dass hier, in diesen

Wirklichkeiten, Gott erkannt und anerkannt werde. «Mache dich auf,

Israel, zu begegnen deinem Gott!» Aber gerade diesem Gotte
auszuweichen ist das hartnäckige Bestreben Israels. Es entflieht ihm in

die Tempel-, Priester- und Opferreligion. Denn diese ist, so viel sie

auch äusserlich kosten mag, doch bequemer als der Weg der Erfüllung

des göttlichen Willens. Selbstgewählte Wege fallen dem
Menschen immer so viel leichter als Gottes Weg. Ja es entflieht seinem

Gott sogar zu den Götzen. Was ist es, das sie immer wieder so stark

zu diesen zieht? Ist es nicht rätselhaft, dass ein Volk, das den Einen,

lebendigen Gott kennt, das Jehova (Jahwe) kennt, zu einem Tam-

muz, einer Astarte, einem Dagon, irgend einem Moloch oder Baal, das

heisst: einem Götzen, abfallen kann? Des Rätsels Lösung ist: Gerade

das Fremde, Mysteriöse und doch Selbstgemachte an diesen
Gottheiten zog sie an. Uns freilich kommen Tammuz, Astarte, Dagon
seltsam vor, aber sie waren für Israel genau das, was für unser
Geschlecht all die Religionen sind, die heute den «Christen» angeboten
werden und denen sie in ihrer inneren Haltlosigkeit so willig
anheimfallen.

Es ist der grosse Kampf zwischen Reich Gottes und Religion,

zwischen dem lebendigen Gott und den groben, feinen und
feinsten Formen des Götzendienstes. Denn alle selbstgemachten
Götter sind Götzen. Am einfachsten tritt der Gegensatz in dem Wort
des Micha hervor: «Womit soll ich vor Jehova (Jahwe) treten, mich

beugen vor dem Gott in der Höhe? Soll ich etwa mit Brandopfern
vor ihn treten, mit einjährigen Kälbern? Gefallen Jehova (Jahwe)
etwa Tausende von Böcken, unzählige Bäche Oels? Soll ich ihm
etwa meinen Erstgeborenen als Sühne für mich geben, meine
Leibesfrucht als Busse für mein Leben? Er hat dir gesagt, o Mensch,

was recht ist und was dein Gott von dir fordert: Recht tun, Liebe
üben und demütig wandeln vor deinem Gott.1)

Es ist nun meine starke Empfindung, dass dieser Gegensatz und

Kampf in unsern Tagen wieder von entscheidender Wichtigkeit
geworden sei. Gott will uns begegnen. Er will es tun in den furchtbaren
und gewaltigen Wirklichkeiten unserer Tage, unseren Nöten, unserer
Verwirrung, aus denen seine Verheissung aufsteigt. Hier sollen wir ihn

*) Vergi. Micha 6, 6—8.

240



erkennen, hier ihn suchen, hier ihm gehorchen. Aber das ist nun
sehr Vielen zu unbequem, Sie fürchten die Forderung, die ihnen hier

entgegentritt, Religion ist ihnen lieber als Reich Gottes. Dieses ist
ihnen auch zu einfach, zu nahe, zu wenig glänzend und mysteriös.
Es taugt nicht zu Prunk und Mode, So fällt man allen möglichen
religiösen Bewegungen zu, die dem Ich mehr Nahrung für seine Neigungen

geben. Aber man findet auf diesem Wege wohl Religion, jedoch
nicht Gott, den wirklichen Gott, und ich fürchte, man werde am Ende

nur um so ärmer sein.
Und noch etwas Anderes kommt dazu. Man spürt die Armut, den

Mangel an sättigender und durchschlagender Wahrheit Gottes.
Darum stürzt man sich auf alles, was dem neu erwachenden Hunger
nach tieferem Leben Stillung zu verheissen scheint. Die offizielle
Religion, besonders die Kirche, kommt in Versuchung, diese Leere
dadurch auszufüllen, dass sie hastig zugreift, wo etwa eine „religiöse
Persönlichkeit» auftaucht, um damit die eigene Armut etwas zu
verdecken. Aber das ist ein Trug. Wieder sage ich: wir werden
dadurch nur um so ärmer. Was uns nottut, das Einzige, was uns wirklich

hilft, ist, dass wir vor unserm heutigen Zustand stillhalten, dass

wir auf Gott hören, der gerade daraus zu uns reden, gerade hier uns
begegnen, an unserem Orte zu uns reden will, vielleicht gar nicht
so, wie wirs gern hören möchten, aber dafür um so reeller. Je
ehrlicher wir unsere Armut eingestehen, um so besser, Je mehr wir aus
allem religiösen Geräusch und Betrieb herauskommen, in die Stille
vor Gott, desto grösser die Verheissung, Tödliches Gift aber ist uns
alle sensationelle Aufpeitschung, sei sie gewollt oder ungewollt.
Nicht im gelben Mantel des Sadhu oder irgend etwas Entsprechendem
begegnet uns Gott, sondern vielleicht in der Wohnungsfrage. «Ganz
nahe ist dir das Wort.» Reich Gottes brauchen wir, nicht Religion,
Wirklichkeit des lebendigen Gottes, nicht frommen Reichtum.

Das ist der grosse Kampf, den wir nun kämpfen müssen. Darum,
nicht um Sundar Singhs diesmaliges Auftreten, ists mir im Wesentlichen

zu tun. L. Ragaz

241


	Wie Gott zu uns kommt und wir zu ihm

