
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 5

Artikel: Theosophie oder Reich Gottes? V., Theosophie und Lebensordnung ;
VI., Schlussurteil und Ausblick

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134922

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134922
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"¦^r\* ?*'

vom Leib einen Wert hat; Leute, die sich darum auch dessen

bewusst geworden sind, dass sie das Eigene der Gemeinschaft zu opfern
haben, ohne dass es deshalb unterzugehen braucht. Die Gemeinschaft
vernichtet nichts, wir kommen in derselben nicht zu kurz, im Gegenteil,

unser Leben wird darin erst recht stark und reich.
Das allerdings erfordert einen besonderen Glauben an die

Gemeinschaft, sie ist Glaubenssache und erfüllt sich in dem Mass des

dazu vorhandenen Glaubens, oder sagen wir deutlicher, in dem Mass
des vorhandenen Mutes. Es gilt ein Wagen und Kämpfen, an
vielen ungangbaren Stellen auch ein persönliches Ausharren in der
Einsamkeit um der Gemeinschaft willen, Es braucht einen starken
Willen zur Ausdauer und zugleich die grosse Kunst des selbstlosen
Nachgebens, kurz, die Grösse einer Persönlichkeit wird nie gründlicher

auf die Probe gestellt als gerade da, wo die Gemeinschaft
beginnen und standhalten soll. Nicht grossartige Posaunenstösse bringen
uns in das gelobte Land, sondern die Kraft, ein Kreuz zutragen, d. h.

die feindlichen Gewalten nicht zu scheuen und sich nicht irre
machen zu lassen. Es gehört zum Schwersten für eine nach Gemeinschaft

sich sehnende Menschenseele, auch durch das Gewühl des

Kampfes aufrecht und unentwegt hindurchzuschreiten, ohne sich von
der Leidenschaft des Streites anstecken zu lassen.

Mag auch die Ichsucht, der persönliche und nationale Ehrgeiz und
Machttrieb die Menschen noch oft entzweien, die Menschheit mündet
nicht in der Geschichte vom babylonischen Turm, sondern trotz allem
in der Gemeinschaft des Reiches Gottes. L. Stückelberge r.

Theosophie oder Reich Gottes?
V. Theosophie und Lebensordnung.

Unsere letzte Frage ist: Kann die Theosophie, so, wie wir sie nun
in ihrem eigentlichen Wesen erkannt zu haben glauben, das Leben
ordnen, eine bessere Kultur begründen? In noch höherem Stil
gefragt: Kann sie Erlösung schaffen?

Das sind ja die zwei grossen Güter, die sie verheisst: volle Gottes-
gewissheit und volle Gottähnlichkeit. Beide sind im Grunde nur Eins
und indem sie dieses bringt, schafft sie die Erlösung des Menschen

220



und begründet eine neue Kultur. Auf das Zweite legt freilich nur
die Anthroposophie ein grösseres Gewicht.

Kann die Theosophie das Verheissene gewähren? Wir haben,
soweit sein erster Teil in Betracht kommt, bereits verneinend
geantwortet. Die Theosophie schafft nicht die Gottesgewissheit, nach
welcher die Menschheit verlangt, sondern stürzt im Gegenteil die Seele

in dauernde Ungewissheit, indem sie sie auf die Bahn eines unendlichen

Suchens weist. Sie schafft also diese Erlösung nicht.
Wenn das richtig ist, dann wird wohl von vornherein anzunehmen

sein, dass sie auch die praktische Erlösung nicht gewähre, die

ja bei ihr bloss eine notwendige Folge der theoretischen sein könnte.
Auch haben wir im Vorhergehenden schon angedeutet, warum es

nicht anders sein kann.
Es fehlt der Theosophie am Realismus im tiefsten Sinn des

Wortes. Ihre Welt ist eine Schattenwelt. Unwirklich ist Gott und

Welt,'alles Konkrete löst sich ins Allgemeine und alles Feste ins
Verfliessende auf. Die sittliche Welt kommt auf diesem Boden zu
keiner rechten Tatsächlichkeit und damit bleibt die ganze Geisteswelt

ohne rechtes Fundament.
Kann die Theosophie bei dieser Art den Menschen erlösen?
Welches sind denn die Mächte, von denen der Mensch erlöst werden

soll? Es sind von jeher die gleichen; das Schicksal, die Schuld,
der Tod. Kann die Theosophie diese überwinden?

1. Das Schicksal! Tief im Menschen liegt das Verlangen, frei
zu sein, das heisst: er selbst zu sein, selbst sein «Geschick» zu
bestimmen, nicht bloss ein Knecht oder Spielball unbekannter Mächte
zu sein. Aber schwer lastet auf der natürlichen Menschenwelt der
Bann des Fatums. Es ist, in gewissem Sinne, das letzte Wort des

Heidentums, alles Heidentums, auch des modernsten und feinsten.
Auch seine Götter sind ja zuletzt ihm Untertan. Es ist der
«unbekannte Gott», der über allen andern steht. Solange Gott unbekannt
ist, das heisst, so lange er nicht Mensch ist, ist er ein fremder Herr
des Menschen, solange gibt es für diesen zwar vielleicht Zügellosig-
keit, aus verzweifelter Auflehnung entsprungen, aber keine
tiefinnerste Freiheit. Der Fatalismus herrscht in grober und feiner Form.
Zerbrochen wird dieser erst, wo Gott bekannt wird, erst durch
Christus. Das ist eine noch lange nicht genug gesehene und in

221



'

ihrer Tragweite verstandene Seite der durch ihn geschaffenen
Weltwende, das ein unendlich wichtiges Stück der «Freiheit, wozu uns

Christus befreit hat», das ein Sinn des Wortes von der Menschwerdung

Gottes in Christus. Gott wird offenbar; er tritt aus Rätsel und

Dunkel heraus; er zeigt sein Herz, ein Christusherz, ein Menschenherz,

ein Bruderherz. Nun ist Gott der Vater und der Mensch sein

Kind, sein Sohn, also ist nichts Fremdes mehr über dem
Menschen; denn was über ihm ist, das ist ja er selbst, weil der Vater. Wir
sind aus der Epoche der Knechtschaft in die der Sohnschaft getreten,

«Denn ihr habt nicht einen Geist der Knechtschaft empfangen,
dass ihr euch wieder fürchten müsstet, sondern einen Geist der
Sohnschaft, indem wir rufen: Abba, lieber Vater!»1) Die letzte Freiheit
ist gewonnen. Nun waltet über dem Leben kein dunkles Schicksal
mehr, kein «gezwungener Zwang», auch kein blosses «Gesetz», sei's

der Natur, sei's der Geisterwelt, sondern der Plan des Vaters, die

Weisheit des Vaters, die Gerechtigkeit des Vaters, die Liebe des

Vaters; alle Dinge müssen denen, die ihn lieben, zum Besten dienen
und nichts kann uns scheiden von seiner Liebe.

Damit ist der Mensch mit dem Schicksal und darin mit Gott
versöhnt. Es gibt kein Schicksal im alten Sinne mehr, an seine Stelle ist
ein freies gemeinsames Wirken Gottes und des Menschen getreten.
Dafür ist freilich Glaube nötig, aber dieser ist ja sicherer als alles
Wissen und dazu unendlich viel kostbarer.

Die Theosophie aber, weit davon entfernt, den Menschen vom
Schicksal zu erlösen, verstrickt ihn im Gegenteil erst recht darin. Denn
sie führt ihn auf einen unübersehbaren, schweren, endlosen Weg und

bringt ihn in Abhängigkeit von dunklen Mächten. Sie stellt ihn nicht
vor den bekannten, vertrauten, nahen Gott, der zwar unendlich hoch
und heilig, aber zugleich unser Vater ist, und weiss darum auch nichts
von demi Siege über alle Gewalten, der daraus quillt, sondern versenkt
die Seele in eine gewisse Lähmung und Apathie. Indien ist wieder
das grosse Beispiel dafür.

Die Theosophie kann gegen diesen furchtbaren Feind nicht helfen.
Wird wohl eine Menschenseele, die von des Lebens Angst, von
Kampf und Sorge, von Hoffnung und Enttäuschung durchstürmt ist,
wird ein armes, schwaches Menschenherz in seiner Not eine Hülfe

*) Römer 8, 15.

222



','•¦? -W^'- ¦

haben bei dieser fernen, dunklen Geisterwelt der Geheimwissenschaft?

Wird es nicht, wenn es kann, zu dem nahen, offenbaren Gott
flüchten, zu dem starken, lebendigen Gott, der uns in Christus als

unser Vater umfasst?
Es ist der höchste Realismus, der der Theosophie fehlt und sie

versagen lässt. Der ferne Gott statt des nahen, die «Idee» statt des

lebendigen Helfers, die Geisterwelt statt des Vaters, das Wissen statt
des Glaubens! So schafft sie die höchste Freiheit nicht, sondern gibt
sie preis. Darum muss man der Theosophie jenes schon vorhin
angedeutete Wort des Paulus entgegenhalten: «So stehet nun in der
Freiheit, wozu euch Christus befreit hat und lasset euch nicht wieder

unter das Joch der Knechtschaft fangen«.1) Und wahrlich: wir
verteidigen an diesem Punkt, wie sich gezeigt hat und noch zeigen
wird, alle andere Freiheit!

2. Die Schuld! Schwerer noch als das Schicksal drückt die
Schuld. Von der Schuld loszukommen ist darum wohl das allertiefste
Verlangen der Seele, das in tausend bewussten und noch mehr unbe-
wussten Formen sie bewegt. Kann die Theosophie von ihr erlösen?
Wieder weist sie die Seele auf einen unendlichen Weg — den Weg
der Busse und Reinigung, der sie von Geburt zu Geburt durch Aeonen
endlich zur Gottähnlichkeit führt.

Aber ist das Erlösung und nicht vielmehr das Gegenteil, nämlich
tiefere Verstrickung in den Bann der Schuld? Welcher Seele, die einmal

die wahre Freiheit geschaut, muss es nicht schaudern ob diesem
unendlichen dunklen Weg? Ist anzunehmen, dass eine von wirklichen
Qualen der Schuld geschüttelte Seele hier Frieden finde? Wird sie
ihn nicht vielmehr dort finden, wo am Kreuze die gewaltige,
unbegreifliche und doch so offenbare Wirklichkeit der Liebe Gottes ihr
begegnet und sie sofort erlöst, sie nicht zuerst auf einen unendlichen

Sühneweg weist, sondern sie sofort an ihr Herz zieht, in
die volle Kindschaft einsetzt und in ein neues Leben der Freiheit und
Freude stellt?

Die Theosophie ist ein Rückfall in die Religion des Gesetzes und
der Werkgerechtigkeit. Wieder verkennt sie das Geheimnis des Glaubens

und damit die höchste Freiheit. Sie kann wegen ihrem
Intellektualismus nicht wissen, was «Bekehrung» ist und dass es die Stellung

*) Galater 5, 1.

223



" ¦¦¦;
' ' ¦". "'" ;-,

¦ ¦¦\->-y..'?:.- ¦;,

des Herzens ist und nicht das Tun, was den Menschen vor Gott
gerecht macht. Wieder gibt sie eine ganze Welt der Freiheit preis, wie

bald noch weiter gezeigt werden soll.

3. Und endlich der Tod! Dass die Theosophie von ihm zu
befreien vorgibt, bildet, wie wir gezeigt haben, vielleicht ihre stärkste

Anziehungskraft. Denn die Sehnsucht nach Erlösung vom Tode um-
fasst mit dem Erwachen der Seele die Menschen mit leidenschaftlicher

Gewalt und die offizielle Religion weiss sie nicht zu stillen.

Aber kann die Theosophie es wirklich? Verstrickt sie nicht auch

wieder bloss tiefer in den Todesbann, indem sie den Tod so stark in
den Mittelpunkt des Denkens rückt, dass das Leben darob zu einem

Schatten wird? Und wieder fragen wir: Ist der Weg zum Leben, den

sie weist, der der Seelenwanderung, der vielen Wiedergeburten,
nicht eher ein Grauen, als eine Erlösung? Welche lebendige Seele

wird im Angesicht der furchtbaren Realitäten des Todes in diesen

theosophischen Schattenbildern wirklichen Trost finden? Das kann

nur eine noch nicht völlig erwachte Seele. Einer Seele, die weiss, was
Leben und Tod sind, kann nur Ostern helfen und nur die gewaltige
Realität des lebendigen Gottes in Christus!

Wie anders ist eben auch hierin das Christentum des Neuen
Testamentes! Hier herrscht der Tag des Lebens, nicht die Nacht des
Todes. Hier ist, wie Schicksal und Schuld, so auch der Tod schon
besiegt durch das Leben des Reiches Gottes. Ewiges Leben ist schon
vorhanden. Das Reich Gottes ist ewiges Leben. Und im Leben und
Sterben ist die Seele umfangen von den nahen, vertrauten, starken,
treuen Gott und geborgen in seiner Liebe! «Tod, wo ist dein Stachel,
Hölle, wo ist dein Sieg? Gott sei Dank, der uns den Sieg gegeben hat
durch unsern Herrn Jesus Christus?»1) Auch dieser Sieg, der
ungeheure, die Krönung aller Freiheit, soll nicht verloren gehen.

Die Theosophie kann nicht erlösen. Es fehlt ihr dafür der Realismus.

Sie kennt nicht den lebendigen, weltüberlegenen und doch
weltnahen Gott. Sie kennt nicht die Unmittelbarkeit der Gemeinschaft

mit ihm, die durch den Glauben hergestellt wird. Ihr Weg des

Wissens führt ins Endlose und löst die festen Tatsachen in Abstraktheiten

auf. Das einseitige Erkennenwollen führt in ein Reich der

*) 1. Kor. 15, 55, 1—57.

224



•- ¦ ' ¦ .- ,«."?;:. c-3

Schatten. Ihr Intellektualismus kann die tiefsten Realitäten des

Lebens nicht fassen und endet in Nihilismus. Nicht Freiheit, sondern

Knechtung, nicht Leben, sondern Tod ist die Frucht dieses Weges.
Seine Schattenhaftigkeit wird ganz besonders dort offenbar, wo

die Theosophie versucht, das Leben der Seele mit
Gott zu beschreiben. Ein eigentliches Gebet kennt sie nicht
— und was schon dies bedeutet! Das Unservater wird in eine

hölzerne Metaphysik verwandelt. Das schlichte Gottvertrauen geht in
einer Philosophie unter. Aus der Busse, die kindliche Abkehr von
der Welt und Zuwendung zu Gott ist, macht man eine kunstvolle
Konstruktion. Eine Vergebung der Schuld gibt es kaum, nur eine

Selbsterlösung. Die Liebe wird aus einer schlichten Selbstverständlichkeit

des vom Vater bewegten Herzens ein metaphysisches
Geheimnis. Der Gottesdienst des Alltags, des vom Reich Gottes
durchglänzten Lebens artet zu symbolischer Mystik und krausem Tempeldienst

aus. Kurz: in allem das Gegenteil des Evangeliums, in allem ein
Rückfall in die Religion, ins Heidentum, in eine durch Christus
überwundene Welt. Und das alles, weil die in ihm erschienene hohe,
einfache, gewaltige Wirklichkeit Gottes fehlt.

Wenden wir uns nun vom Mittelpunkt dem Umkreis des Lebens

zu, so gelangen wir überall zu dem gleichen Ergebnis.
Die Theosophie will ja eine Erneuerung der ganzen Kultur herbeiführen,

will Wissenschaft, Kunst, Pädagogik, Politik und soziales
Leben umgestalten. Ist sie dazu befähigt? Kann sie das in einem
heilsamen Sinne tun? Die Antwort kann wieder nur verneinend
ausfallen.

Auch hier ist der Hauptgrund, der sie daran verhindert, unsrer
Kultur neues Leben zu bringen, ihr Mangel an Realismus, Wo es
keine volle Wirklichkeit Gottes und des Menschen gibt, kann man
die Welt zwar auflösen, aber nicht gestalten.

Am deutlichsten zeigt sich das vielleicht auf dem Felde der
Kunst. Wo Theosophie in die Kunst eindringt, da treten an Stelle
der konkreten Lebensfülle und Wirklichkeit kalte und phantastische
Schemen, so wie die indische Kunst sie zeigt. Man muss einen Künstler

vor der Theosophie als vor einer tödlichen Gefahr warnen. Einen
wirklichen Künstler wird zwar schon ein gesunder Instinkt davon
zurückhalten. Darum dürfte es sehr zweifelhaft sein, ob gerade

15 225



Goethe, der Mensch der naiven Wirklichkeitsfreude und lebensvollen

Konkretheit, sich zum Schutzheiligen der Theosophie eignet.
Hier offenbaren sich sehr tiefe Zusammenhänge. Alle Kunst ruht

auf einem Realismus, den sie zwar wohl mit Idealismus verbinden,
aber nie ganz verlassen darf. Sie ruht auf dem Realismus des

Schöpfungsglaubens, das heisst: auf der naiv-freudigen
Voraussetzung, dass die Dinge seien, was sie sind, dass sie zwar auch

Symbole eines Unendlichen seien, aber zugleich das Unendliche in
sich trügen, fleischgewordenes Wort seien und ihr edles, tiefes Eigenrecht

hätten. Sobald die Kunst von diesem Grundgefühl abkommt,
wird sie schematisch, kalt, abstrakt, eigenwillig. Ja, eigenwillig! Denn
sie übersehreitet — unfromm! — die Grenzen, die uns gesetzt sind —
gerade so, wie die Theosophie es tut. Alle Kunst lebt von jener
Wirklichkeit Gottes und des Menschen, die das Reich Gottes kund tut.

Von der Wissenschaft gilt das Gleiche. Alle Wissenschaft
lebt von diesem Realismus. Das ist ihre Schranke und doch keine
Schranke; denn es eröffnet sich ihr die Unendlichkeit. Aber wenn sie

nicht mit jenem Realismus in Berührung bleibt, dann gerät sie in
Phantastik — mag diese sich noch so abstrakt geberden! Sie wird
damit unfruchtbar. Und so ist die bedeutsame Tatsache erklärt, dass

in ihrer ganzen langen Geschichte die Theosophie auch noch nicht
den leisesten Anstoss zu einer Fortbewegung der Wissenschaft
gegeben hat. Es ist nicht wahrscheinlich, dass die Anthroposophie
mehr Erfolg habe. Dieser Boden kann seltsame Blumen tragen, zum
Spiel des Auges, aber kein Brot zur Nahrung für den Menschen. Die
Erneuerung der Wissenschaft muss von anderswoher kommen.

Und erst recht gilt das alles vom sozialen Leben, das
politische inbegriffen. Hier hat besonders die Anthroposophie eifrig
eingesetzt, aber gerade hier dürfte ihre Berufung die geringste sein.
Denn gerade hier wirken am stärksten jene schweren Hemmungen,
die in ihrem Wesen liegen. Es ist eine ganz merkwürdige Selbsttäuschung,

wenn gerade eine Theosophie (heisse sie auch Anthroposophie)

den Anspruch erhebt, die Welt umzugestalten. Das kann nur
eine Geistesart, die sich auf den Glauben an den lebendigen und
schöpferischen, weltüberlegenen und weltüberwindenden Gott gründet.

Die Theosophie aber muss ihrer Natur nach viel mehr die
vorhandene Welt weihen und erklären. Denn sie muss alle ihre Ord-

226



-

nungen als Ausfluss einer metaphysischen Grundordnung und darum
als notwendig auffassen. Eine Aenderung bedeutete geradezu
den Versuch, die göttliche Weltordnung und Heilsordnung zu zerstören.

Gerade durch das Ertragen dieser Ordnungen werden ja der
einzelne Mensch und die Menschheit ihre Bestimmung erfüllen. Auch
soziales Unrecht (wenn man auf diesem Boden davon überhaupt reden

könnte) gehört dann zu diesen notwendigen Ordnungen. In der Reihe

der Wiedergeburten muss ja der Mensch seine Schuld büssen. Sein

Schicksal fliesst aus seiner Tat, und nur, wenn er es geduldig trägt,
kann er seine Schuld loswerden. Und überhaupt: was bedeuten hier
irdische Verhältnisse vor der ewigen Bahn des Menschen? Das
Leben ist ja ein Traum, alles Leben wird durch Tod und Jenseits
entwertet. Daher das Gleichgiltigwerden gegen die sozialen Probleme,
das man oft bei Menschen beobachtet, die sich dieser Denkweise
zuwenden. Es fehlt wieder der Realismus, der den Menschen, sein

Tun, seine Verhältnisse, die ganze menschlich-sittliche Welt schöp-
fungsmässig und, von der Wirklichkeit Gottes aus, unendlich wichtig
nimmt. Darum kommt es zu keinem schöpferischen Leben in Politik
und sozialem Wesen. Wieder zeigt Indien die strenge Konsequenz.

Dazu kommt noch ein Anderes. Wir haben gesehen, dass durch das

Erkennen (die Gnosis) der Theosophie ein Unterschied zwischen den

Eingeweihten und Nichteingeweihten geschaffen, also eine tiefe Kluft
zwischen den Menschen aufgerissen wird. Aber von Gleichheit kann
hier überhaupt keine Rede sein, diese Wahrheit ist nicht auf diesem
Boden gewachsen und wird nie darauf wachsen. Zu dem Unterschied
des Erkennens gesellt sich der des Schicksals; jener Unterschied ist
selbst Schicksal. Und dazu der von Gerechten und Ungerechten.
Ueberhaupt waltet ja das Schicksal über den Menschen mit
seinen festen Ordnungen. Sein Ausdruck ist die Kaste. Es fehlt die
Grundlage aller Demokratie: die Schätzung der Individualität und
ihres Unendlichkeitsrechtes. So wenig es hier Gleichheit gibt, so wenig
Freiheit und Brüderlichkeit. Statt des demokratischen haben wir ein
durch und durch aristokratisches System, Diese Grundwahrheit
erweist sich auch in dem Steinerschen Versuch einer Lösung des
sozialen Problems durch die «Dreigliederung» des gesellschaftlichen
Lebens in eine wirtschaftliche, politisch-rechtliche und kulturelle
Sphäre, die voneinander unabhängig wären. Denn im Hintergrund

227



steht eigentlich die Kaste, vor allem die Leitung des ganzen Lebens

durch einen Kreis von «Eingeweihten». Von den tiefen und
leidenschaftlichen Grundmotiven alles Sozialismus spürt man in diesen

Versuchen nichts.

Begreiflicher Weise! Denn aller Sozialismus (im höchsten Sinn des

Wortes), aller Drang nach Umgestaltung der Gesellschaft im Sinne

besserer Gerechtigkeit und Brüderlichkeit, stammt aus einer ganz

anderen Welt, als der der Theosophie, aus der Welt, wo nicht ein festes

Schicksal über dem Menschenwesen waltet und das Diesseits von
einem Jenseits her entwertet wird, sondern wo von der Wirklichkeit

des lebendigen und heiligen Gottes aus sich ein Feuerstrom in die

Welt ergiesst, der sie von Revolution zu Revolution ihrem göttlichen
Ziel entgegentreibt; wo man an eine fortschreitende Schöpfung

glaubt, die alles Unrecht und Dunkel der vorhandenen Welt im
Lichte auflöst; wo Gott eine grosse Hoffnung des Menschen wird; wo
der Mensch unendlich wichtig und heilig ist; wo die volle Wirklichkeit

Gottes den Unterschied von Guten und Bösen, Gebildeten und

Ungebildeten, Eingeweihten und Nichteingeweihten, Reichen und

Armen aufhebt in der einen vollen Zugehörigkeit zu Gott; wo die

tiefste Grundlage zur Demokratie gelegt ist, und Freiheit, Gleichheit
und Bruderschaft möglich werden. Aus dieser Welt, der Welt
der vollen Wirklichkeit Gottes und des Menschen und der vollen
Gemeinschaft zwischen Gott und Mensch und Mensch und Mensch,
fliesst aller wahre Sozialismus, alle Bedeutsamkeit des politischen
und sozialen Lebens, alle Lust und Kraft zum Aufstieg. Die Theosophie

könnte uns nur eine grosse Lähmung bringen.
So kann sie auch die Erziehung nicht erneuern. Sie kann sich

Ideen aneignen, die nicht auf ihrem Boden gewachsen sind und
damit einige Erfolge haben; aber es fehlt ihr auch hier die
Grundvoraussetzung einer wirklichen Erneuerung: der Realismus der
menschlich-sittlichen Welt. Sie könnte auch hier nur eine Ablenkung vom
Konkreten ins Abstrakte, vom Leben zum Schema, vom Diesseits
zum Jenseits zustande bringen. Ihr Intellektualismus ist gerade das,

was das bisherige System gekennzeichnet hat. Es fehlt ihr an jener
Demokratie, ohne die es für die neue Zeit keine wahre Erziehung gibt.
Kurz: nicht Rudolf Steiner, sondern Heinrich Pestalozzi zeigt uns
nach wie vor den Weg zu einer Erneuerung der Pädagogik.

228



Die Theosophie bringt uns nicht die Erlösung der Seele und der

Welt und nicht die Erneuerung der Kultur — sie kann sie nicht

bringen. Sie müssen von anderswoher und anders kommen.

VI. Schlussurteil und Ausblick.

Ueberblicken wir nun das Ergebnis unserer Auseinandersetzung
mit dieser Geistesmacht.

Nochmals stellt sie sich uns in einer Doppelgestalt dar. Wir haben

anerkannt, dass sie mancherlei Wahrheit vertrete. Ja, wir haben zu
verstehen geglaubt, dass ihr Auftreten und ihr Erfolg einerseits aus

der Wahrheit, die in ihr liege und anderseits aus dem Fehlen dieser
Wahrheit in unserer Zeit zu erklären sei.

Aus dieser Feststellung ergibt sich für uns das Schlussurteil über
die Theosophie. Wir anerkennen ein gewisses relatives Recht, das

in ihr liegt. Sie ist Ersatz für eine Wahrheit, nach der die Menschen
heiss begehren, die ihnen aber in anderer, besserer Gestalt nicht
geboten wird.

Aber was so auf der einen Seite ihr Recht ist, wird auf der andern
wieder ihre grosse Gefahr: Sie kann sich nämlich dieser besseren

Wahrheit in den Weg stellen, indem sie den Menschen einen Ersatz
dafür anbietet, der vielleicht bequemer erscheint und doch nicht
zum Ziel führt.

Das scheint mir tatsächlich der Fall und darum die Theosophie
doch ein grosser Schaden zu sein. Jetzt müsste unser Geschlecht mit
tiefstem Ernst und heissestem Mühen um jene bessere Wahrheit ringen

und sie würde ihm dann auch gegeben; es würde sich das Wort
bewähren: «Wer da suchet, der findet, wer da anklopft, dem wird
aufgetan». Aber nun kommt die Theosophie und zeigt einen leichteren

Weg. Sie kommt allerlei Bedürfnissen entgegen, die nur ein
halbes Recht, wenn überhaupt eines, haben. Sie bietet denen,
welchen «Glaube» zu gering ist, «Wissenschaft» an, und gar noch
Geheimwissenschaft, höhere Wissenschaft! So kann man auf einmal
Religion haben und noch dazu wissenschaftlicher sein als Andere. Sie
bietet an Stelle des etwas ausser Kurs gekommenen, durch Predigt
und Kinderlehre langweilig gewordenen offiziellen Christentums
etwas Neues, das doch das Alte nicht ganz wegwirft. Sie kommt dem
mystischen, ja abergläubischen Zug entgegen, der nun an Stelle der

229



3

Aufklärung getreten ist. Sie lockt mit dem Geheimnis des Ostens
und ist auch darin der Mode gemäss. Endlich, und das ist nicht der
kleinste Teil ihres Zaubers: sie beruhigt die ob der politischen und
sozialen Katastrophe erregten und geängstigten Geister und
verschafft ihnen eine äusserst willkommene Ablenkung.

Man kann ja Theosophie treiben, ohne sich das Leben allzu schwer
zu machen. Sie befriedigt eine gewisse intellektuelle Neugierde. Man
kann darüber seelenruhig disputieren. Die Askese und andere Mühen,
die man sich etwa auferlegt, sind als selbstgewählte mehr Sport als

Opfer. Die kleinste Selbstverleugnung, die sein muss, bedeutet
mehr. Auch kann man damit — was auch gar sehr dem Geschmack

unseres Geschlechtes entspricht — tief und genial tun, sich einen
Nimbus verschaffen, Schauspielertum treiben. Kurz: man hat einen

Ausweg für die geistige Unruhe gefunden. Ein neuer Sport ist da.
Und das entspricht schliesslich dem Wesen dieser Weisheit, die
Menschenweisheit und Menschengemächte ist. Der Weg des Reiches
Gottes ist schon viel einfacher und dafür schwerer.

Das ist aber eben die Gefahr, dass jener zu leichte Weg zu schwerer

Enttäuschung führt. Sein Ende wird bei Vielen eine grosse Leere
sein, in der Skeptizismus und Frivolität sich ansiedeln. An Stelle der
falschen Geistigkeit wird ein grober Materialismus treten und mit
den Geistern auch der Geist zunichte werden. Die Anstrengung des
falschen Weges wird für den rechten müde machen. Auf die
Herrschaft eines grossen Truges folgt immer eine schlimme Zeit.

Man verstehe dies nicht falsch: Ich rede bloss von den Gefahren
dieser Sache. Wohl weiss ich, dass eine grosse Zahl der edelsten

und frömmsten Menschen mit ihr eine ganz andere Gesinnung
und Lebenshaltung verbinden. Sie legen eben in die Theosophie
etwas hinein, was sie von anderswoher haben; die Theosophie ist bloss
eine zufällige Form, die sie benutzen. Ihnen wollen wir auf keine
Weise zu nahe treten. Wir wissen, wie gross oft der Unterschied
zwischen dem eigentlichen Sinn einer Sache und ihrer Auffassung durch
bestimmte Menschen ist. Darum sind alle unsere Urteile nur über die

Theosophie, nicht über die Theosophen gefällt, immerhin
so, dass doch auch über einen Teil von diesen das gesagt werden
müsste, was soeben gesagt worden ist.

230



'

Die Theosophie an sich, ihrem Grundsinn und Grundwesen nach,

halten wir für etwas Grosses, aber doch wieder Trügerisches.
Darum müssen wir sie, bei aller Anerkennung des Rechten und

Wahren, was in ihr ist, entschlossen abweisen, im Interesse des Ernstes,

der Kraft und Tiefe des geistigen Lebens. Der ganze Sinn und

Wert unseres Geisteslebens muss gegen sie geschützt werden. Dieses

Truggebilde muss weg, damit wir die Wahrheit suchen, die wir
nötig haben. Wir haben einen andern Weg zu gehen.

Und welchen Weg?
Wir antworten: Nicht Theosophie, sondern Reich Gottes!
Darin liegt Zweierlei beschlossen.

Einmal, dass die Wahrheit des Reiches Gottes der Theosophie
unendlich überlegen ist, indem sie alles enthält, was in dieser an
Wahrheitselementen liegt, aber diese in eine andere Sphäre erhebt und

damit von dem erlöst, was ihnen im Zusammenhang der theosophischen

Denkweise Falsches anhaftet. Das hoffen wir nun zur Genüge
bewiesen und erläutert zu haben.

Damit ist das Zweite auch schon angedeutet. Es folgt aus jener
Losung die taktische Wahrheit, dass die Theosophie nur in dem

Masse überwunden werden kann, als jenes Bessere kommt, dem sie

als Ersatz dienen soll. Alle blosse Polemik gegen sie kann wenig
fruchten, am wenigsten eine, die von jedem Verständnis des wahren
Sinnes dieser Denkweise weit entfernt ist und sich mit Schlagwörtern
begnügt, oder der man den Konkurrenzneid von weitem ansieht.
Auch das schnellfertige Urteil einer Theologie, die immer ein paar
historische Etiquetten bereit hat, womit sie neue Bewegungen in die

Rubrik des schon Dagewesenen und Erledigten einordnet und damit
abtut — vielleicht mit einigen Nutzanwendungen — wird nicht viel
ausrichten. Wenn Einer grossen Hunger hat, so ist ihm weder
damit geholfen, dass man ihm zu beweisen versucht, die Speise, womit
er seinen Hunger stillt, sei ungesund, noch damit, dass man ihm zeigt,
dass eine solche Art von Hungerstillung auch schon dagewesen sei,
aber sich nicht bewährt habe. Er sollte jene bessere Speise

bekommen, sonst höhnt er über uns. Und der Hunger unseres
Geschlechtes, dieses so lange mit Steinen oder auch Staub abgespeisten
Geschlechtes, ist gross.

Die Theosophie kann nur überwunden werden dadurch, dass jene

231



bessere Wahrheit wieder verstanden wird und unter uns zu neuem
Leben ersteht. Es muss der neu erwachte Gotteshunger der
Menschen gestillt werden. Es muss ihr heisses Verlangen nach Erlösung
von Schicksal, Schuld und Tod eine siegreiche Antwort finden. Es ist
ein neues Weltbild nötig, das dem Menschenwesen einen tiefern
geistigen Hintergrund verleiht, als ihn die sogenannte naturwissenschaftliche

Weltanschauung auf der einen, und ein geistlos gewordenes

Christentum auf der anderen zu gewähren vermag. Eine Welt,
wie sie uns durch eine mechanistische Auffassung des ganzen
Universums und im besonderen durch eine naturalistische Entwicklungslehre

konstruiert wird, ist für Seele, Geist, Freiheit ein Gefängnis, ja
eine Todeswüste. Wer haben gezeigt, dass gerade an diesem Punkte
die Theosophie ihr grösstes Recht hat. Sie will ein Weltbild, das dem

geistigen Sinn des Lebens entspricht. Nun haben wir freilich selbst

gezeigt, und gewiss mit genügender Energie, dass Gottesglaube nicht
Weltanschauung, überhaupt nicht eine theoretische Einstellung des

Geistes ist, sondern persönliches Erleben und persönliche Tat, und

gedenken, davon nichts zurückzunehmen. Aber deswegen bleibt doch

richtig, und auch dies haben wir gezeigt, dass der Glaube auch zur
theoretischen Erkenntnis drängt. Er will eine Welt schauen, worin
der Gott, den er als die Wirklichkeit der Wirklichkeit erfasst, waltet,

er will Gott in allen Dingen und all seinen Organen begreifen.
Darum hat die Theosophie Recht, wenn sie auf eine Natur- und
Geschichtserkenntnis dringt, die dem Geiste, seinem Werden und seiner

Bestimmung, wieder Geltung verschafft. Ich habe schon zu
Beginn dieser Erörterung meine Ueberzeugung ausgesprochen, dass

die entwicklungsgeschichtlichen Perspektiven der Theosophie der
Wahrheit näher kommen dürften, als die des Naturalismus. Wenn
nicht alle Zeichen trügen, stehen wir in dieser Beziehung vor einer
ungeahnten neuen Aufschliessung der Wirklichkeit. Dass damit auch
das Geheimnis und die Geisterwelt zu ihrem Rechte kommen werden,
wenn auch in anderem Sinne als in der Theosophie, haben wir ebenfalls

ausgesprochen.
So ist es auch unsere eigene Ueberzeugung, dass unsere ganze

Kultur aus jener neuen Erkenntnis Gottes wiedergeboren werden
muss, das politische, wirtschaftliche, sittliche Leben, Kunst und
Pädagogik nicht minder als die Wissenschaft. Die Abirrung der Kultur

232



1

von der Quelle der Wahrheit ist die Ursache jener tiefen Entartung
alles Lebens, die sich in der Weltkatastrophe vollendet hat; die

Welterneuerung kann nur durch die entschlossene und radikale Umkehr
geschehen. Diese Erkenntnis, die wohl heute schon zum Gemeingut
aller tieferen Geister geworden ist, vertritt auf ihre Weise auch die

Theosophie und sie bildet einen Teil ihrer Ueberzeugungskraft. Ihre

Ueberwindung besteht darin, dass ihre Forderung erfüllt wird, nur
mit andern Mitteln und auf einem andern Boden.1)

Wir sagen also: Es gibt eine Theosophie des Reiches Gottes. Wenn
es richtig ist, dass der Unterschied zwischen diesem und der Theosophie

darin besteht, dass in ihm der Logos (das «Wort»), durch Christus

Fleisch geworden ist, so doch auch das Andere, dass eben Christus

auch der fleischgewordene Logos, die Erfüllung der Erkenntnis

ist. Dafür zum Zeichen steht im Neuen Testament neben
den drei ersten Evangelien mit ihrem ganz untheoretischen
Realismus des Reiches Gottes das Johannisevangelium mit seiner
Botschaft von Christus als dem Licht der Welt. Beides erst ist die

ganze Wahrheit Christi.
Eine von Gott geschaffene und aus ihm erneuerte Welt, das ist die

Erfüllung der Theosophie im Reiche Gottes,

Wenn wir diesen Weg gehen, dann brauchen wir die Theosophie
nicht zu fürchten. Sie mag uns dann sogar zur wertvollen Anregung
werden. Das ist sie in Gestalt der Gnosis doch auch der alten
Christenheit gewesen. Sollte sie aber den Anspruch machen, das
Christentum zu verdrängen oder zu beherrschen, so ist daran zu erinnern,
dass dieses schon einmal mit ihr gerungen und sie besiegt hat. Es

wird dazu wieder die Kraft finden, wenn es einmal erwacht. Es
aufzuwecken, mag vielleicht auch ihre Bestimmung sein. L. Ragaz

Wie Gott zu uns kommt und wir zu ihm.
Meine Bemerkungen zu Sadhu Sundar Singhs Europareise2) haben

mir lebhafte Zustimmung und ebenso lebhaften Widerspruch eingetra-

1) Ich verweise nochmals auf mein Buch : «Die pädagogische
Revolution».

2) Vergi, das Märzheft, Rundschau.

233


	Theosophie oder Reich Gottes? V., Theosophie und Lebensordnung ; VI., Schlussurteil und Ausblick

