Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 5

Artikel: Theosophie oder Reich Gottes? V., Theosophie und Lebensordnung ;
VI., Schlussurteil und Ausblick

Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-134922

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-134922
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

vom Leib einen Wert hat; Leute, die sich darum auch dessen be-
wusst geworden sind, dass sie das Eigene der Gemeinschaft zu opfern
haben, ohne dass es deshalb unterzugehen braucht. Die Gemeinschaft
vernichtet nichts, wir kommen in derselben nicht zu kurz, im Gegen-
teil, unser Leben wird darin erst recht stark und reich. )

Das allerdings erfordert einen besonderen Glauben an die Ge-
meinschaft, sie ist Glaubenssache und erfiillt sich in dem Mass des
dazu vorhandenen Glaubens, oder sagen wir deutlicher, in dem Mass
des vorhandenen Mutes. Es gilt ein Wagen und Kimpfen, an
vielen ungangbaren Stellen auch ein persénliches Ausharren in der
Einsamkeit um der Gemeinschaft willen, Es braucht einen starken
Willen zur Ausdauer und zugleich die grosse Kunst des selbstlosen
Nachgebens, kurz, die Grésse einer Persénlichkeit wird nie griind-
licher auf die Probe gestellt als gerade da, wo die Gemeinschaft be-
ginnen und standhalten soll. Nicht grossartige Posaunenstésse bringen
uns in das gelobte Land, sondern die Kraft, ein Kreuz zutragen, d. h.
die feindlichen Gewalten nicht zu scheuen und sich nicht irre ma-
chen zu lassen. Es gehért zum Schwersten fiir eine nach Gemein-
schaft sich sehnende Menschenseele, auch durch das Gewiihl des
Kampfes aufrecht und unentwegt hindurchzuschreiten, ohne sich von
der Leidenschaft des Streites anstecken zu lassen.

Mag auch die Ichsucht, der persdnliche und nationale Ehrgeiz und
Machttrieb die Menschen noch oft entzweien, die Menschheit miindet
nicht in der Geschichte vom babylonischen Turm, sondern trotz allem
in der Gemeinschaft des Reiches Gottes. L. Stiickelberger.

Theosophie oder Reich Gottes?

V. Theosophie und Lebensordnung.

Unsere letzte Frage ist: Kann die Theosophie, so, wie wir sie nun
in ihrem eigentlichen Wesen erkannt zu haben glauben, das Leben
ordnen, eine bessere Kultur begriinden? In noch hdherem Stil ge-
fragt: Kann sie Erlé6sung schaffen?

Das sind ja die zwei grossen Giiter, die sie verheisst: volle Gottes-
gewissheit und volle Gottihnlichkeit. Beide sind im Grunde nur Eins
und indem sie dieses bringt, schafft sie die Erlésung des Menschen

220



und begriindet eine neue Kultur. Auf das Zweite legt freilich nur
die Anthroposophie ein grésseres Gewicht. .

Kann die Theosophie das Verheissene gewidhren? Wir haben, so-
weit sein erster Teil in Betracht kommt, bereits verneinend geant-
wortet, Die Theosophie schafft nicht die Gottesgewissheit, nach wel-
cher die Menschheit verlangt, sondern stiirzt im Gegenteil die Seele
in dauernde Ungewissheit, indem sie sie auf die Bahn eines unend-
lichen Suchens weist. Sie schafit also die s e Erlosung nicht.

Wenn das richtig ist, dann wird wohl von vornherein anzunehmen
sein, dass sie auch die praktische Erlosung nicht gewihre, die
ja bei ihr bloss eine notwendige Folge der theoretischen sein konnte.
Auch haben wir im Vorhergehenden schon angedeutet, warum es
nicht anders sein kann,

Es fehlt der Theosophie am Realismus im tiefsten Sinn des
Wortes. Thre Welt ist eine Schattenwelt. Unwirklich ist Gott und
Welt,1alles Konkrete 1ost sich ins Allgemeine und alles Feste ins
Verifliessende auf. Die sittliche Welt kommt auf diesem Boden zu
keiner rechten Tatsichlichkeit und damit bleibt die ganze Geistes-
welt ohne rechtes Fundament.

Kann die Theosophie bei dieser Art den Menschen erlésen?

Welches sind denn die Méchte, von denen der Mensch erldst wer-
den soll? Es sind von jeher die gleichen: das Schicksal, die Schuld,
der Tod. Kann die Theosophie diese iiberwinden?

1.Das Schicksal! Tief im Menschen liegt das Verlangen, frei
zu sein, das heisst: er selbst zu sein, selbst sein «Geschick» zu be-
stimmen, nicht bloss ein Knecht oder Spielball unbekannter Michte
zu sein. Aber schwer lastet auf der natiirlichen Menschenwelt der
Bann des Fatums. Es ist, in gewissem Sinne, das letzte Wort des
Heidentums, alles Heidentums, auch des modernsten und feinsten.
Auch seine Gétter sind ja zuletzt ihm untertan. Es ist der «unbe-
kannte Gott», der {iber allen andern steht. Solange Gott unbekannt
ist, das heisst, so lange er nicht Mensch ist, ist er ein fremder Herr
des Menschen, solange gibt es fiir diesen zwar vielleicht Ziigellosig-
keit, aus verzweifelter Auflehnung entsprungen, aber keine tief-
innerste Freiheit. Der Fatalismus herrscht in grober und feiner Form.
Zerbrochen wird dieser erst, wo Gott bekannt wird, erst durch
Christus. Das ist eine noch lange nicht genug gesehene und in

221



ihrer Tragweite verstandene Seite der durch ihn geschaffenen Welt-
wende, das ein unendlich wichtiges Stiick der «Freiheit, wozu uns
Christus befreit hats, das ein Sinn des Wortes von der Menschwer-
dung Gottes in Christus. Gott wird offenbar; er tritt aus Ratsel und
Dunkel heraus; er zeigt sein Herz, ein Christusherz, ein Menschen-
herz, ein Bruderherz. Nun ist Gott der Vater und der Mensch sein
Kind, sein Sohn, also ist nichts Fremdes mehr iiber dem Men-
schen; denn was iiber ihm ist, das ist ja er selbst, weil der Vater. Wir
sind aus der Epoche der Knechtschaft in die der Sohnschaft getre-
ten, «Denn ihr habt nicht einen Geist der Knechtschait empfangen,
dass ihr euch wieder fiirchten miisstet, sondern einen Geist der Sohn-
schaft, indem wir rufen: Abba, lieber Vater!»!) Die letzte Freiheit
ist gewonnen. Nun waltet iiber dem Leben kein dunkles Schicksal
mehr, kein «gezwungener Zwang», auch kein blosses «Gesetz», sei's
der Natur, sei's der Geisterwelt, sondern der Plan des Vaters, die
Weisheit des Vaters, die Gerechtigkeit des Vaters, die Liebe des Va-
ters; alle Dinge miissen denen, die ihn lieben, zum Besten dienen
und nichts kann uns scheiden von seiner Liebe. -

Damit ist der Mensch mit dem Schicksal und darin mit Gott ver-
s6hnt. Es gibt kein Schicksal im alten Sinne mehr, an seine Stelle ist
ein freies gemeinsames Wirken Gottes und des Menschen getreten.
Datfiir ist freilich Glaube nétig, aber dieser ist ja sicherer als alles
Wissen und dazu unendlich viel kostbarer.

Die Theosophie aber, weit davon entfernt, den Menschen vom
Schicksal zu erlésen, verstrickt ihn im Gegenteil erst recht darin. Denn
sie fiihrt ithn auf einen uniibersehbaren, schweren, endlosen Weg und
bringt ihn in Abh&ngigkeit von dunklen Michten, Sie stellt ihn nicht
vor den bekannten, vertrauten, nahen Gott, der zwar unendlich hoch
und heilig, aber zugleich unser Vater ist, und weiss darum auch nichts
von dem Siege iiber alle Gewalten, der daraus quillt, sondern versenkt
die Seele in eine gewisse Lahmung und Apathie. Indien ist wieder
das grosse Beispiel dafiir.

Die Theosophie kann gegen diesen furchtbaren Feind nicht helfen.
Wird wohl eine Menschenseele, die von des Lebens Angst, von
Kampf und Sorge, von Hoffnung und Enttiuschung durchstiirmt ist,
wird ein armes, schwaches Menschenherz in seiner Not eine Hiilfe

1) Romer 8, 15.
222



haben bei dieser fernen, dunklen Geisterwelt der Geheimwissen-
schaft? Wird es nicht, wenn es kann, zu dem nahen, offenbaren Gott
fliichten, zu dem starken, lebendigen Gott, der uns in Christus als
unser Vater umfasst?

Es ist der hochste Realismus, der der Theosophie fehlt und sie ver-
sagen lasst. Der ferne Gott statt des nahen, die «Idee» statt des le-
bendigen Helfers, die Geisterwelt statt des Vaters, das Wissen statt
des Glaubens! So schafft sie die héchste Freiheit nicht, sondern gibt
sie preis. Darum muss man der Theosophie jenes schon vorhin an-
gedeutete Wort des Paulus entgegenhalten: «So stehet nun in der
Freiheit, wozu euch Christus befreit hat und lasset euch nicht wie-
der unter das Joch der Knechtschaft fangen«.!) Und wahrlich: wir
verteidigen an diesem Punkt, wie sich gezeigt hat und noch zeigen
wird, alle andere Freiheit!

2. Die Schuld! Schwerer noch als das Schicksal driickt die
Schuld. Von der Schuld loszukommen ist darum wohl das allertiefste
Verlangen der Seele, das in tausend bewussten und noch mehr unbe-
wussten Formen sie bewegt. Kann die Theosophie von ihr erlosen?
Wieder weist sie die Seele auf einen unendlichen Weg — den Weg
der Busse und Reinigung, der sie von Geburt zu Geburt durch Aeonen
endlich zur Gottihnlichkeit fiihrt.

Aber ist das Erlésung und nicht vielmehr das Gegenteil, nimlich
tiefere Verstrickung in den Bann der Schuld? Welcher Seele, die ein-
mal die w a hr e Freiheit geschaut, muss es nicht schaudern ob diesem
unendlichen dunklen Weg? Ist anzunehmen, dass eine von wirklichen
Qualen der Schuld geschiittelte Seele hier Frieden finde? Wird sie
ihn nicht vielmehr dort finden, wo am Kreuze die gewaltige, unbe-
greifliche und doch so offenbare Wirklichkeit der Liebe Gottes ihr
begegnet und sie sofort erlést, sie nicht zuerst auf einen unend-
lichen Siihneweg weist, sondern sie sofort an ihr Herz zieht, in
die volle Kindschaft einsetzt und in ein neues Leben der Freiheit und
Freude stellt?

Die Theosophie ist ein Riickfall in die Religion des Gesetzes und
der Werkgerechtigkeit. Wieder verkennt sie das Geheimnis des Glau-
bens und damit die héchste Freiheit. Sie kann wegen ihrem Intellek-
tualismus nicht wissen, was «Bekehrung» ist und dass es die Stellung

1) Galater 5, 1.
223




des Herzens ist und nicht das Tun, was den Menschen vor Gott ge-
recht macht. Wieder gibt sie eine ganze Welt der Freiheit preis, wie
bald noch weiter gezeigt werden soll.

3. Und endlich der Tod! Dass die Theosophie von ihm zu be-
freien vorgibt, bildet, wie wir gezeigt haben, vielleicht ihre stirkste
Anziehungskraft. Denn die Sehnsucht nach Erlésung vom Tode um-
fasst mit dem Erwachen der Seele die Menschen mit leidenschaft-
licher Gewalt und die offizielle Religion weiss sie nicht zu stillen.

Aber kann die Theosophie es wirklich? Verstrickt sie nicht auch
wieder bloss tiefer in den Todesbann, indem sie den Tod so stark in
den Mittelpunkt des Denkens riickt, dass das Leben darob zu einem
Schatten wird? Und wieder fragen wir: Ist der Weg zum Leben, den
sie weist, der der Seelenwanderung, der vielen Wiedergeburten,
nicht eher ein Grauen, als eine Erlésung? Welche lebendige Seele
wird im Angesicht der furchtbaren Realititen des Todes in diesen
theosophischen Schattenbildern wirklichen Trost finden? Das kann
nur eine noch nicht véllig erwachte Seele. Einer Seele, die weiss, was
Leben und Tod sind, kann nur O s tern helfen und nur die gewaltige
Realitdt des lebendigen Gottes in Christus!

Wie andets ist eben auch hierin das Christentum des Neuen Testa-
mentes! Hier herrscht der Tag des Lebens, nicht die Nacht des To-
des. Hier i'st, wie Schicksal und Schuld, so auch der Tod schon be-
siegt durch das Leben des Reiches Gottes. Ewiges Leben ist schon
vorhanden. Das Reich Gottes ist ewiges Leben. Und im Leben und
Sterben ist die Seele umfangen von den nahen, vertrauten, starken,
treuen Gott und geborgen in seiner Liebe! «Tod, wo ist dein Stachel,
Hélle, wo ist dein Sieg? Gott sei Dank, der uns den Sieg gegeben hat
durch unsern Herrn Jesus Christus?»!) Auch dieser Sieg, der unge-
heure, die Krénung aller Freiheit, soll nicht verloren gehen.

Die Theosophie kann nicht erlésen. Es fehlt ihr dafiir der Realis-
mus. Sie kennt nicht den lebendigen, weltiiberlegenen und doch
weltnahen Gott. Sie kennt nicht die Unmittelbarkeit der Gemein-
schaft mit ihm, die durch den Glauben hergestellt wird. Thr Weg des
Wissens fithrt ins Endlose und 16st die festen Tatsachen in Abstralkt-
heiten auf. Das einseitige Erkennenwollen fithrt in ein Reich der

1) 1. Kor. 15, 55, 1—57.
224



Schatten, Thr Intellektualismus kann die tiefsten Realitdten des Le-
bens nicht fassen und endet in Nihilismus. Nicht Freiheit, sondern
Knechtung, nicht Leben, sondern Tod ist die Frucht dieses Weges.

Seine Schattenhaftigkeit wird ganz besonders dort offenbar, wo
die Theosophie versucht, das Leben der Seele mit
G o t t zu beschreiben. Ein eigentliches Gebet kennt sie nicht
— und was schon dies bedeutet! Das Unservater wird in eine hél-
zerne Metaphysik verwandelt. Das schlichte Gottvertrauen geht in
einer Philosophie unter. Aus der Busse, die kindliche Abkehr von
der Welt und Zuwendung zu Gott ist, macht man eine kunstvolle
Konstruktion. Eine Vergebung der Schuld gibt es kaum, nur eine
Selbsterlésung, Die Liebe wird aus einer schlichten Selbstverstdnd-
lichkeit des vom Vater bewegten Herzens ein metaphysisches Ge-
heimnis. Der Gottesdienst des Alltags, des vom Reich Gottes durch-
glinzten Lebens artet zu symbolischer Mystik und krausem Tempel-
dienst aus. Kurz: in allem das Gegenteil des Evangeliums, in allem ein
Riickfall in die Religion, ins Heidentum, in eine durch Christus {iber-
wundene Welt. Und das alles, weil die in ihm erschienene hohe, ein-
fache, gewaltige Wirklichkeit Gottes fehlt.

Wenden wir uns nun vom Mittelpunkt dem Umkreis des Lebens
zu, so gelangen wir iiberall zu dem gleichen Ergebnis.

Die Theosophie will ja eine Erneuerung der ganzen Kultur herbei-
fithren, will Wissenschaft, Kunst, Pidagogik, Politik und soziales Le-
ben umgestalten, Ist sie dazu befahigt? Kann sie das in einem heil-
samen Sinne tun? Die Antwort kann wieder nur verneinend aus-
fallen,

Auch hier ist der Hauptgrund, der sie daran verhindert, unsrer
Kultur neues Leben zu bringen, ihr Mangel an Realismus. Wo es
keine volle Wirklichkeit Gottes und des Menschen gibt, kann man
die Welt zwar auflésen, aber nicht gestalten.

Am deutlichsten zeigt sich das vielleicht auf dem Felde der
Kunst. Wo Theosophie in die Kunst eindringt, da treten an Stelle
der konkreten Lebensfiille und Wirklichkeit kalte und phantastische
Schemen, so wie die indische Kunst sie zeigt. Man muss einen Kiinst-
ler vor der Theosophie als vor einer tédlichen Gefahr warnen, Einen
wirklichen Kiinstler wird zwar schon ein gesunder Instinkt davon
zuriickhalten. Darum diirfte es sehr zweifelhaft sein, ob gerade

15 225



Goethe, der Mensch der naiven Wirklichkeitsireude und lebens-
vollen Konkretheit, sich zum Schutzheiligen der Theosophie eignet.
Hier offenbaren sich sehr tiefe Zusammenhinge. Alle Kunst ruht
auf einem Realismus, den sie zwar wohl mit Idealismus verbinden,
aber nie ganz verlassen darf. Sie ruht auf dem Realismus des
Schéopfungsglaubens, das heisst: auf der naiv-freudigen
Voraussetzung, dass die Dinge seien, was sie sind, dass sie zwar auch
Symbole eines Unendlichen seien, aber zugleich das Unendliche in
sich triigen, fleischgewordenes Wort seien und ihr edles, tiefes Eigen-
recht hatten. Sobald die Kunst von diesem Grundgefiithl abkommt,
wird sie schematisch, kalt, abstrakt, eigenwillig. Ja, eigenwillig! Denn
sie iiberschreitet — unfromm! — die Grenzen, die uns gesetzt sind —
gerade so, wie die Theosophie es tut. Alle Kunst lebt von jener Wirk-
lichkeit Gottes und des Menschen, die das Reich Gottes kund tut.

Von der Wissenschaft gilt das Gleiche. Alle Wissenschait
lebt von diesem Realismus. Das ist ihre Schranke und doch keine
Schranke; denn es erdifnet sich ihr die Unendlichkeit. Aber wenn sie
nicht mit jenem Realismus in Beriihrung bleibt, dann gerit sie in
Phantastik — mag diese sich noch so abstrakt geberden! Sie wird
damit unfruchtbar. Und so ist die bedeutsame Tatsache erklirt, dass
in ihrer ganzen langen Geschichte die Theosophie auch noch nicht
den leisesten Anstoss zu einer Fortbewegung der Wissenschaft ge-
geben hat. Es ist nicht wahrscheinlich, dass die Anthroposophie
mehr Erfolg habe. Dieser Boden kann seltsame Blumen tragen, zum
Spiel des Auges, aber kein Brot zur Nahrung fiir den Menschen. Die
Erneuerung der Wissenschaft muss von anderswoher kommen.

Und erst recht gilt das alles vom sozialen Leben, das poli-
tische inbegriffen. Hier hat besonders die Anthroposophie eifrig ein-
gesetzt, aber gerade hier diirfte ihre Berufung die geringste sein.
Denn gerade hier wirken am stirksten jene schweren Hemmungen,
die in ihrem Wesen liegen. Es ist eine ganz merkwiirdige Selbsttiu-
schung, wenn gerade eine Theosophie (heisse sie auch Anthroposo-
phie) den Anspruch erhebt, die Welt umzugestalten. Das kann nur
eine Geistesart, die sich auf den Glauben an den lebendigen und
schopferischen, weltiiberlegenen und weltiiberwindenden Gott griin-
det. Die Theosophie aber muss ihrer Natur nach viel mehr die vor-
handene Welt weihen und erkliren. Denn sie muss alle ihre Ord-

226



nungen als Ausfluss einer metaphysischen Grundordnung und darum
als notwendig auffassen. Eine Aenderung bedeutete geradezu
den Versuch, die géttliche Weltordnung und Heilsordnung zu zersto-
ren. Gerade durch das Ertragen dieser Ordnungen werden ja der ein-
zelne Mensch und die Menschheit ihre Bestimmung erfiillen. Auch so-
ziales Unrecht (wenn man auf diesem Boden davon iiberhaupt reden
kénnte) gehdrt dann zu diesen notwendigen Ordnungen. In der Reihe
der Wiedergeburten muss ja der Mensch seine S chuld biissen. Sein
Schicksal fliesst aus seiner Tat, und nur, wenn er es geduldig trédgt,
kann er seine Schuld loswerden., Und iiberhaupt: was bedeuten hier
irdische Verhiltnisse vor der ewigen Bahn des Menschen? Das Le-
ben ist ja ein Traum, alles Leben wird durch Tod und Jenseits ent-
wertet. Daher das Gleichgiltigwerden gegen die sozialen Probleme,
das man oft bei Menschen beobachtet, die sich dieser Denkweise
zuwenden. Es fehlt wieder der Realismus, der den Menschen, sein
Tun, seine Verhéltnisse, die ganze menschlich-sittliche Welt schdp-
fungsmissig und, von der Wirklichkeit Gottes aus, unendlich wichtig
nimmt, Darum kommt es zu keinem schépferischen Leben in Politik
und sozialem Wesen. Wieder zeigt Indien die strenge Konsequenz.
Dazu kommt noch ein Anderes. Wir haben gesehen, dass durch das
Erkennen (die Gnosis) der Theosophie ein Unterschied zwischen den
Eingeweihten und Nichteingeweihten geschaffen, also eine tiefe Kluft
zwischen den Menschen aufgerissen wird. Aber von Gleichheit kann
hier {iberhaupt keine Rede sein, diese Wahrheit ist nicht auf diesem
Boden gewachsen und wird nie darauf wachsen. Zu dem Unterschied
des Erkennens gesellt sich der des Schicksals; jener Unterschied ist
selbst Schicksal. Und dazu der von Gerechten und Ungerechten.
Ueberhaupt waltet ja das Schicksal iiber den Menschen mit s e i-
nen festen Ordnungen. Sein Ausdruck ist die Kaste. Es fehlt die
Grundlage aller Demokratie: die Schitzung der Individualitit und
ihres Unendlichkeitsrechtes. So wenig es hier Gleichheit gibt, so wenig
Freiheit und Briiderlichkeit, Statt des demokratischen haben wir ein
durch und durch aristokratisches System. Diese Grundwahrheit er-
weist sich auch in dem Steinerschen Versuch einer Lésung des so-
zialen Problems durch die «Dreigliederung» des gesellschaftlichen
Lebens in eine wirtschaftliche, politisch-rechtliche und kulturelle
Sphire, die voneinander unabhingig wiren. Denn im Hintergrund

227



steht eigentlich die Kaste, vor allem die Leitung des ganzen Lebens
durch einen Kreis von «Eingeweihten». Von den tiefen und leiden-
schaftlichen Grundmotiven alles Sozialismus spiirt man in diesen
Versuchen nichts.

Begreiflicher Weise! Denn aller Sozialismus (im héchsten Sinn des
Wortes), aller Drang nach Umgestaltung der Gesellschaft im Sinne
besserer Gerechtigkeit und Briiderlichkeit, stammt aus einer ganz
anderen Welt, als der der Theosophie, aus der Welt, wo nicht ein festes
Schicksal iiber dem Menschenwesen waltet und das Diesseits von
einem Jenseits her entwertet wird, sondern wo von der Wirklich-
keit des lebendigen und heiligen Gottes aus sich ein Feuerstrom in die
Welt ergiesst, der sie von Revolution zu Revolution ihrem géttlichen
Ziel entgegentreibt; wo man an eine fortschreitende Schopfung
glaubt, die alles Unrecht und Dunkel der vorhandenen Welt im
Lichte auflést; wo Gott eine grosse Hoffnung des Menschen wird; wo
der Mensch unendlich wichtig und heilig ist; wo die volle Wirklich-
keit Gottes den Unterschied von Guten und Bésen, Gebildeten und
Ungebildeten, Eingeweihten und Nichteingeweihten, Reichen wund
Armen aufhebt in der einen vollen Zugehérigkeit zu Gott; wo die
tiefste Grundlage zur Demokratie gelegt ist, und Freiheit, Gleichheit
und Bruderschaft méglich werden. Aus dieser Welt, der Welt
der vollen Wirklichkeit Gottes und des Menschen und der vollen
Gemeinschaft zwischen Gott und Mensch und Mensch und Mensch,
fliesst aller wahre Sozialismus, alle Bedeutsamkeit des politischen
und sozialen Lebens, alle Lust und Kraft zum Aufstieg. Die Theoso-
phie kdnnte uns nur eine grosse Lihmung bringen.

So kann sie auch die Erzie hung nicht erneuern. Sie kann sich
Ideen aneignen, die nicht auf ihrem Boden gewachsen sind und da-
mit einige Erfolge haben; aber es fehlt ihr auch hier die Grundvor-
aussetzung einer wirklichen Erneuerung: der Realismus der mensch-
lich-sittlichen Welt. Sie kénnte auch hier nur eine Ablenkung vom
Konkreten ins Abstrakte, vom Leben zum Schema, vom Diesseits
zum Jenseits zustande bringen. Ihr Intellektualismus ist gerade das,
was das bisherige System gekennzeichnet hat. Es fehlt ihr an jener
Demokratie, ohne die es fiir die neue Zeit keine wahre Erzichung gibt.
Kurz: nicht Rudolf Steiner, sondern Heinrich Pestalozzi zeigt uns
nach wie vor den Weg zu einer Erneuerung der Pidagogik.

228



Die Theosophie bringt uns nicht die Erlésung der Seele und der
Welt und nicht die Erneuerung der Kultur — sie kann sie nicht
bringen, Sie miissen von anderswoher und anders kommen.

VI. Schlussurteil und Ausblick.

Ueberblicken wir nun das Ergebnis unserer Auseinandersetzung
mit dieser Geistesmacht.

Nochmals stellt sie sich uns in einer Doppelgestalt dar. Wir haben
anerkannt, dass sie mancherlei Wahrheit vertrete. Ja, wir haben zu
verstehen geglaubt, dass ihr Auftreten und ihr Erfolg einerseits aus
der Wahrheit, die in ihr liege und anderseits aus dem Fehlen dieser
Wahrheit in unserer Zeit zu erkliren sei.

Aus dieser Feststellung ergibt sich fiir uns das Schlussurteil iiber
die Theosophie. Wir anerkennen ein gewisses relatives Recht, das
in ihr liegt. Sie ist Ersatz fiir eine Wahrheit, nach der die Menschen
heiss begehren, die ihnen aber in anderer, besserer Gestalt nicht ge-
boten wird.

Aber was so auf der einen Seite ihr Recht ist, wird auf der andern
wieder ihre grosse Gefahr: Sie kann sich n&mlich dieser besseren
Wahrheit in den Weg stellen, indem sie den Menschen einen Ersatz
dafiir anbietet, der vielleicht bequemer erscheint und doch nicht
zum Ziel fiihrt,

Das scheint mir tatsdchlich der Fall und darum die Theosophie
doch ein grosser Schaden zu sein. Jetzt miisste unser Geschlecht mit
tiefstem Ernst und heissestem Miihen um jene bessere Wahrheit rin-
gen und sie wiirde ihm dann auch dgegeben; es wiirde sich das Wort
bew#hren: «Wer da suchet, der findet, wer da anklopft, dem wird
aufgetan». Aber nun kommt die Theosophie und zeigt einen leich -
teren Weg. Sie kommt allerlei Bediirfnissen entgegen, die nur ein
halbes Recht, wenn tiberhaupt eines, haben. Sie bietet denen, wel-
chen «Glaube» zu gering ist, «Wissenschaft> an, und gar noch Ge-
heimwissenschaft, hhere Wissenschaft! So kann man auf einmal Re-
ligion haben und noch dazu wissenschaftlicher sein als Andere. Sie
bietet an Stelle des etwas ausser Kurs gekommenen, durch Predigt
und Kinderlehre langweilig gewordenen offiziellen Christentums
etwas Neues, das doch das Alte nicht ganz wegwirft. Sie kommt dem
mystischen, ja abergliubischen Zug entgegen, der nun an Stelle der

229



Aufklirung getreten ist. Sie lockt mit dem Geheimnis des Ostens
und ist auch darin der Mode gemiss. Endlich, und das ist nicht der
kleinste Teil ihres Zaubers: sie beruhigt die ob der politischen und
sozialen Katastrophe erregten und geingstigten Geister und ver-
schafft ihnen eine &Ausserst willkommene Ablenkung.

Man kann ja Theosophie treiben, ohne sich das Leben allzu schwer
zu machen, Sie befriedigt eine gewisse intellektuelle Neugierde. Man
kann dariiber seelenruhig disputieren. Die Askese und andere Miihen,
die man sich etwa auferlegt, sind als selbstgewihlte mehr Sport als
Opfer. Die kleinste Selbstverleugnung, die sein muss, bedeutet
mehr, Auch kann man damit — was auch gar sehr dem Geschmack
unseres Geschlechtes entspricht — tief und genial tun, sich einen
Nimbus verschaffen, Schauspielertum treiben. Kurz: man hat einen
Ausweg fiir die geistife Unruhe gefunden. Ein neuer Sport ist da.
Und das entspricht schliesslich dem Wesen dieser Weisheit, die
Menschenweisheit und Menschengemichte ist, Der Weg des Reiches
Gottes ist schon viel einfacher und dafiir schwerer.

Das ist aber eben die Gefahr, dass jener zu leichte Weg zu schwe-
rer Enttduschung fiihrt. Sein Ende wird bei Vielen eine grosse Leere
sein, in der Skeptizismus und Frivolitit sich ansiedeln. An Stelle der
falschen Geistigkeit wird ein grober Materialismus treten und mit
den Geistern auch der Geist zunichte werden. Die Anstrengung des
falschen Weges wird fiir den rechten miide machen. Auf die Herr-
schaft eines grossen Truges folgt immer eine schlimme Zeit.

Man verstehe dies nicht falsch: Ich rede bloss von den Gefah-
ren dieser Sache. Wohl weiss ich, dass eine grosse Zahl der edel-
sten und frommsten Menschen mit ihr eine ganz andere Gesinnung
und Lebenshaltung verbinden. Sie legen eben in die Theosophie et-
was hinein, was sie von anderswoher haben; die Theosophie ist bloss
eine zufdllige Form, die sie benutzen, Ihnen wollen wir auf keine
Weise zu nahe treten. Wir wissen, wie gross oft der Unterschied zwi-
schen dem eigentlichen Sinn einer Sache und ihrer Auffassung durch
bestimmte Menschen ist. Darum sind alle unsere Urteile nur iiber die
Theosophie, nicht iiber die Theosophen gefillt, immerhin
so, dass doch auch iiber einen Teil von diesen das gesagt werden
musste, was soeben gesagt worden ist.

230



Die Theosophie an sich, ihrem Grundsinn und Grundwesen nach,
halten wir fiir etwas Grosses, aber doch wieder Triigerisches.

Darum miissen wir sie, bei aller Anerkennung des Rechten und
Wahren, was in ihr ist, entschlossen abweisen, im Interesse des Ern-
stes, der Kraft und Tiefe des geistigen Lebens. Der ganze Sinn und
Wert unseres Geisteslebens muss gegen sie geschiitzt werden. Die-
ses Truggebilde muss weg, damit wir die Wahrheit suchen, die wir
notig haben, Wir haben einen andern Weg zu gehen.

Und welchen Weg?

Wir antworten: Nicht Theosophie, sondern Reich Gottes!

Darin liegt Zweierlei beschlossen.

Einmal, dass die Wahrheit des Reiches Gottes der Theosophie un-
endlich {iberlegen ist, indem sie alles enthilt, was in dieser an Wahr-
heitselementen liegt, aber diese in eine andere Sphire erhebt und
damit von dem erlést, was ihnen im Zusammenhang der theosophi-
schen Denkweise Falsches anhaftet. Das hoffen wir nun zur Geniige
bewiesen und erldutert zu haben,

Damit ist das Zweite auch schon angedeutet. Es folgt aus jener
Losung die taktische Wahrheit, dass die Theosophie nur in dem
Masse iiberwunden werden kann, als jenes Bessere kommt, dem sie
als Ersatz dienen soll. Alle blosse Polemik gegen sie kann wenig
fruchten, am wenigsten eine, die von jedem Verstindnis des wahren
Sinnes dieser Denkweise weit entfernt ist und sich mit Schlagwdrtern
begniigt, odes der man den Konkurrenzneid von weitem ansieht.
Auch das schnellfertige Urteil einer Theologie, die immer ein paar
historische Etiquetten bereit hat, womit sie neue Bewegungen in die
Rubrik des schon Dagewesenen und Erledigten einordnet und damit
abtut — vielleicht mit einigen Nutzanwendungen — wird nicht viel
ausrichten. Wenn Einer grossen Hunger hat, so ist ihm weder da-
mit geholfen, dass man ihm zu beweisen versucht, die Speise, womit
er seinen Hunger stillt, sei ungesund, noch damit, dass man ihm zeigt,
dass eine solche Art von Hungerstillung auch schon dagewesen sei,
aber sich nicht bewéhrt habe. Er sollte jene bessere Speise be-
kommen, sonst héhnt er tiber uns, Und der Hunger unseres Ge-
schlechtes, dieses so lange mit Steinen oder auch Staub abgespeisten
Geschlechtes, ist gross. ‘

Die Theosophie kann nur {iberwunden werden dadurch, dass jene

231



bessere Wahrheit wieder verstanden wird und unter uns zu neuem
Leben ersteht. Es muss der neu erwachte Gotteshunger der Men-
schen gestillt werden. Es muss ihr heisses Verlangen nach Erlosung
von Schicksal, Schuld und Tod eine siegreiche Antwort finden, Es ist
ein neues Weltbild nétig, das dem Menschenwesen einen tiefern
geistigen Hintergrund verleiht, als ihn die sogenannte naturwissen-
schaitliche Weltanschauung auf der einen, und ein geistlos geworde-
nes Christentum auf der anderen zu gewihren vermag. Eine Welt,
wie sie uns durch eine mechanistische Auffassung des ganzen Uni-
versums und im besonderen durch eine naturalistische Entwicklungs-
lehre konstruiert wird, ist fiir Seele, Geist, Freiheit ein Gefidngnis, ja
eine Todeswiiste. Wer haben gezeigt, dass gerade an diesem Punkte
die Theosophie ihr grésstes Recht hat. Sie will ein Weltbild, das dem
geistigen Sinn des Lebens entspricht. Nun haben wir freilich selbst
gezeigt, und gewiss mit geniigender Energie, dass Gottesglaube nicht
Weltanschauung, iiberhaupt nicht eine theoretische Einstellung des
Geistes ist, sondern persénliches Erleben und persénliche Tat, und
gedenken, davon nichts zuriickzunehmen. Aber deswegen bleibt doch
richtig, und auch dies haben wir gezeigt, dass der Glaube auch zur
theoretischen Erkenntnis dringt. Er will eine Welt schauen, worin -
der Gott, den er als die Wirklichkeit der Wirklichkeit erfasst, wal-
~ tet, er will Gott in allen Dingen und all seinen Organen begreifen.
Darum hat die Theosophie Recht, wenn sie auf eine Natur- und Ge-
schichtserkenntnis dringt, die dem Geiste, seinem Werden und sei-
ner Bestimmung, wieder Geltung verschafft. Ich habe schon zu Be-
ginn dieser Erérterung meine Ueberzeugung ausgesprochen, dass
die entwicklungsgeschichtlichen Perspektiven der Theosophie der
Wahrheit niher kommen diirften, als die des Naturalismus. Wenn
nicht alle Zeichen triigen, stehen wir in dieser Beziehung vor einer
ungeahnten neuen Aufschliessung der Wirklichkeit. Dass damit auch
das Geheimnis und die Geisterwelt zu ihrem Rechte kommen werden,
wenn auch in anderem Sinne als in der Theosophie, haben wir eben-
falls ausgesprochen,

So ist es auch unsere eigene Ueberzeugung, dass unsere ganze
Kultur aus jener neuen Erkenntnis Gottes wiedergeboren werden
muss, das politische, wirtschaftliche, sittliche Leben, Kunst und Pi-
dagogik nicht minder als die Wissenschaft. Die Abirrung der Kultur

232



von der Quelle der Wahrheit ist die Ursache jener tiefen Entartung
alles Lebens, die sich in der Weltkatastrophe vollendet hat; die Welt-
erneuerung kann nur durch die entschlossene und radikale Umkehr
geschehen, Diese Erkenntnis, die wohl heute schon zum Gemeingut
aller tieferen Geister geworden ist, vertritt auf ihre Weise auch die
Theosophie und sie bildet einen Teil ihrer Ueberzeugungskrait. Ihre
Ueberwindung besteht darin, dass ihre Forderung erfiillt wird, nur
mit andern Mitteln und auf einem andern Boden.?)

Wir sagen also: Es gibt eine Theosophie des Reiches Gottes. Wenn
es richtig ist, dass der Unterschied zwischen diesem und der Theoso-
phie darin besteht, dass in ihm der Logos (das «Wort»), durch Chri-
stus Fleisch geworden ist, so doch auch das Andere, dass eben Chri-
stus auch der fleischgewordene Logos, die Erfiillung der Erkennt-
nis ist. Dafiir zum Zeichen steht im Neuen Testament neben
den drei ersten Evangelien mit ihrem ganz untheoretischen Re-
alismus des Reiches Gottes das Johannisevangelium mit seiner Bot-
schaft von Christus als dem Licht der Welt. Beides erst ist die
ganze Wahrheit Christi, |

FEine von Gott geschaffene und aus ihm erneuerte Welt, das ist die
Erfiillung der Theosophie im Reiche Gottes.

Wenn wir diesen Weg gehen, dann brauchen wir die Theosophie
nicht zu fiirchten. Sie mag uns dann sogar zur wertvollen Anregung
werden. Das ist sie in Gestalt der Gnosis doch auch der alten Chri-
stenheit gewesen. Sollte sie aber den Anspruch machen, das Chri-
stentum zu verdrdngen oder zu beherrschen, so ist daran zu erinnern,
dass dieses schon einmal mit ihr gerungen und sie besiegt hat. Es
wird dazu wieder die Kraft finden, wenn es einmal erwacht. Es auf-
zuwecken, mag vielleicht auch ihre Bestimmung sein. L. Ragaz

Wie Goft zu uns kommt und wir zu ihm.

Meine Bemerkungen zu Sadhu Sundar Singhs Europareise?) haben
mir lebhafte Zustimmung und ebenso lebhaften Widerspruch eingetra-

1) Ich verweise nochmals auf mein Buch: «Die piddagogische
Revolutions».
’) Vergl. das Mirzheft, Rundschau.

233



	Theosophie oder Reich Gottes? V., Theosophie und Lebensordnung ; VI., Schlussurteil und Ausblick

