
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 5

Artikel: Die Grundlagen der Gemeinschaft

Autor: Stückelberger, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134921

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Grundlagen der Gemeinschaft
In den ersten Blättern der Bibel wird der Sündenfall von Adam

und Eva und dann — gleichsam ein zweiter Sündenfall — die
babylonische Sprachenverwirrung erzählt. Dort löst sich der Mensch von
Gott und hier der Mensch vom Menschen, eine sehr sinnreiche,
symbolische Darstellung der Doppelnot, in der das Menschengeschlecht
sich befindet: Entfremdung von Gott und Entzweiung unter sich.

Darum ist auch die Aufgabe folgerichtig eine doppelte: Gott suchen

und Gemeinschaft herstellen; beides liegt in der grossen Parole Jesu:

Reich Gottes.
Wir können uns auf keinen Fall begnügen mit der in fast allen

kirchlichen Lagern neuerdings so beliebten Mystik, die allein in der

Versenkung der Seele in Gott das Heil sucht. Gewiss, da liegen die

verborgenen Wurzeln alles echten Lebens, aber das Ziel ist «Eine

Herde und Ein Hirt».
Das ist die grossartigste Perspektive und die endgiltige Erlösung

der Menschheit.
Auf Gemeinschaft zielen auch so manche wichtige Bestrebungen

der Gegenwart, Völkerbund, Internationale, Weltbund der
Kirchen etc. Auf Gemeinschaft geht, trotz aller gegenteiligen
Erscheinungen, die grosse Sehnsucht der Völker, insbesondere der jungen

Generation. Wir fangen wieder an, den Glaubensartikel von der
«Gemeinschaft der Heiligen» in den Vordergrund zu stellen.

Aber ist Gemeinschaft in grösserem Stil nicht vielleicht doch eine
Illusion? Zwei gewaltige Versuche von Völkergemeinschaft sind auf
der Höhe der Verwirklichung in die Brüche gegangen und haben das
Schicksal des babylonischen Turmbaues erlitten, nämlich das römische
Weltreich im Altertum und seine Uebertragung auf das Christentum,
die römische Kirche des Mittelalters; beide Male kam die Zertrümmerung

oder vielmehr Zersetzung wie eine Naturnotwendigkeit von
innen her.

Die Söldnerscharen, durch welche Rom zur Höhe seiner Macht
gelangt war, bildeten wiederum im Innern die Ursache des Zerfalls; und

1) Wir möchten diesen Beitrag, dessen Abdruck sich leider verzögert hat,
als Fortsetzung der in den Neuen Wegen begonnenen Erörterung des
Gemeinschaftsthemas und zugleich als Pfingstpredigt betrachtet wissen.

Die Red.

211



die Priesterherrschaft, gipfelnd im Papsttum, welches der römischen

Kirche die geschlossene Einheit gegeben hatte, führte notwendig die

Ketzer auf den Plan, welche, nach Freiheit dürstend, die Einheit

sprengten. Es war aber in beiden Fällen, wie auch, um das gleich
beizufügen, in der dritten Internationale, eine mit falschen Mitteln, nämlich

mit Zwang hergestellte Gemeinschaft; solche Scheingemeinschaft

trägt den Keim des Zerfalles in sich. Das Ideal wird zu einem Fluch.

Die Reformation ist im Grunde genommen eine Befreiung von der
kirchlichen Gemeinschaft, sie verwirft ihre zentrale Autorität und

verlegt trotz der gemeinsamen biblischen Grundlage die höchste
Instanz der Wahrheit in das Einzelgewissen. An Stelle der Gemeinschaft

tritt die Persönlichkeit, höchstes Ideal wird die persönliche
Freiheit, zunächst in Glaubens- und Gewissenssachen und zuletzt
in den materiellen Dingen. Der Protestantismus führt zur prinzipiellen

Auflösung der alten Gemeinschaft. Autorität und Freiheit stehen
sich als diametrale Gegensätze gegenüber. Der babylonische Turm ist
wieder einmal zertrümmert. Wir stehen vor dem Dilemma: Entweder
Gemeinschaft ohne Freiheit oder Freiheit ohne Gemeinschaft!

Das Ideal ist zum Problem geworden, das Leben wird zum Rätsel.
Daran scheiterten alle bisherigen Gemeinschaftsbestrebungen

innerhalb des Protestantismus: Entweder man hält es mit der Autorität

und verlangt Unterwerfung um der Gemeinschaft willen. So in den
Kreisen der sogenannten Gläubigen, das Autoritätsprinzip aber führt
zu immer neuen Spaltungen in kleine Kreise, zum Konventikelchristen-
tum. Selbst die religiös-soziale Bewegung ist davon nicht frei
geblieben. Oder man hält es prinzipiell mit der Freiheit, jeder ist
sich selbst Quelle der Wahrheit, man duldet keinen Zwang von
Aussen und möchte sich selbst keinen Zwang antun. So bei ganz
modern gerichteten Leuten. Von Gemeinschaft kann man nicht mehr
reden ausser in dem Sinn des allgemeinen Menschentums mit der
Parole: Leben und leben lassen! Das führt zu farblosem Allerwelts-
weltsbürgertum.das jeden Augenblick, wie der Weltkrieg bewiesen
hat, platzen kann, in Atome zerfallend.

Weder das Eine noch das Andere wird uns befriedigen. Beide
Richtungen gleichen sich bei aller Verschiedenheit darin, dass sie keine
Gegensätze, keine Spannungen ertragen können; die erste will sie
nicht dulden, die zweite will sie überhaupt nicht sehen.

212



"¦'¦¦ V«

Der wichtige Schluss, den wir für uns daraus ziehen

müssen, ist der, dass Gegensätze und Spannungen

zum Leben, auch zur Gemeinschaft gehören.
Sie hat die grosse Aufgabe, solche Divergenzen
weder zu vertuschen noch mit Gewalt zu
unterdrücken, sondern die höhere Einheit zu suchen,
welche imstande wäre, sie zu überbrücken, zu
überwinden.

Gegen die beiden falschen Auswege der engherzigen Absonderung
und der verschwommenen Humanitätsschwärmerei richtet sich Pauli
Wort in I. Kor. 12, wo das Gleichnis vom Leib und den Gliedern für
die rechte Gemeinschaft gebraucht wird. Die Sektierer wollen nur
einerlei Glieder (Vers 17), die andern sehen keine Gliederung,
sondern nur einen gleichförmigen Brei (Vers 19). Die grosse Kunst
besteht darin, die Verschiedenheit der Glieder gelten zu lassen und
doch die Gemeinschaft festzuhalten.

Worin besteht die zusammenfassende Einheit? 1

I.

Wir müssen nochmals betonen: Gemeinschaft besteht nicht in der

Uniformierung der Vielheit, nicht in der Gleichmachung des Einzelnen,

im Gegenteil, die Verschiedenheit der Glieder ist eine notwendige

Voraussetzung; das beweist uns die unbegrenzte Mannigfaltigkeit

in der doch in sich geschlossenen, nach gemeinsamen Ordnungen
sich aufbauenden Natur, das beweist uns die Familie, welche die
grössten Gegensätze: Mann und Weib, Alt und Jung, Gesunde und
Kranke in sich vereinigt, das zeigt eben Paulus am menschlichen
Leib. Die Eigenart der Rassen, Völker, Stände und Berufe, die
individuellen Verschiedenheiten in Begabung und Charakter mit
immer neuen Variationen ist eine weise Ordnung des Schöpfers.

Also auch, so folgert man gern und gedankenlos, der Unterschied
von Reich und Arm! Wir sagen: Nein! Den erstens ist dieser Unterschied

nicht in der Natur begründet, die Naturvölker kennen ihn
nicht. Zweitens ist es gerade dieser Unterschied, welcher bestehende
Gemeinschaften auflöst, man denke nur an die Familienzerwürfnisse
infolge von Erbschaften und anderen Geldinteressen, oder an Völkerkriege

um den Besitz irgendwelcher Rohstoffe. Der Unterschied in

213



materiellen Dingen sprengt die Gemeinschaft am allermeisten. Die
Glieder mögen so verschieden sein als sie wollen, das kommt der
Gemeinschaft zu statten, aber Hypertrophie der einen und Atrophie
der anderen bedeutet Krankheit und zerstört den Leib als Ganzes.

Es ist eine sträfliche Verkennung der gottgegebenen materiellen

Grundlage des Lebens überhaupt, wenn wir bei Gemeinschaftsbestrebungen

immer nur irgend einen gemeinsamen geistigen Besitz im
Auge haben und darauf allein die Gemeinschaft gründen wollen.

Die Familiengemeinschaft beruht nicht auf irgend einer Idee,
sondern auf den ganz realen Faktoren des gemeinsamen Daches und des

gemeinsamen Herdes und Tisches. Die einzelnen Glieder mögen ganz
verschiedenartige Beschäftigung und Gesinnung haben, der gemeinsame

Haushalt hält sie zusammen. Ein ganz fremdes Kind, das an
demselben teilnimmt, heisst um dieses einen Umstandes willen Pflege-
k i n d. Bürgerrecht und Volksgemeinschaft ist doch nichts anderes
als der Anteil an gemeinsamen Besitztümern. Der Heimatliebe geht
ein Heimatrecht voraus und Fremde werden doch in der Regel
hauptsächlich dann gehasst, wenn sie eine Schmälerung desselben bedeuten,

sie werden gehätschelt, wenn sie Gewinn bringen. Je handgreiflicher

die gemeinsamen Güter sind, desto grösser ist die Vaterlandsliebe,

wie bei der Bauernschaft, je illusorischer dieselben geworden
sind, desto geringer der Patriotismus, wie beim städtischen
Proletariat; dabei hat jene kein besonderes Verdienst und dieses keine
besondere Schuld. Naturvölker haben das stärkste Gemeinbewusstsein,
während die Zivilisation dasselbe folgerichtig untergräbt durch die
Verschiebung der Besitzverhältnisse. Peary warnt darum davor, z. B.

den Grönländern die Zivilisation zu bringen, weil sie ihren natürlichen

Kommunismus zerstören und damit die Existenzbedingung dieses

Volkes aufheben würde. Die mittelalterlichen Klöster und Städte
spielten deshalb eine so wichtige Rolle und hielten manchen Stürmen

gegenüber stand, weil sie auf weitgehender Gemeinschaft
materieller Interessen gegründet waren.

Heutzutage ist es überaus schwierig, z. B. zwischen Bauern und
Arbeitern, Fabrikanten und Fabriklern, Gelehrten und Proletariern
gemeinsame Interessen nachzuweisen. Sie sind ja auch vorhanden,
denn wir haben alle einander nötig wie die Glieder am Leibe; aber
die Gegensätzlichkeit der Interessen sticht viel eher in die Augen.

214



Der Bauer will hohe Preise für seine Produkte und kleine Löhne,
der Arbeiter umgekehrt billige Lebensmittel und grosse Löhne usw.
Unter solchen Umständen ist mit allen schönen Worten und Ideen
keine Gemeinschaft herzustellen. Alles Reden und Predigen ist zum
vornherein unnütz, so lange nicht eine gemeinsame materielle Grundlage

vorhanden ist oder — so lange wir die noch vorhandene
Gemeinschaftlichkeit materieller Interessen nicht kräftig in den Vordergrund

der Betrachtungen und Verhandlungen stellen und es stark
betonen, dass, wenn irgend ein Glied leidet, der ganze Leib darunter
leidet. Der Egoismus der einzelnen Glieder, der verschiedenen
Stände und Berufsgruppen ist das Verhängnis unserer Zeit. Jeder
Stand sucht auf Kosten des Leibes, dessen Glied er ist, möglichst
viel Profit herauszuschlagen. Von diesem Gesichtspunkt aus ist die

einseitige Politik eines Laur zum mindesten ebenso verhängnisvoll
wie irgend eine Diktatur. Sie steht im Zeichen des Kampfes aller
gegen alle und ist der Untergang der Volksgemeinschaft.

Wehe einem Land, dessen Regierung, die als Hirn des Leibes
Ausgleich schaffen sollte, diese einseitige Interessenpolitik unterstützt
und mit der einen Partei eine andere im Schach hält, resp.
unterdrückt. Alle Augustfeiern sind demgegenüber eine empörende
Heuchelei.

Eine Gemeinschaft, welche nicht in den materiellen Lebensbedingungen

begründet ist, eine Gemeinschaft, welche die äusseren
Verhältnisse nicht so zu gestalten vermag, dass sie als gemeinsame
Grundlage des Lebens dienen, steht zum vornherein in der Luft.

Mit anderen Worten: Auf dem einen Pol menschlichen Daseins,
soweit dasselbe nämlich leiblich bestimmt ist, bildet die Materie jene
zusammenfassende Einheit, sie ist gleichsam die eine unumstöss-
liche Autorität, welche die Freiheit des Individuums beschränkt und
es in ein grosses Ganzes einreiht. Das ist keine willkürliche Theorie,
sondern eine einfache Tatsache, die ein jeder, der offene Augen hat,
aus seinem Leben ablesen kann, und es ist nur ein Beweis für die
Verblendung vieler Menschen, dass eine so elementare Wahrheit erst
wieder mit aller Energie hervorgehoben werden muss: Es gibt keine
dauernde Gemeinschaft ohne materielle Grundlage.

215



II.

Aber die Materie ist nicht selbständig, nicht souverän, sie ist nur
das nach unserer Erfahrung unentbehrliche Instrument eines höheren
Willens, des Geistes. Dementsprechend hat die Gemeinschaft noch
einen anderen Pol, einen zweiten Angelpunkt, in welchem sie ruht,
und das ist die geistige Grundlage.

Was ist damit gemeint? Es muss etwas sein, das wie die Materie
universellen Charakter hat, das imstande ist, grosse Gegensätze zu

umspannen, allerhand Differenzen im Menschenleben durch
überragende Grösse in den Schatten zu stellen, so etwas, das wie die
Sonne Gute und Böse überstrahlt. Das, was der Stand, die Klasse,
eine Nation oder Rasse beherrscht, ist, auch wenn es geistiger Art ist,
doch etwas Partielles, das jeden Augenblick zu Trennungen und
Spaltungen führt. Wir wollen keine Gemeinschaft auf Kosten der Gesamtheit;

mag sie an und für sich klein sein und in Wirklichkeit
beschränkt bleiben, so soll sie doch immer allen Menschen ohne
Ausnahme zugänglich sein.

Im Suchen nach einer solchen allgemein menschlichen, allumfassenden

geistigen Potenz gelangen wir unwillkürlich zu irgend einem
Idealzustand, wie ihn z. B. Kant als «ethisches Gemeinwesen» oder
als ein «System wohlgesinnter Menschen» schilderte. Es wird
irgend eine Idee oder ein System auf den Tron erhoben, damit die
Menschheit unter diesem Zeichen sich sammle. Doch warten wir
vergeblich darauf. Allen solchen Ideen gegenüber gilt das Wort Goethes:
«Hebt er sich aufwärts und berührt mit dem Scheitel die Sterne,
nirgends haften dann die unsichern Sohlen und mit ihm spielen Wolken

und Winde.»

Wo einmal in der Geschichte eine Idee gemeinschaftsbildend
wirkte, da hatte sie zum vornherein irgend welche greifbare Gestalt.
Das Judentum hat seinen Tempel mit der Bundeslade als greifbares
Zeichen der Heiligkeit Gottes, die römische Kirche hat den Papst als

Inbegriff der alle umfassenden Autorität und der Protestantismus
hat die Bibel als das sichtbare Wort. Der Geist muss irgendwie einen
Leib und dann auch eine Geschichte haben, wenn er wirksam sein
soll. Es hat darum absolut keinen Wert, blosse Ideen und abstrakte
Begriffe wie Gerechtigkeit oder Brüderlichkeit usw. als Postulate für

216



¦

die Gemeinschaft aufzustellen, das ist nichts anderes als in die Luft
greifen, auch wenn noch so viel Schwärmerei und Begeisterung
damit verbunden ist.

Suchen wir aber nach einer Verkörperung der höchsten allen
Menschen zugänglichen und sie alle umfassenden Idee, so finden wir sie

am besten in Christus. Da ist das Wort Fleisch geworden. Jesus

«steht mit festen markigen Knochen auf der wohlgegründeten Erde»
und hat doch etwas, das über alle hinaus bis in den Himmel reicht.

Christus ist eine Idee, die höchste allumspannende Idee, aber er hat
einen Leib und eine mit der Menscheit verwobene Geschichte und

wirkte darum als «Panier der Völker».
«Da ist nicht Jude noch Grieche, nicht Knecht noch Freier, nicht

Mann noch Weib, sondern sie sind allzumal eines in Christo.»
Mit wunderbarer Sicherheit erkannte das Urchristentum in Christus

das Universelle, in welchem Anfang und Ende, Himmel und
Erde eingeschlossen sind: «Gott hat alles unter seine Füsse getan
und hat ihn gesetzt zum Haupt der Gemeinde über alles, welche da

ist sein Leib, nämlich die Fülle des, der alles in allem erfüllet.»
(Eph. 1, 23.)

Man kann indessen solche Worte kaum anführen, ohne dem

berechtigten Einwand zu begegnen, dass ja gerade Christus erst recht
statt zum Sammelpunkt zum Gegenstand des Streites und der
Entzweiung geworden sei; christologische Streitigkeiten gibt es leider
bis auf den heutigen Tag. Das kommt einmal daher, dass man Christus

als «erhöhtes Haupt» der Erde und der Menschheit und ihrem
Werden wieder entrückt hat, er wurde eine transcendente Grösse.

Mag er dann auch immer als Person angesehen und angerufen werden,

er ist doch von der Erde losgelöst und bedeutet nicht mehr
als eine blosse Idee, und es erfüllt sich das oben zitierte Wort Goethes:

«mit ihm spielen Wolken und Winde». Christus wurde zum
Gedankenspiel, während die Weltmächte hier unten herrschten und —
stritten.

Der Hauptgrund aber liegt darin, dass je länger je mehr die Liebe
zu Christus durch das Wissen über Christus verdrängt wurde, Es

war zwar nur ein vermeintliches Wissen, aber umso willkürlicher und

eigensinniger. Im Rechthabenwollen liegt aber immer Egoismus wie
in jeder anderen Habsucht und das ist ein Grund der Zersplitterung;

217



im Liebhaben aber liegt der Keim der Gemeinschaft. Rechthaben ist
eine zentrifugale, Liebhaben eine zentripetale Kraft. Darum ist «Liebhaben

besser als alles Wissen».
Christus lieben! Nicht in einer mystisch-sentimentalen Befriedigung

eigener seelischer Bedürfnisse, die sich manchmal ins Krankhafte

steigern, sondern Christus lieben als das allen Menschen
zukommende, von Gott geschenkte und in die Geschichte eingegrabene
Siegel und Zeichen für die Erfüllung der tiefsten Hoffnungen des

Menschen. Christus ist nicht nur das unsichtbare, in der Höhe schwebende

Haupt, sondern der auf Erden sichtbar eingezeichnete Grund-
riss der werdenden Menschheit, das Fundament, der «Eckstein» der
Gemeinschaft.

In Christus erkennen und erhalten wir vor allem die Kraft der

Ueberlegenheit über die Dinge der Welt, sowohl über ihren
verführerischen Einfluss wie über ihren verhängnisvollen Verlauf; in Christus

wird uns die Zugehörigkeit zum Schöpfer gewiss und das

Bewusstsein schöpferischer Kräfte in uns geweckt; Christus erfüllt uns

mit dem Sinn für Ordnung und Gerechtigkeit und mit dem Glauben

an den Sieg des Guten; durch Christus kommt uns die Erkenntnis,
dass in dem Zusammenschluss und in der Versöhnung das Ziel der
Menschheit liegt und dass auch die Kämpfe und Gegensätze zu
diesem Ziel den Weg bahnen. So erhalten wir auch durch ihn die Kraft,
über alle Risse und Klüfte der Gegenwart hinwegzusehen und auch

in und unter den Spannungen die Gemeinschaft zu suchen, oder
vielmehr gemeinschaftsstörende Faktoren entweder überhaupt nicht
mehr so wichtig zu nehmen oder aber zu überwinden von einer
höheren Warte aus.

Es ist gefährlich, das alles, was in Christus uns gegeben ist, in eine
kurze Formel zu fassen, die nur dem intellektuellen Bedürfnis
entspricht, und doch muss das Grosse, Allumfassende in einem kurzen,
knappen Wort seinen Ausdruck finden, wenn es von der Menge
verstanden und angenommen werden soll. Und zwar muss es eine Parole
sein, die Botschaft und Appell zugleich ist, die eine ausführbare
Direktive enthält. Eine solche praktische Parole prägte Jesus in dem
Wort: «Trachtet nach dem Reich Gottes und seiner Gerechtigkeit».
Doch muss von jedem Unbefangenen zugegeben werden, dass, wenn
auch jenes Wort vom Reich Gottes unüberbietbar ist, doch der mo-

218



'

derne Mensch damit nicht viel anzufangen weiss; es ist abgegriffen
und unverständlich geworden. Dieselbe Wahrheit kann und muss für
unsere Zeit umgeprägt werden. Die Geschichte weist verschiedene
solche Umprägungen auf, doch sind sie nicht das, was wir heute
brauchen. Die Parole der Reformation: «Durch Glauben selig» schafft
keine Gemeinschaft, Die protestantische Kirche hat sich damit
begnügt, bis ausserhalb derselben neue Parolen auftauchten und die
Massen fesselten, so der Wahlspruch des Marx: «Proletarier aller
Länder vereinigt euch» oder «Diktatur des Proletariats». Es sind

Kampfparolen, denen das höhere allgemein menschliche Ziel fehlt.
Der Weltkrieg hat das Losungswort vom «Völkerbund» auf
politischem und nachträglich dasjenige vom «Freundschaftsbund der
Kirchen» auf kirchlichem Gebiet geboren. Aber diese beiden Worte
enthalten keinerlei Antwort auf die wichtigste Frage unserer Zeit, auf
die ins Ungeheure gewachsene soziale Krisis.

Der Kommunismus hätte die Antwort darauf und damit die grosse
Parole der Gegenwart werden können, wenn er nicht leider durch
die geschichtlichen Tatsachen mit dem ihm grundsätzlich absolut
fern liegenden Losungswort von der Gewalt unlöslich verknüpft worden

und damit wohl für alle Zeiten für christlich oder auch nur eini-
germassen sittlich denkende Menschen in Verruf geraten wäre.

So müssen wir also noch auf die geeignete aus religiöser Tiefe
stammende und in die Weite greifende Parole warten. Alle
kleinlichen Ersatzmittel, alle Agitationen, welche auf den Bestand^einzel-
ner kirchlicher oder politischer Gruppen abzielen, sollen uns in dem
Suchen nach echter, Geist und Leib umfassender Gemeinschaft nicht
irre machen.

Die Anfänge sind natürlich ihrem Umfang nach immer klein, und
wir möchten gern in den sogenannten Siedelungen solche Ansätze
erblicken. Es kann aber auch noch andere Wege zum Ziel geben, die
wir noch nicht kennen. Die Hauptsache ist, dass überall Menschen
vorhanden sind, die den rechten Sinn für Gemeinschaft haben, Leute,
die auch als Persönlichkeiten doch das persönliche Interesse niedriger

einschätzen als die Freude am Zusammenleben, Leute, die
gemerkt haben, dass alles Eigene, auch das eigene Ich keinen Wert,
aber auch absolut keinen Wert hat, wenn es nicht einem grösseren

Ganzen eingegliedert ist, so wenig als irgend ein Glied losgelöst

219



"¦^r\* ?*'

vom Leib einen Wert hat; Leute, die sich darum auch dessen

bewusst geworden sind, dass sie das Eigene der Gemeinschaft zu opfern
haben, ohne dass es deshalb unterzugehen braucht. Die Gemeinschaft
vernichtet nichts, wir kommen in derselben nicht zu kurz, im Gegenteil,

unser Leben wird darin erst recht stark und reich.
Das allerdings erfordert einen besonderen Glauben an die

Gemeinschaft, sie ist Glaubenssache und erfüllt sich in dem Mass des

dazu vorhandenen Glaubens, oder sagen wir deutlicher, in dem Mass
des vorhandenen Mutes. Es gilt ein Wagen und Kämpfen, an
vielen ungangbaren Stellen auch ein persönliches Ausharren in der
Einsamkeit um der Gemeinschaft willen, Es braucht einen starken
Willen zur Ausdauer und zugleich die grosse Kunst des selbstlosen
Nachgebens, kurz, die Grösse einer Persönlichkeit wird nie gründlicher

auf die Probe gestellt als gerade da, wo die Gemeinschaft
beginnen und standhalten soll. Nicht grossartige Posaunenstösse bringen
uns in das gelobte Land, sondern die Kraft, ein Kreuz zutragen, d. h.

die feindlichen Gewalten nicht zu scheuen und sich nicht irre
machen zu lassen. Es gehört zum Schwersten für eine nach Gemeinschaft

sich sehnende Menschenseele, auch durch das Gewühl des

Kampfes aufrecht und unentwegt hindurchzuschreiten, ohne sich von
der Leidenschaft des Streites anstecken zu lassen.

Mag auch die Ichsucht, der persönliche und nationale Ehrgeiz und
Machttrieb die Menschen noch oft entzweien, die Menschheit mündet
nicht in der Geschichte vom babylonischen Turm, sondern trotz allem
in der Gemeinschaft des Reiches Gottes. L. Stückelberge r.

Theosophie oder Reich Gottes?
V. Theosophie und Lebensordnung.

Unsere letzte Frage ist: Kann die Theosophie, so, wie wir sie nun
in ihrem eigentlichen Wesen erkannt zu haben glauben, das Leben
ordnen, eine bessere Kultur begründen? In noch höherem Stil
gefragt: Kann sie Erlösung schaffen?

Das sind ja die zwei grossen Güter, die sie verheisst: volle Gottes-
gewissheit und volle Gottähnlichkeit. Beide sind im Grunde nur Eins
und indem sie dieses bringt, schafft sie die Erlösung des Menschen

220


	Die Grundlagen der Gemeinschaft

