Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 5

Artikel: Die Grundlagen der Gemeinschaft
Autor: Stuckelberger, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-134921

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-134921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Diec Grundlagen der Gemeinschaft

In den ersten Blittern der Bibel wird der Siindenfall von Adam
und Eva und dann — gleichsam ein zweiter Siindenfall — die baby-
lonische Sprachenverwirrung erzahlt., Dort 16st sich der Mensch von
Gott und hier der Mensch vom Menschen, eine sehr sinnreiche, sym-
bolische Darstellung der Doppelnot, in der das Menschengeschlecht
sich befindet: Entiremdung von Gott und Entzweiung unter sich.
Darum ist auch die Aufgabe folgerichtig eine doppelte: Gott suchen
und Gemeinschaft herstellen; beides liegt in der grossen Parole Jesu:
Reich Gottes.

Wir kénnen uns auf keinen Fall begniigen mit der in fast allen
kirchlichen Lagern neuerdings so beliebten Mystik, die allein in der
Versenkung der Seele in Gott das Heil sucht. Gewiss, da liegen die
verborgenen Wurzeln alles echten Lebens, aber das Ziel ist «Eine
Herde und Ein Hirt».

Das ist die grossartigste Perspektive und die endgiltige Erlosung
der Menschheit.

Auf Gemeinschaft zielen auch so manche wichtige Bestrebungen
der Gegenwart, Voélkerbund, Internationale, Weltbund der Kir-
chen etc. Auf Gemeinschaft geht, trotz aller gegenteiligen Er-
scheinungen, die grosse Sehnsucht der Vélker, insbesondere der jun-
gen Generation. Wir fangen wieder an, den Glaubensartikel von der
«Gemeinschaft der Heiligen» in den Vordergrund zu stellen.

Aber ist Gemeinschaft in grésserem Stil nicht vielleicht doch eine
Ilusion? Zwei gewaltige Versuche von Vbélkergemeinschaft sind auf
der Hohe der Verwirklichung in die Briiche gegangen und haben das
Schicksal des babylonischen Turmbaues erlitten, nimlich das rémische
Weltreich im Altertum und seine Uebertragung auf das Christentum,
die rémische Kirche des Mittelalters; beide Male kam die Zertriim-
merung oder vielmehr Zersetzung wie eine Naturnotwendigkeit von
innen her. :

Die Séldnerscharen, durch welche Rom zur Héhe seiner Macht ge-
langt war, bildeten wiederum im Innern die Ursache des Zerfalls; und

') Wir méchten diesen Beitrag, dessen Abdruck sich leider verzégert hat,
als Fortsetzung der in den Neuen Wegen begonnenen Erérterung des Ge-

meinschaftsthemas und zugleich als Pfingstpredigt betrachtet wissen. .
Die Red.

211



die Priesterherrschaft, gipfelnd im Papsttum, welches der rémischen
Kirche die geschlossene Einheit gegeben hatte, fithrte notwendig die
Ketzer auf den Plan, welche, nach Freiheit diirstend, die Einheit
sprengten. Es war aber in beiden Fallen, wie auch, um das gleich bei-
zuffigen, in der dritten Internationale, eine mit falschen Mitteln, ndm-
lich mit Zwang hergestellte Gemeinschaft; solche Scheingemeinschaft
trigt den Keim des Zerfalles in sich. Das Ideal wird zu einem Fluch.

Die Reformation ist im Grunde genommen eine Befreiung von der
kirchlichen Gemeinschaft, sie verwirft ihre zentrale Autoritit und
verlegt trotz der gemeinsamen biblischen Grundlage die hdchste In-
stanz der Wahrheit in das Einzelgewissen. An Stelle der Gemein-
schaft tritt die Personlichkeit, héchstes Ideal wird die personliche
Freiheit, zunichst in Glaubens- und Gewissenssachen und zuletzt
in den materiellen Dingen. Der Protestantismus fiithrt zur prinzipiel-
len Auflésung der alten Gemeinschaft. Autoritdt und Freiheit stehen
sich als diametrale Gegensétze gegeniiber. Der babylonische Turm ist
wieder einmal zertriimmert. Wir stehen vor dem Dilemma: Entweder
Gemeinschaft ohne Freiheit oder Freiheit ohne Gemeinschaft!

Das Ideal ist zum Problem geworden, das Leben wird zum Ratsel.

Daran scheiterten alle bisherigen Gemeinschaftsbestrebungen in-
nerhalb des Protestantismus: Entweder man hélt es mit der Autori-
tat und verlangt Unterwerfung um der Gemeinschaft willen. So in den
Kreisen der scgenannten Glaubigen, das Autorititsprinzip aber fiihrt
zu immer neuen Spaltungen in kleine Kreise, zum Konventikelchristen-
tum. Selbst die religios-soziale Bewegung ist davon nicht frei ge-
blieben. Oder man hilt es prinzipiell mit der Freiheit, jeder ist
sich selbst Quelle der Wahrheit, man duldet keinen Zwang von
Aussen und mdchte sich selbst keinen Zwang antun. So bei ganz mo-
dern derichteten Leuten. Von Gemeinschaft kann man nicht mehr re-
den ausser in dem Sinn des allgemeinen Menschentums mit der Pa-
role: Leben und leben lassen! Das fijhrt zu farblosem Allerwelts-
weltsbiirgertum,das jeden Augenblick, wie der Weltkrieg bewiesen
hat, platzen kann, in Atome zerfallend.

Weder das Eine noch das Andere wird uns befriedigen. Beide Rich-
tungen gleichen sich bei aller Verschiedenheit darin, dass sie keine
Gegensiitze, keine Spannungen ertragen konnen; die erste will sie
nicht dulden, die zweite will sie iiberhaupt nicht sehen.

212



Der wichtige Schluss,den wir flirunsdarauszie-
henmiissen,istder,dass Gegensditzeund Spannun-
gen zum Leben, auch zur Gemeinschaft gehoéren.
Sie hat die grosse Aufgabe, solche Divergenzen
weder zu vertuschen noch mit Gewalt zu unter-
driicken, sondern die héhere Einheit zu suchen,
welche imstande wéire, sie zu iiberbriicken, zu
iiberwinden,

Gegen die beiden falschen Auswege der engherzigen Absonderung
und der verschwommenen Humanititsschwéirmerei richtet sich Pauli
Wort in L. Kor. 12, wo das Gleichnis vom Leib und den Gliedern fiir -
die rechte Gemeinschaft gebraucht wird. Die Sektierer wollen nur
einerlei Glieder (Vers 17), die andern sechen keine Gliederung,
. sondern nur einen gleichférmigen Brei (Vers 19). Die grosse Kunst be-
steht darin, die Verschiedenheit der Glieder gelten zu lassen und
doch die Gemeinschaft festzuhalten.

Worin besteht die zusammenfassende Einheit? '

L

Wir miissen nochmals betonen: Gemeinschaft besteht nicht in der
Uniformierung der Vielheit, nicht in der Gleichmachung des Einzel-
nen, im Gegenteil, die Verschiedenheit der Glieder ist eine notwen-
dige Voraussetzung; das beweist uns die unbegrenzte Mannigfaltig-
keit in der doch in sich geschlossenen, nach gemeinsamen Ordnungen
sich aufbauenden Natur, das beweist uns die Familie, welche die
grossten Gegensidtze: Mann und Weib, Alt und Jung, Gesunde und
Kranke in sich vereinigt, das zeigt eben Paulus am menschlichen
Leib. Die Eigenart der Rassen, Voélker, Stinde und Berufe, die
individuellen Verschiedenheiten in Begabung und Charakter mit im-
mer neuen Variationen ist eine weise Ordnung des Schopfers.

Also auch, so folgert man gern und gedankenlos, der Unterschied
von Reich und Arm! Wir sagen: Nein! Den erstens ist dieser Unter-
schied nicht in der Natur begriindet, die Naturvélker kennen ihn
nicht. Zweitens ist es gerade dieser Unterschied, welcher bestehende
Gemeinschaften auflést, man denke nur an die Familienzerwiirfnisse
infolge von Erbschaften und anderen Geldinteressen, oder an Volker-
kriege um den Besitz irgendwelcher Rohstoffe. Der Unterschied in

213



materiellen Dingen sprengt die Gemeinschaft am allermeisten. Die
Glieder mogen so verschieden sein als sie wollen, das kommt der
Gemeinschaft zu statten, aber Hypertrophie der einen und Atrophie
der anderen bedeutet Krankheit und zerstdért den Leib als Ganzes.
Es ist eine strifliche Verkennung der gottgegebenen materiellen
Grundlage des Lebens iiberhaupt, wenn wir bei Gemeinschaftsbestre-
bungen immer nur irgend einen gemeinsamen geistigen Besitz im
Auge haben und darauf allein die Gemeinschaft griinden wollen.

Die Familiengemeinschaft beruht nicht auf irgend einer Idee, son-
dern auf den ganz realen Faktoren des gemeinsamen Daches und des
gemeinsamen Herdes und Tisches. Die einzelnen Glieder mégen ganz
verschiedenartige Beschiftigung und Gesinnung haben, der gemein-
same Haushalt hilt sie zusammen. Ein ganz fremdes Kind, das an
demselben teilnimmt, heisst um dieses einen Umstandes willen Pflege-
kind. Biirgerrecht und Volksgemeinschaft ist doch nichts anderes
als der Anteil an gemeinsamen Besitztiimern. Der Heimatliebe geht
ein Heimatrecht voraus und Fremde werden doch in der Regel haupt-
sichlich dann gehasst, wenn sie eine Schmélerung desselben bedeu-
ten, sie werden gehitschelt, wenn sie Gewinn bringen. Je handgreif-
licher die gemeinsamen Giiter sind, desto grésser ist die Vaterlands-
liebe, wie bei der Bauernschaft, je illusorischer dieselben geworden
sind, desto geringer der Patriotismus, wie beim stidtischen Prole-
tariat; dabei hat jene kein besonderes Verdienst und dieses keine be-
sondere Schuld. Naturvélker haben das stirkste Gemeinbewusstsein,
wihrend die Zivilisation dasselbe folgerichtig untergribt durch die
Verschiebung der Besitzverhéltnisse. Peary warnt darum davor, z. B.
den Grénlindern die Zivilisation zu bringen, weil sie ihren natiir-
lichen Kommunismus zerstéren und damit die Existenzbedingung die-
ses Volkes aufheben wiirde. Die mittelalterlichen Kl&ster und Stadte
spielten deshalb eine so wichtige Rolle und hielten manchen Stiir-
men gegeniiber stand, weil sie auf weitgehender Gemeinschaft ma-
terieller Interessen gegriindet waren.

Heutzutage ist es iiberaus schwierig, z. B. zwischen Bauern und
Arbeitern, Fabrikanten und Fabriklern, Gelehrten und Proletariern
gemeinsame Interessen nachzuweisen. Sie sind ja auch vorhanden,
denn wir haben alle einander nétig wie die Glieder am Leibe; aber
die Gegensitzlichkeit der Interessen sticht viel eher in die Augen.

214



Der Bauer will hohe Preise fiir seine Produkte und kleine Léhne,
der Arbeiter umgekehrt billige Lebensmittel und grosse Léhne usw.
Unter solchen Umstédnden ist mit allen schéonen Worten und Ideen -
keine Gemeinschaft herzustellen. Alles Reden und Predigen ist zum
vornherein unniitz, so lange nicht eine gemeinsame materielle Grund-
lage vorhanden ist oder — so lange wir die noch vorhandene Ge-
meinschaftlichkeit materieller Interessen nicht kraftig in den Vorder-
grund der Betrachtungen und Verhandlungen stellen und es stark be-
tonen, dass, wenn irgend ein Glied leidet, der ganze Leib darunter
leidet. Der Egoismus der einzelnen Glieder, der verschiedenen
Stinde und Berufsgruppen ist das Verhingnis unserer Zeit. Jeder
Stand sucht auf Kosten des Leibes, dessen Glied er ist, méglichst
viel Profit herauszuschlagen. Von diesem Gesichtspunkt aus ist die
einseitige Politik eines Laur zum mindesten ebenso verhdngnisvoil
wie irgend eine Diktatur. Sie steht im Zeichen des Kampfes aller ge-
gen alle und ist der Untergang der Volksgemeinschaft.

Wehe einem Land, dessen Regierung, die als Hirn des Leibes Aus-
gleich schaffen sollte, diese einseitige Interessenpolitik unterstiitzt
und mit der einen Partei eine andere im Schach hilt, resp. unter-
driickt. Alle Augustfeiern sind demgegeniiber eine empdrende Heu-
chelei.

Eine Gemeinschait, welche nicht in den materiellen Lebensbedin-
gungen begriindet ist, eine Gemeinschaft, welche die dusseren Ver-
héltnisse nicht so zu gestalten vermag, dass sie als gemeinsame
Grundlage des Lebens dienen, steht zum vornherein in der Luft.

Mit anderen Worten: Auf dem einen Pol menschlichen Daseins,
soweit dasselbe ndmlich leiblich bestimmt ist, bildet die Materie jene
zusammenfassende Einheit, sie ist gleichsam die eine unumstéss-
liche Autoritit, welche die Freiheit des Individuums beschrankt und
es in ein grosses Ganzes einreiht. Das ist keine willkiirliche Theorie,
sondern eine einfache Tatsache, die ein jeder, der offene Augen hat,
aus seinem Leben ablesen kann, und es ist nur ein Beweis fiir die
Verblendung vieler Menschen, dass eine so elementare Wahrheit erst
wieder mit aller Energie hervorgehoben werden muss: Es gibt keine
dauernde Gemeinschaft ohne materielle Grundlage.

215



IL

Aber die Materie ist nicht selbstindig, nicht souverin, sie ist nur
das nach unserer Erfahrung unentbehrliche Instrument eines héheren
Willens, des Geistes. Dementsprechend hat die Gemeinschaft noch
einen anderen Pol, einen zweiten Angelpunkt, in welchem sie ruht,
und das ist die geistige Grundlage.

Was ist damit gemeint? Es muss etwas sein, das wie die Materie
universellen Charakter hat, das imstande ist, grosse Gegensitze zu
umspannen, allerhand Differenzen im Menschenleben durch iiber-
ragende Groésse in den Schatten zu stellen, so etwas, das wie die
Sonne Gute und Bése iiberstrahlt. Das, was der Stand, die Klasse,
eine Nation oder Rasse beherrscht, ist, auch wenn es geistiger Art ist,
doch etwas Partielles, das jeden Augenblick zu Trennungen und Spal-
tungen fithrt. Wir wollen keine Gemeinschaft auf Kosten der Gesamt-
heit; mag sie an und fiir sich klein sein und in Wirklichkeit be-
schrinkt bleiben, so soll sie doch immer allen Menschen ohne Aus-
nahme zugénglich sein.

Im Suchen nach einer solchen allgemein menschlichen, allumfas-
senden geistigen Potenz gelangen wir unwillkiirlich zu irgend einem
Idealzustand, wie ihn z. B. Kant als «ethisches Gemeinwesen» oder
als ein «System wohlgesinnter Menschen» schilderte. Es wird ir-
gend eine Idee oder ein System auf den Tron erhoben, damit die
Menschheit unter diesem Zeichen sich sammle. Doch warten wir ver-
geblich darauf. Allen solchen Ideen gegeniiber gilt das Wort Goethes:
«Hebt er sich aufwirts und beriihrt mit dem Scheitel die Sterne,
nirgends haften dann die unsichern Sohlen und mit ihm spielen Wol-

ken und Winde.»

Wo einmal in der Geschichte eine Idee gemeinschaftsbildend
wirkte, da hatte sie zum vornherein irgend welche greifbare Gestalt.
Das Judentum hat seinen Tempel mit der Bundeslade als greifbares
Zeichen der Heiligkeit Gottes, die rémische Kirche hat den Papst als
Inbegriff der alle umfassenden Autoritit und der Protestantismus
hat die Bibel als das sichtbare Wort. Der Geist muss irgendwie einen
Leib und dann auch eine Geschichte haben, wenn er wirksam sein
soll. Es hat darum absolut keinen Wert, blosse Ideen und abstrakte
Begriffe wie Gerechtigkeit oder Briiderlichkeit usw. als Postulate fiir

216



die Gemeinschaft aufzustellen, das ist nichts anderes als in die Luit
greifen, auch wenn noch so viel Schwirmerei und Begeisterung da-
mit verbunden ist.

Suchen wir aber nach einer Verkdrperung der hdchsten allen Men-
schen zugénglichen und sie alle umfassenden Idee, so finden wir sie
am besten in Christus. Da ist das Wort Fleisch geworden. Jesus
«steht mit festen markigen Knochen auf der wohlgegriindeten Erde»
und hat doch etwas, das iiber alle hinaus bis in den Himmel reicht.

Christus ist eine Idee, die héchste allumspannende Idee, aber er hat
einen Leib und eine mit der Menscheit verwobene Geschichte und
wirkte darum als «Panier der Vélker».

«Da ist nicht Jude noch Grieche, nicht Knecht noch Freier, nicht
Mann noch Weib, sondern sie sind allzumal eines in Christo.»

Mit wunderbarer Sicherheit erkannte das Urchristentum in Chri-
stus das Universelle, in welchem Anfang und Ende, Himmel und
Erde eingeschlossen sind: «Gott hat alles unter seine Fiisse getan
und hat ihn gesetzt zum Haupt der Gemeinde iiber alles, welche da
ist sein Leib, namlich die Fiille des, der alles in allem erfiillet.»
(Eph. 1, 23))

Man kann indessen solche Worte kaum anfithren, ohne dem be-
rechtigten Einwand zu begegnen, dass ja gerade Christus erst recht
statt zum Sammelpunkt zum Gegenstand des Streites und der Ent-
zweiung geworden sei; christologische Streitigkeiten gibt es leider
bis auf den heutigen Tag. Das kommt einmal daher, dass man Chri-
stus als «erhthtes Haupt» der Erde und der Menschheit und ihrem
Werden wieder entriickt hat, er wurde eine transcendente Grosse.
Mag er dann auch immer als Person angesehen und angerufen wer-
den, er ist doch von der Erde losgelost und bedeutet nicht mehr
als eine blosse Idee, und es erfiillt sich das oben zitierte Wort Goe-
thes: «mit ihm spielen Wolken und Winde», Christus wurde zum Ge-
dankenspiel, wihrend die Weltméichte hier unten herrschten und —
stritten.

Der Hauptgrund aber liegt darin, dass je linger je mehr die Liebe
zu Christus durch das Wissen iiber Christus verdringt wurde. Es
war zwar nur ein vermeintliches Wissen, aber umso willkiirlicher und
eigensinniger. Im Rechthabenwollen liegt aber immer Egoismus wie
in jeder anderen Habsucht und das ist ein Grund der Zersplitterung;

217



im Liebhaben aber liegt der Keim der Gemeinschaft. Rechthaben ist
eine zentrifugale, Liebhaben eine zentripetale Kraft. Darum ist «Lieb-
haben besser als alles Wissen». |

Christus lieben! Nicht in einer mystisch-sentimentalen Befriedi-
gung cigener seelischer Bediirinisse, die sich manchmal ins Krank-
hafte steigern, sondern Christus lieben als das allen Menschen zu-
kommende, von Gott geschenkte und in die Geschichte eingegrabene
Siegel und Zeichen fiir die Erfiilllung der tiefsten Hofinungen des
Menschen. Christus ist nicht nur das unsichtbare, in der Héhe schwe-
bende Haupt, sondern der auf Erden sichtbar eingezeichnete Grund-
riss der werdenden Menschheit, das Fundament, der «Eckstein» der
Gemeinschalft.

In Christus erkennen und erhalten wir vor allem die Kraft der
Ueberlegenheit iiber die Dinge der Welt, sowohl iiber ihren verfiih-
rerischen Einfluss wie {iber ihren verhingnisvollen Verlauf; in Chri-
stus wird uns die Zugehdrigkeit zum Schépfer gewiss und das Be-
wusstsein schépferischer Kréafte in uns geweckt; Christus erfiillt uns
mit dem Sinn fiir Ordnung und Gerechtigkeit und mit dem Glauben
an den Sieg des Guten; durch Christus kommt uns die Erkenntnis,
dass in dem Zusammenschluss und in der Verséhnung das Ziel der
Menschheit liegt und dass auch die Kimpfe und Gegensitze zu die-
sem Ziel den Weg bahnen. So erhalten wir auch durch ihn die Kraft,
{iber alle Risse und Kliifte der Gegenwart hinwegzusehen und auch
in und unter den Spannungen die Gemeinschaft zu suchen, oder viel-
mehr gemeinschaftsstérende Faktoren entweder iiberhaupt nicht
mehr so wichtig zu nehmen oder aber zu {iberwinden von einer hé-
heren Warte aus.

Es ist gefdhrlich, das alles, was in Christus uns gegeben ist, in eine
kurze Formel zu fassen, die nur dem intellektuellen Bediirfnis ent-
spricht, und doch muss das Grosse, Allumfassende in einem kurzen,
knappen Wort seinen Ausdruck finden, wenn es von der Menge ver-
standen und angenommen werden soll. Und zwar muss es eine Parole
sein, die Botschaft und Appell zugleich ist, die eine ausfiihrbare Di-
rektive enthélt. Eine solche praktische Parole prigte Jesus in dem
Wort: «Trachtet nach dem Reich Gottes und seiner Gerechtigkeit».
Doch muss von jedem Unbefangenen zugegeben werden, dass, wenn
auch jenes Wort vom Reich Gottes uniiberbietbar ist, doch der mo-

218



derne Mensch damit nicht viel anzufangen weiss; es ist abgegriffen
und unverstidndlich geworden. Dieselbe Wahrheit kann und muss fiir
unsere Zeit umgeprdgt werden. Die Geschichte weist verschiedene
solche Umprdgungen auf, doch sind sie nicht das, was wir heute
brauchen. Die Parole der Reformation: «Durch Glauben selig» schafft
keine Gemeinschaft. Die protestantische Kirche hat sich damit be-
gniigt, bis ausserhalb derselben neue Parolen auftauchten und die
Massen fesselten, so der Wahlspruch des Marx: «Proletarier aller
Linder vereinigt euch» oder «Diktatur des Proletariats». Es sind
Kampfparolen, denen das héhere allgemein menschliche Ziel fehlt.
Der Weltkrieg hat das Losungswort vom «Vélkerbund» auf politi-
schem und nachtrdglich dasjenige vom «Freundschaftsbund der Kir-
chen» auf kirchlichem Gebiet geboren. Aber diese beiden Worte ent-
halten keinerlei Antwort auf die wichtigste Frage unserer Zeit, auf
die ins Ungeheure gewachsene soziale Krisis.

" Der Kommunismus hitte die Antwort darauf und damit die grosse
Parole der Gegenwart werden kénnen, wenn er nicht leider durch
die geschichtlichen Tatsachen mit dem ihm grundsitzlich absolut
fern liegenden Losungswort von der Gewalt unléslich verkniipft wor-
den und damit wohl fiir alle Zeiten fiir christlich oder auch nur eini-
germassen sittlich denkende Menschen in Verruf geraten wire.

So miissen wir also noch auf die geeignete aus religidser Tiefe
stammende und in die Weite greifende Parole warten. Alle klein-
lichen Ersatzmittel, alle Agitationen, welche auf den Bestand-einzel-
ner kirchlicher oder politischer Gruppen abzielen, sollen uns in dem
Suchen nach echter, Geist und Leib umfassender Gemeinschaft nicht
irre machen.

Die Anfinge sind natiirlich ihrem Umfang nach immer klein, und
wir mochten gern in den sogenannten Siedelungen solche Ansitze
erblicken. Es kann aber auch noch andere Wege zum Ziel geben, die
wir noch nicht kennen. Die Hauptsache ist, dass {iberall Menschen
vorhanden sind, die den rechten Sinn fiir Gemeinschaft haben, Leute,
die auch als Persénlichkeiten doch das persdnliche Interesse niedri-
ger einschidtzen als die Freude am Zusammenleben, Leute, die ge-
merkt haben, dass alles Eigene, auch das eigene Ich keinen Wert,
aber auch absolut keinen Wert hat, wenn es nicht einem grésse-
ren Ganzen eingegliedert ist, so wenig als irgend ein Glied losgeldst

219




vom Leib einen Wert hat; Leute, die sich darum auch dessen be-
wusst geworden sind, dass sie das Eigene der Gemeinschaft zu opfern
haben, ohne dass es deshalb unterzugehen braucht. Die Gemeinschaft
vernichtet nichts, wir kommen in derselben nicht zu kurz, im Gegen-
teil, unser Leben wird darin erst recht stark und reich. )

Das allerdings erfordert einen besonderen Glauben an die Ge-
meinschaft, sie ist Glaubenssache und erfiillt sich in dem Mass des
dazu vorhandenen Glaubens, oder sagen wir deutlicher, in dem Mass
des vorhandenen Mutes. Es gilt ein Wagen und Kimpfen, an
vielen ungangbaren Stellen auch ein persénliches Ausharren in der
Einsamkeit um der Gemeinschaft willen, Es braucht einen starken
Willen zur Ausdauer und zugleich die grosse Kunst des selbstlosen
Nachgebens, kurz, die Grésse einer Persénlichkeit wird nie griind-
licher auf die Probe gestellt als gerade da, wo die Gemeinschaft be-
ginnen und standhalten soll. Nicht grossartige Posaunenstésse bringen
uns in das gelobte Land, sondern die Kraft, ein Kreuz zutragen, d. h.
die feindlichen Gewalten nicht zu scheuen und sich nicht irre ma-
chen zu lassen. Es gehért zum Schwersten fiir eine nach Gemein-
schaft sich sehnende Menschenseele, auch durch das Gewiihl des
Kampfes aufrecht und unentwegt hindurchzuschreiten, ohne sich von
der Leidenschaft des Streites anstecken zu lassen.

Mag auch die Ichsucht, der persdnliche und nationale Ehrgeiz und
Machttrieb die Menschen noch oft entzweien, die Menschheit miindet
nicht in der Geschichte vom babylonischen Turm, sondern trotz allem
in der Gemeinschaft des Reiches Gottes. L. Stiickelberger.

Theosophie oder Reich Gottes?

V. Theosophie und Lebensordnung.

Unsere letzte Frage ist: Kann die Theosophie, so, wie wir sie nun
in ihrem eigentlichen Wesen erkannt zu haben glauben, das Leben
ordnen, eine bessere Kultur begriinden? In noch hdherem Stil ge-
fragt: Kann sie Erlé6sung schaffen?

Das sind ja die zwei grossen Giiter, die sie verheisst: volle Gottes-
gewissheit und volle Gottihnlichkeit. Beide sind im Grunde nur Eins
und indem sie dieses bringt, schafft sie die Erlésung des Menschen

220



	Die Grundlagen der Gemeinschaft

