
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 4

Artikel: Weltrevolution und Welterneuerung

Autor: Ewald, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134917

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134917
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dagegen, denn keine einseitige Theorie entwickelt alle ihre

Konsequenzen. Oft ist sie bloss eine Kompensation zu einer andern
Einseitigkeit. Sicher ist, dass die grossen sittlichen Impulse der Menschheit,

der Aktivismus des Geistes, nicht aus dieser Quelle stammt,
sondern aus dem Glauben an d e n Gott entstanden sind, der sich
selbst in Taten kund tut und der in Taten verherrlicht wird — der
im Fleisch kommt. Dagegen hat die einseitige Gnosis fast immer eine
andere Frucht getragen: die H y b r i s das heisst, die Selbstüberhebung

der wirklichen oder vermeintlichen Erkenntnis. Es ist eines

der tiefsten Worte: «Das Wissen (es heisst: die Gnosis) bläht auf,
aber die Liebe baut auf.»1) Es bezeichnet am besten den tiefsten
Unterschied der beiden Denkweisen, Ich sage: der Denkweisen, nicht
der Menschen, die sich zu ihnen bekennen und die nie ihren Theorien
entsprechen.

Die Liebe ist es, die sie am tiefsten scheidet. Die Liebe des

Evangeliums ist etwas völlig anderes als die der Theosophie. Diese

ist Erkenntnis, jene Leidenschaft; diese eine Verklärung der Welt,
jene ihre Revolutionierung; diese ein Ja zum Leiden, jene ein Nein;
diese eine Erklärung, jene eine Vereinbarung; diese sanfter, träumerischer

Mondschein, jene scharf beleuchtender, schöpferischer
Sonnenschein. Es sind zwei verschiedene Welten: Budha, im Kreise seiner

vornehmen Jünger seine Erlösungsphilosophie lehrend, Jesus,
sich zu den Zöllnern und Sündern setzend, am Kreuze eine alte Welt
im Ringkampf besiegend, und aus dem Grabe als Erstling einer neuen
Welt auferstehend. L. Ragaz

(Schluss folgt.)

Weltrevolution und Welterneuerung
In meinem letzten Aufsatze suchte ich zu zeigen, dass: sich auf den

Boden der Gegenwart stellen, nichts anderes heissen kann, als:
sich auf den Boden der Revolution stellen. Denn der gegenwärtige

Zeitpunkt ist der einer absoluten Menschheits- und Weltenwende.

Dies Bewusstsein allerdings kann nicht durch Denken,
sondern einzig und allein durch unmittelbares Leben gewonnen
werden.

*) Vergleiche 1. Kor. 8, 1.

173



V: <
.s-i.»

Der erste Impuls, den es uns erteilte, war ein scheinbar negativer:
das Gefühl nämlich, dass es so nicht weiter gehen kann, dass wir mit
der Vergangenheit gründlich abzurechnen haben. Besinnen wir uns

darüber, dass es in diesem Kriege eigentlich bloss eine ganz verdam-
menswerte Haltung gab, verdammlicher als Kriegsbejahung, Brutalität,

Grausamkeit: die jener Menschen, die sich so betrugen, als ob

gar nichts vor sich ginge, als ob gar nichts geschehen wäre. Als ob

gar nichts geschehen wäre! Dieser Satz befasst alles in sich, er
erklärt, gleichsam zu einer Formel verdichtet, was es heute noch
Schlechtes, Sterilisierendes, Zersetzendes in der Welt gibt, Und wie
oft wird man an ihn gemahnt! Muss man nicht zu den Machthabern,
die die Fäden der Völkerschicksale in der Hand halten, also
sprechen: «Unser Geschlecht, durch euren Geist irregeleitet, hat sich mit
einer Blutschuld beladen, die nicht ihresgleichen hat; und ihr, was
tut ihr, um es und euch selbst von solcher Schuld zu entsühnen?
Nichts. Ihr setzt das Werk der Finsternis fort, fröhnt dem Mammon
und der Macht wie vorher; ihr lasst Gewalt und Recht gelten; ihr
unterschiebt den hehren Idealen des Pazifismus, des Völkerbundes
und der Weltkultur, die längst zu Lebensnotwendigkeiten geworden
sind, eure imperialistischen Wahngebilde. Mit einem Worte, ihr
treibt Politik und Diplomatie, als ob nichts gewesen wäre.»
Aber auch von den Geführten gilt in der Hauptsache, was von den

Führern gilt. Sie teilen ihre Seele zwischen rücksichtsloser Selbstsucht

und lässigem Behagen. Sie machen Geschäfte, besuchen Cafés
und Kinos, Theater und Konzerte, vertreiben die Zeit mit Spiel und

Sport, spekulieren, diskutieren, amüsieren sich, als hätte es zwischen
1914 und 1922 nichts gegeben als ein lärmendes Intermezzo; als wäre
überhaupt gar nichts Ernsthaftes geschehen. Warum ist diese
Haltung so trostlos? Weil sie das Zeichen des Stumpfsinns und der

Trägheit ist. «Oh, dass du doch kalt oder heiss wärest! Weil du
aber weder kalt noch heiss, sondern lau bist, darum speie ich dich
aus meinem Munde!» Insbesondere muss ich hier an unsere Intellektuellen

denken.1) Sie haben im entscheidenden Augenblicke versagt
und keine Spur jener höchsten Tugend bewiesen, die von ihnen noch
mehr als von den andern Menschen gefordert wird: der Wachsamkeit.

*¦) Hiezu meine Schrift: «Die Wiedergeburt des Geistes» und die
demnächst erscheinende: «Die Erweckung». Beide im Verlag Ernst Hofmann,
Berlin.

174



^qtpi ',-•:¦. ¦ -.ixvfpj*-

Sie haben sich dem Krieg anzupassen verstanden wie dem Frieden
und werden sich auch weiterhin allem anpassen, was ihnen von
aussen zugetragen wird. Es ist schon etwas, wenn eine leise Unruhe
sich ihrer bemächtigt hat, die aber dann auch zu keiner Umwandlung

zu führen pflegt, sondern im allgemeinen zu schaler Resignation
abflacht. Ihre Stimmung lässt sich etwa durch folgende Worte
umschreiben: «Es ist ja wahr, dass nicht viel Sinn hat, was wir tun.
Aber was sollen wir anders tun! Wir sind es nun einmal so gewohnt
und haben nichts anderes zu tun gelernt.» Und so wird die alte
Beschäftigung aus dem alten Geist wieder aufgenommen und das Leben
geht seinen alten Gang weiter.

Das ist es, wogegen wir uns zur Wehr setzen. Wohl weiss ich, dass

Verneinung nicht fruchtbar ist; auch nicht Verneinung des Schlechten

und Verwerflichen. Aber es ist doch — und ganz besonders in
entscheidenden Augenblicken — ein Zeichen dafür, dass etwas
Neues, Gutes und das Jasagen dazu sich in unsrer Seele ankündigt.
Weiss ich mit Sicherheit, was ich nicht tun darf, so weiss ich im
Tiefsten wohl auch schon, was ich tun soll und es kommt lediglich

darauf an, mir diese Erkenntnis zum klaren Bewusstsein zu bringen.

Was wir aber heute nicht tun dürfen, unter keinen Umständen
tun dürfen, das ist: auf die Ebene der Vergangenheit zurückgleiten.

Wir dürfen uns durch keinen trügerischen Aspekt derselben
beirren lassen, Wohl liegt die Versuchung dazu ungemein nahe,
besonders in einem Lande wie Österreich, in dem ich diese Zeilen
niederschreibe. Denn wir leiden an allem Mangel und was uns früher im
Überfluss zuströmte, müssen wir jetzt entbehren. Wie begreiflich,
dass in den aufreibenden Kämpfen um das Notwendigste, inmitten
einer von Hass, Neid, Eigensucht und Misstrauen zerklüfteten Welt
manchmal in unbewachten Augenblicken etwas wie Sehnsucht nach
dem Gewesenen einen überfällt: «Die Welt sah damals doch schöner
aus!» «Es ging doch nicht so zu wie jetzt!» «Das Leben war leichter
und erfreulicher!» Dennoch beruht diese Wertung der Vorkriegsjahre
auf einer Trugspiegelung, einer Verwechslung des Scheins mit der
Wesenheit. Ich will hier nicht mehr davon sprechen, dass es — ganz
allgemein genommen — stets ungesund ist, aus der Gegenwart in die
Vergangenheit zu flüchten, da wir die natürliche Richtung des
Geschehens nicht umkehren können und sollen. Allein noch besonders

175



.< -

in dieser Epoche: der Weltkrieg — so sehr er auch als ungeheures
Verhängnis über unser Geschlecht hereinbrach, dessen Dimensionen
überwachsend — ist doch nichts schlechtweg Aussermenschliches

gewesen; er war das Ergebnis der in den Menschen waltenden Kräfte
der Zerstörung, er kam aus den Menschen, ob er sich auch gegen
sie wendete. Wie kann also eine Zeit schön und gut gewesen sein, die
dem Weltkriege unmittelbar vorausging? Steht denn ein Tag zum
andren, das Gestern zum Heute bloss in einem losen Verhältnis der
äusseren Abfolge? Ist nicht in dem einen Augenblick die Saat
enthalten, die in einem späteren aufgehen wird? Geht nicht, wie einer

unsrer grössten Philosophen, Leibniz, ausgesprochen, die Vergangenheit

mit der Gegenwart, die Gegenwart mit der Zukunft schwanger?
Schon im allgemeinsten Weltprinzip der Kausalität ist dies enthalten.
Ja, sicherlich, der gestrige Tag ging dem heutigen nicht allein voraus,

vielmehr hat er ihn auch verursacht. Und wenn es wahr ist,
dass jede Gegenwart die Verantwortung für sich selber trägt und
nicht auf die Vergangenheit abwälzen darf, so bleibt es nicht minder
sinnlos, letztere von jeder Schuld loszusprechen, sie sogar gegen das

Zeugnis der Weltgeschichte verherrlichen und verklären zu wollen.
Aus Negativem kann bloss Negatives, aus Positivem bloss Positives
hervorgehen. Gestehen wir es uns ein und geben wir uns keiner
Unklarheit mehr darüber hin: der Krieg hat bloss offenbar gemacht,
was in der Menschheit zum Teil verhüllt war. Und wir wollen ihm
dafür dankbar sein, dass er es offenbar gemacht hat. So nämlich

ist wenigstens die Zweideutigkeit, die unreinliche Vermischung
und Verwischung der unterschiedlichen Elemente überwunden, die
früher geherrscht hat. Jetzt sind die Elemente auseinandergerissen, es

ist eine polare Spannung der Gegensätze erzeugt worden, die das Gute

vom Bösen scheidet. Die Hassmengen, die vorher gleichsam in feiner
Zerteilung durch die Welt zerstreut waren, haben sich gesammelt
und geballt, sie sind in einen Zustand der grössten Verdichtung
getreten: und so können nun auf der andern Seite auch die Liebeskräfte

frei werden.
Es gibt also keine Rückkehr zur Vergangenheit und wir sollen den

Gedanken an eine solche, wo immer er uns beschleichen möge, weit
von uns weisen. Nein, von uns gilt vor allem der tiefsinnige Spruch
des Angelus Silesius:

176



Wenn du aus Sodom kommst und dem Gericht entfliehst,
Dann steht dein Heil darauf, dass du nicht rückwärts siehst.

Durch das, was wir waren, sind wir bloss belastet; rechtfertigen
kann uns einzig dasjenige, was wir sind und werden. Aber was
sollen wir denn werden? Was ist dies Neue und Gegenwärtige, das

wir voll und ganz zu realisieren haben? Es ist die Vergeistigung
unseres Gesamtdaseins, die Begründung des Gottesreiches
auf Erden, Dies klingt den Meisten schwärmerisch oder phantastisch
und sie ahnen nichts von der heiligen Nüchternheit der Aufgabe, die

uns hier gestellt ist. Und zwar haben wir unsere Gegner in zwei
Heerlagern zu suchen, die scheinbar durch die weiteste Distanz
voneinander getrennt sind, gleichwohl aber, wenn es sich darum handelt,
uns zu bekämpfen, zu einem gemeinsamen Angriffe vorgehen. Die
einen sind die extremen Materialisten, die andern die extremen Spi-
ritualisten. Die einen glauben überhaupt nicht an das Göttliche
im Menschen, sondern sie glauben allein an die Materie, den Mammon,

die Selbstsucht, die Gewalt, besten Falles den Ausgleich der
Egoismen. Die anderen geben vor, an das Göttliche zu glauben, sie
wähnen sogar, den richtigen Glauben daran zu haben, der darin
besteht, dass sie es ganz der Berührung mit der groben, sündigen,
unreinen Materie zu entziehen bestrebt sind, es ganz reinen Geist sein
lassen wollen. Ersteres ist die Haltung eines grossen Teiles der
modernen Aufklärung; der bürgerlichen wie der proletarischen,
zwischen denen in diesem entscheidenden Punkte weitgehende
Übereinstimmung herrscht. Letzteres ist die Haltung, der meisten offiziellen

Kirchen, die sie zumal während des Weltkrieges bewiesen. Von
denen, die Gott anriefen, um von ihm Niederwerfung der Feinde,
Zerstörung, Vernichtung, Untergang ganzer Völker zu erflehn, rede ich
hier gar nicht. Eher denke ich an die Frommen, die den Pazifismus
und Sozialismus für aussichtlos halten, weil der Mensch nun doch

von Natur böse ist und die irdischen Verhältnisse sich nicht von
Grund aus bessern lassen. Man muss sie schliesslich hinnehmen, wie
sie sind, und sein Innerstes nach Möglichkeit von ihnen reinhalten
und mit Gott in Verbindung bringen. Was aber ist die Folge davon?
Dass die Materie mehr und mehr verwahrlost und der Geist immer
weltfremder, unwirklicher, abstrakter und schattenhafter wird. Die
Folge davon ist, sagen wir es geradeaus, unsere moderne Kultur, der

12 177



die Materie zum Chaos, der Geist zum Gespenst geworden ist. Sie

ist weder spirituell oder ideal, wie ihre Lobredner, noch eigentlich
materialistisch, wie ihre Ankläger behaupten. Wäre sie doch ein offener,

entschiedener Materialismus! Dann könnte man sich ehrlich und
klar mit ihr auseinandersetzen. Aber sie lässt das Ideal einen Kom-

promiss mit der Realität eingehen. Als ob beide überhaupt voneinander

zu trennen wären! Als ob man sie lediglich in ausserlicher
Weise zusammenbringen könnte! Aber es geschieht so und das eben

ist der Fluch unseres Geschlechtes geworden. Unsere Kultur ist wie
eines jener Märchenungeheuer, die auf einem tierischen Rumpf
Menschenantlitz tragen; oder die ausschweifende Phantasie des Orients
hat sich darin gefallen, einem plumpen Stier ein Flügelpaar
aufzusetzen; nichts ahnend, dass sie damit ein tiefsinniges Gleichnis von
Gestaltungen schuf, die sich später im Abendlande Realität werden
sollten. Solch ein Stier wird nämlich, wenn man ihm einen lebendigen

Odem einblasen könnte, weder zum Pflügen noch zum Fliegen
geeignet sein. Und so ist auch die moderne Kultur weder erdhaft
noch ätherisch, sie ist weder im Stofflichen noch im Geistigen
ordentlich zuhause. Was zum Beispiele hat unser Bildungswesen
mit den Prinzipien unseres Wirtschaftens, unsrer Teilung und
Verteilung von Arbeit und Genuss, unsrer gesellschaftlichen Gliederung
zu schaffen? Was unsre Theater und Universitäten mit Fabriken,
Magazinen, Warenhäusern und Kasernen? Was unsere Politik mit
unserer Literatur? Der Zusammenhang ist höchstens ein künstlich
konstruierter. Und schliesslich unsere Religion? Sie ist eine Sammlung

von Traditionen und Gebräuchen und, was noch kennzeichnender,

ein Beruf neben anderen Berufen geworden. Wir können sicherlich

noch weniger zum Mittelalter als zu der Zeit vor dem Kriege
zurückkehren, dem wir doch eben dies verdanken, dass er uns von den
letzten Überresten des Mittelalters befreit hat. Aber dies eine sollen
wir vom Mittelalter lernen: dass die Kultur etwas Organisches,
von einem geistigen Lebenszentrum, das sich in allen
Sphären gleichmässig auswirkt, Aufgebautes ist. Das Mittelalter
hat die Welt wirklich nach dem Begriff, den es von der Gottheit
hatte, gestalten wollen; ob dieser Begriff auch ein durchaus einseitiger,

zeitbedingter war. Der moderne Mensch dagegen hat sich zu
zerteilen und zu zersplittern, ja zu verflüchtigen begonnen. Er spricht

178



an unrichtiger Stelle zwar viel von Monismus. In Wahrheit
unterscheidet er noch viel mehr als der mittelalterliche Mensch zwischen
Heiligem und Profanem, Sonntag und Werktag, zwischen Himmel
und Erde, Ideal und Realität, Theorie und Praxis; anstatt endlich
durch die Erfahrungen der letzten Jahrhunderte und des Weltkrieges
darüber belehrt zu werden, dass der Geist nicht anders zu wirken
vermag als in der Materie und in sie hinein, dass er — soll er nicht
zum Idol, Phantom, Schemen entarten — sich unbedingt verkörpern

muss. Die Wirklichkeit des Geistes ist die Vergeistigung der
Materie; und zwar die Vergeistigung bis ins Allerkleinste, bis ins
Atom der Materie. Es ist unsinnig, hier noch Scheidungen, Absonderungen

vorzunehmen. Solange die Menschheit imperialistisch und
kapitalistisch, das heisst, egoistisch sich betätigt, wird sie keine
wahre Schule, kein wahres Theater, keine wahre Kirche besitzen.
Es ist richtig, dass die fortschreitende Zivilisation und Kultur die Praxis

der Arbeitsteilung bedingt und voraussetzt, dass der gewaltige
Produktionsprozess sich in immer mehr Teilverrichtungen zerlegt.
Allein die Arbeitsteilung darf niemals eine Teilung in dem Sinne
werden, dass durch sie ein Schnitt zwischen Geist und Materie
gezogen wird, wie es tatsächlich zur Verderbnis der Gesellschaft mehr
und mehr geschah. Geistige Arbeit, die sich entkörpert hat, züchtet
jenen sterilen Hochmut des Intellektes, der dann in willkürlichen
Konstruktionen, Ideologien und Begriffsspielen ausschweifte, zu den
inneren Notwendigkeiten und Forderungen der Zeit aber kein
Verhältnis mehr besitzt; sie züchtet jene Haltung der Intellektuellen, die
wir ja zur Genüge kennen gelernt haben; die schliesslich das tiefe
Misstrauen der unteren Schichten gegen sie heraufbeschworen hat.
Umgekehrt ist körperliche Arbeit, die vom Geiste entblösst wurde,
ein Unbegriff. Sie wird zur mechanischen Verrichtung, die den
Menschen inwendig aushöhlt, entselbstet und zu einem Stück der
Maschine macht. Bloss aus der Vereinigung beider, des Geistes und der
Materie, erwächst uns das Heil.

Und vor allem bedarf unsere Zeit dieser Vereinigung. Denn der
materielle Stoff hat sich riesenhaft gehäuft und
droht uns zu erdrücken, wenn wir ihn nicht aus der
Kraft unseres Geistes erlösen. Es ist heute ebenso sinnlos,

sich um die Tatsache der Maschine, der Fabrik, des Kapitals, der

179



-

Arbeiterklasse herumzudrücken wie um die des Geschlechtes, der

Körperlichkeit überhaupt. Sogar Tolstoi ist ihr nicht ganz gerecht
geworden. Wir können und dürfen nicht zur Vorkriegszeit, zum Mittelalter,

aber auch nicht zum Naturstande der Primitivität zurückkehren.

Wir müssen durch den gegenwärtigen Entwicklungsprozess mit
all seinen Nöten, Hemmnissen und Unzulänglichkeiten hindurchgehen.

Bloss in der Materie können wir uns selbst erlösen,

Dazu ist aber notwendig, dass wir nicht fortsetzen, sondern neu
anfangen. Nicht ein Schritt, nicht eine Reihe von Schritten, sondern

ein Sprung, ein ungeheurer Sprung ist notwendig. Dies habe ich
verstanden, wenn ich sagte, dass wir uns auf den Boden der Revolution
stellen müssen. Wahrscheinlich wird man uns um dieses Bekenntnisses

willen Bolschewisten nennen. Ist doch auch nichts bequemer, als

eine Geistesrichtung, die einem unbequem ist, damit abzutun, dass

man für sie eine Formel bereit hält, durch die sie ein für alle Male

erledigt erscheint! Freilich zweifle ich daran, dass die Formel stimmt.
Denn wir wollen nicht durch Diktate und Diktaturen in das Reich
Gottes eindringen, wir sind vielmehr überzeugt, dass die Methoden
der Macht und Gewalt, einerlei, im Dienste welcher Partei sie arbeiten,

eben der alten Welt angehören, die durch den Krieg gerichtet
ist. Wenn unser Begriff von Revolution sich aber auch nicht mit dem
des politischen Radikalismus deckt, wir sind aufrichtig genug, einzu-
bekennen, dass er gleichwohl nicht politisch indifferent ist. Man
könnte ja meinen, dass wahrer Geist mit Politik überhaupt nichts
zu schaffen hat. Und warum? Hauptsächlich wohl darum, weil die
Politik heute so wenig mit dem Geiste zu schaffen hat. Wir brauchen

uns indessen bloss einen Augenblick lang auf unser bisheriges
Ergebnis zu besinnen, um das Oberflächliche dieser Lösung einzusehen.
Geht sie doch wiederum aus jenem falschen Idealismus der Absonderung

und Weltflucht zurück, mit dem wir eingangs abgerechnet
haben. Wenn die Politik geistlos geworden ist, so ist jedenfalls nicht
allein sie, sondern auch der Geist dafür zur Verantwortung zu
ziehen. Ja, er in noch höherem Masse, weil er ja der eigentliche Träger
der universellen Verantwortung ist. Wenn die Politik überhaupt da

ist — und dies wird doch auch ihr grösster Verächter nicht in
Abrede stellen — so darf er sich ihr nicht entziehen und verschliessen.
Und er darf es auch nach bestimmteren Erwägungen und Rücksich-

180,



*W??iï*':l*®"* :<T-"* ' ''.r.*m ; 1 r'

ten nicht. Die Tatsache nämlich, dass unsere Ideen in keiner der
bestehenden Parteien ihren vollgiltigen Ausdruck gewinnen können,
ist nicht mit der Tatsache gleichbedeutend, dass sie von allen
bestehenden Parteien gleichmässig entfernt sind. Es ist nicht
wahr, dass jedes der vorliegenden politischen Programme gleich
geeignet oder ungeeignet ist, die Erneuerung zu verwirklichen; sodass

wir uns von allen strenge isolieren müssten oder im gegebenen
Moment an jedes derselben anknüpfen könnten. Wahr ist, dass in jeder
Partei einzelne Menschen zu finden sein werden, die, über den

engen Rahmen ihres Programms hinausstrebend, auf etwas Höheres

gerichtet sind und daher für unsere Ideen verwendet werden können.

Andrerseits ist es ebenso plausibel, dass wir angesichts des

heutigen Parteiwesens bestrebt sein müssen, den Schwerpunkt der

Erneuerung nicht in die Politik, sondern ausserhalb, oberhalb
derselben zu verlegen, Ganz aber können wir, wie gesagt, die
Berührung nicht vermeiden; und es ist schon ein ungesundes Symptom,
wenn man sich ihr ängstlich zu entziehen trachtet. Schliesslich ist die

Politik in der gegenwärtigen Welt eine Realität; und mit dieser
müssen wir uns wohl oder übel auseinandersetzen, solange wir keine
andere, wirksame Realität an ihre Stelle zu setzen haben. Es leuchtet

aber einer unbefangenen Betrachtung ein, dass wir auf dem
Boden einer reaktionären oder konservativen oder auch einer Partei
des gemässigten Fortschrittes durchaus nicht die Erneuerung durchzuführen

in der Lage sind. Wer dies nicht einsieht, bleibt in Illusionen
befangen. Es kann doch niemand, der die staatlichen und
gesellschaftlichen Zustände der Vorkriegszeit wiederherstellen oder höchstens

bescheidene Reformen zulassen will, ohne am Grundstock des

Bestehenden zu rütteln, ehrlich mit dem Neubau des geistigen,
sittlichen und kulturellen Lebens einverstanden sein! Der Mensch, als
Einzelwesen und als Gesamtheit genommen, ist und bleibt eine
unstillbare, organische Einheit. Was im Haupte geschieht, muss sich
auch in den Gliedern ausdrücken; was in den Gliedern geschieht, das

muss auch im Haupt seinen Ausdruck finden. Wer das leugnet, der
verkennt das Wesen des Organischen: ja, er ist nicht einmal zu einer
klaren Vorstellung des vollendeten Mechanismus, also der gut
funktionierenden Maschine, vorgedrungen, die als Ganzes zugleich in all
ihren Teilen wirkt und bei der jede Störung eines Teiles sich dem

181



Ganzen notwendig mitteilen muss. Es ist unmöglich, im Geistigen
radikal und in der Politik das Gegenteil zu sein. Entweder man will die
totale Neuwertung oder man will sie gar nicht.

Wohl weiss ich, was man mir erwidern wird. Man weist auf das

Versagen der revolutionären Parteien eben in unsrer Zeit hin, also in
einer Zeit, in der sie zur Führung berufen waren und in der man das

meiste von ihnen erwartete. Was haben sie Erspriessliches geleistet?
Haben sie den Krieg zu verhindern vermocht? Haben sie uns jetzt
den wirklichen Frieden gegeben? Haben sie den Kampf nicht lediglich

von aussen nach innen getragen? Ist durch sie der Soziaiismus
nicht zur brutalen Lohnpolitik bei gleichzeitiger Verringerung und

Verschlechterung der Arbeitsleistung entartet? Und was haben sie

aus dem Proletarier, dem Träger der Bewegung und dem von ihr
Getragenen gemacht? Was anders als ein Geschöpf vom gleichen
Materialismus besessen wie der Ausbeuter und dazu noch geladen
mit Instinkten der Rache und Zerstörung? Und ist es nicht schliesslich

völlig einerlei, ob der Druck von oben oder von unten ausgeübt
wird?

Es hätte wenig Sinn, diese Frage- und Klageliste noch um einige
Punkte zu erweitern. Die Absicht ist ja unverkennbar und auf sie

wollen wir eingehen. Ich antworte zweierlei. Einmal, dass es nicht
angeht, in einer Zeit aUgemeiner Verderbnis alle Schuld auf einen
Teil abwälzen zu wollen. Der Proletarier ist doch wesentlich ein
Produkt der Erziehung durch den Kapitalismus, der unsrer gesamten
Staats- und Gesellschaftsordnung ihr Gepräge gibt. Es ist aber
unethisch, einem erst alles wegzunehmen und ihn dann für die üblen
persönlichen Folgen seiner Besitzlosigkeit zur Verantwortung zu
ziehen; ihn um den Ertrag seiner Arbeit zu bringen, die, Arbeit selbst zu
mechanisieren und zu monotonisieren, sie öde und langweilig und

geistlos zu machen und ihm dann vorzuwerfen, dass er zu
solcher Arbeit wenig Lust aufbringt. Und vergessen wir nicht, wie
viel von dieser Arbeitswilligkeit ein langer, grausamer, mörderischer
Krieg systematisch abgebaut hat! Vergessen wir ferner nicht, dass

doch so ziemlich alles, was in unserer Zivilisation und Kultur greifbar,

körperhaft dasteht, durch die Hände dieses Proletariats geworden

ist! Von dem Stuhl, auf dem wir sitzen, dem Bette, in dem wir
schlafen, dem Tische, an dem wir essen, arbeiten oder uns amü-

182



sieren, bis zu den Macht- und Prachtbauten der modernen Technik,
Wohn- und Warenhäusern, Theatern, Museen, Dampfmaschinen,

Automobilen und Äroplans! Es ist hässlicher Undank, die Arbeit zu

schmähen, deren Früchte man — wenn auch gegenwärtig in
bescheidenerem Ausmasse — dennoch unablässig geniesst; sogar wenn diese

Arbeit bloss widerwillig oder unzureichend geleistet wird. Sicherlich

ist die Verhimmelung und Umschmeichelung des Proletariers, die

von mancher Seite tendenziös, bei gleichzeitiger massloser Verketzerung

der «Bourgeois», betrieben wird, irreführend; und die Legendenbildung

muss hier masslose Ernüchterung vorbereiten. Wer aber mit
den arbeitenden Klassen als Lehrer und Volkserzieher Fühlung

genommen, der weiss, dass in ihnen echte, idealistische Impulse wohnen,

die weder der Kapitalismus, noch die Demagogie umzubringen
imstande war, und dass es ganz auf uns selber ankommt, diese

Impulse zu wecken und zu stärken.
Zweitens erwidere ich jenem Einwand, dass er sich selbst

widerstreitet. Er verwirft Revolution und Sozialismus gar nicht, sondern

er erklärt sich gegen ihre jetzigen Vertreter. Er unterscheidet
zwischen der Revolution und den Revolutionären, zwischen dem Sozialismus

und den Sozialisten und behauptet, dass jene durch diese um:
ihren besten Sinn gebracht, ja vielfach in ihr Gegenteil verkehrt
würden. Aber sogar, wenn das seine Richtigkeit hätte — während es
doch jedenfalls masslos übertrieben ist — wäre die daraus gezogene
Konsequenz völlig unhaltbar. Weil eine Idee nicht ihre berufenen
Vertreter gefunden, sondern solche, durch die sie entstellt und
verzerrt wurde, folgt daraus, dass wir die Idee mit ihren Vertretern,
das Kind mit dem Bade ausschütten dürfen? Ich bin überzeugt, dass
gerade die entgegengesetzte Konsequenz die gebotene ist: wir müssen

umso mehr trachten, die Idee aus ihrer Umklammerung durch
jene zu befreien und sie in rechtem Sinn und Geiste zu verwirklichen.
Die Tatsache, dass Unberufene sich zur Verkündigung von Gerechtigkeit,

Güte, Humanität drängen und diese Ideale mit mancherlei fremdem

Stoff verwischen, wird für den normal empfindenden Menschen
doch kein triftiger Grund sein können, die Sache der Ungerechtigkeit,

Bosheit und Grausamkeit zur seinigen zu machen. Wer für
etwas ehrlich sich einsetzt, der muss darauf gefasst sein, mit Personen
auf einer Plattform zu stehen, zu denen er sich in entschiedenstem

183



Gegensatz befindet. Er muss mit ihnen aber auch gar keine
Gemeinschaft, noch einen Kompromiss schliessen. Vielmehr soll die
Gemeinsamkeit des Bodens eben dazu verwendet werden, auf ihm
den entscheidenden Kampf auszutragen, um das Gute von allen es

verunreinigenden oder trübenden Elementen zu befreien. Ich will
auf das Beispiel des Christentums hinweisen. Die Kirche Christi
befand sich in einem argen Zustand der Zerrüttung, als die grossen
Reformatoren auftraten; aber die Reformatoren wurden dem
Christentum gleichwohl nicht untreu, sie waren im Gegenteil viel eifrigere

und strengere Christen als die damaligen Päpste und Päpstler.
Was taten sie also? Sie schieden zwischen Gute und Böse, zwischen
Weizen und Spreu und verbrannten die letztere im Feuer ihres Glaubens.

Und so haben auch diejenigen getan und tun es noch heute, die
wiederum aus dem Geiste des Evangeliums an den so vielfach starr
und unfruchtbar gewordenen Kirchen der Reformation Kritik üben.
Man macht es vielen Sozialisten nicht mit Unrecht zum Vorwurf,
dass sie ihre Gegnerschaft gegen das Kirchenchristentum auch auf
die Botschaft Jesu übertragen, an diese zum mindesten nicht den
vollen Glauben haben, Und man macht sich der gleichen Verfehlung
dem Sozialismus gegenüber schuldig; man verwirft ihn, weil einem
die Mehrzahl seiner Anhänger und Vertreter nicht genehm ist, «De-
Sozialismus wäre schön, wenn die Sozialisten nicht wären.» Mit
«Wenn» und «Wäre» ist der Menschheit indessen noch niemals
geholfen worden, am wenigsten, wenn ihr Hilfe so brennend nottat wie
jetzt, Und durch lauter Bedingtheiten dringen wir nicht zum Heile

vor, das vielmehr eine restlose, unbedingte Ineinsetzung mit dem

Gesollten und Gewollten erfordert. Wer solche Argumente im Munde
führt wie die soeben genannten, der bezichtigt sich selbst der
Impotenz und der Trägheit; denn er lässt zu, dass das Gute in den Händen

der Bösen verbleibe, anstatt es ihnen zu entreissen und zum
Siege zu führen.

Aber es gibt nicht wenige, die weiter gehen und den Sozialismus

praktisch und theoretisch ablehnen, nicht weil er heute vielfach
getrübt erscheint, sondern weil er nach ihrer Auffassung selber das die
reine Idee der Menschheit und ihrer Bestimmung Trübende ist. Sie
sind von der Notwendigkeit der Revolution überzeugt, aber die
Revolution soll eine geistige und religiöse, sie soll eine solche des inne-

184



•";-.' ' :.r, '

ren Menschen sein; sie soll es jedenfalls zuerst sein, b e v o r sie auch
den äusseren Menschen ergreift und umgestaltet; sie soll mit dem
Geiste beginnen, ehe sie in die Materie hineinwirkt. Wir dürfen
doch, heisst es hier weiter, nicht mit dem Begriff der Revolution spielen

und leichtfertig die grundverschiedene Bedeutung unterschlagen,
die er annimmt, wenn er von verschiedenen Leuten im Munde
geführt wird. Den einen bedeutet sie eine Verschiebung, den andern
eine Überwindung der Macht; den einen eine Kette von
Gewalttätigkeiten, die schliesslich zu einer Veränderung der materiellen
und sozialen Verhältnisse führen, den andern einen Akt der
sittlichen Wiedergeburt. Die Konservativen, ja, die Rückschrittler, so
heisst es schliesslich, müssen uns, wenn wir ihren Standpunkt auch

nicht teilen, immer noch lieber sein als die roten Revolutionäre.
Denn indem sie sich ausserhalb der Revolution stellen, ja gegen sie

gerichtet sind, stiften sie weit geringeren Schaden an als diejenigen,
die ihre Idee verfälschen, vergröbern und entweihen. Ja, sie können
uns sogar von Nutzen sein, indem sie einer voreiligen Änderung
der äusseren Verhältnisse im Wege sind, bevor die Menschen den

entsprechenden Grad der inneren Reife erlangt haben. Wollt ihr den
Sozialismus und Kommunismus, so müsst ihr sie erst zu Sozialisten
und Kommunisten erziehen.

Erwägungen solcher Art erscheinen sehr einleuchtend und sie sind
auch keineswegs von heute. Im Gegenteil, sie sind durchaus von
gestern und ehegestern, sind aus der Vergangenheit in unsere Zeit
hineingetragen. Sie haben im Verhältnis der Kirche — und keineswegs
bloss der katholischen — zu den Fragen des sozialen und wirtschaftlichen

Lebens stets eine grosse Rolle gespielt. Sie sind namentlich im
Übergang vom Mittelalter zur neuen Zeit deutlich nachweisbar, Sie
haben Luther zu seinem leidenschaftlichen Protest gegen die
Bauernerhebung veranlasst, die doch mit Berufung auf seine Autorität
geschah. Sie haben schliesslich ihren Ausdruck in dem Riesenkampfe
der Völker gegen die Lehre von der unbegrenzten Gewalt der «von
Gott eingesetzten» Obrigkeit und ihre Praxis, einem Kampf, der zurzeit

noch nicht abgeschlossen ist, gefunden. Schliesslich handelt es sich
in all dem tatsächlich um nichts anderes, als um dasjenige, was denn

eigentlich unter der Freiheit eines Christenmenschen
zu verstehen ist, ja was überhaupt der Begriff der Freiheit zu be-

185



deuten hat. Der alte, kirchliche Standpunkt ist nun der, dass Freiheit

lediglich ein unsichtbares, metaphysisches Verhältnis der Seele

zum Höchsten ist; dem neuen, sozialistischen Standpunkt wird
vorgeworfen, er habe dies Verhältnis gänzlich veräusserlicht und
verflacht, indem er darunter bloss die Entledigung von physischem

Zwange und die Befugnis verstehe, zu tun und zu lassen, was einem

beliebe, sofern es im Einklang mit den Interessen der Gemeinschaft
sei. Als mittleren Standpunkt können wir nun den bezeichnen, den

ich oben charakterisiert habe; er leugnet nicht, dass Inneres und

Äusseres, Geist und Körper zusammengehören; dass die Menschen

in jeder Beziehung frei werden; dass mit dem religiösen und
sittlichen auch das materielle und gesellschaftliche sich umwandle; aber

er verlangt die richtige Ordnung und Reihenfolge der Dinge:
zuerst das Innere, dann das Äussere! Zuerst den Geist und dann
die Materie!

Eigentlich ist von mir im Vorigen hierauf schon die Antwort
gegeben worden; dort wo ich von der Einheit und Unteilbarkeit

des Organischen und darum von der Notwendigkeit
gesprochen habe, sich auf den Boden der Politik zu begeben. Ick
möchte das Argument, auf dessen Widerlegung es mir jetzt
ankommt, das des falschen Spiritualismus nennen. Freilich müssen wir
das Äussere vom Inneren, die Materie vom Geiste scheiden und
insofern sind wir Dualisten; aber wir können beides nicht trennen,

weder räumlich noch zeitlich und insofern sind wir
Monisten. Es hat keinen rechten Sinn zu sagen: Sei erst ganz innerlich,
ehe du dein neues Sein auch in der sinnlichen Erscheinungsform
offenbar machst! Das ist durchaus unreal und ideologisch gedacht.
Das gleiche gilt von der Idee und ihrer Verkörperung. Es kann kaum
etwas sinnloser sein, als zu sprechen: Sei erst ganz Idee und dann
werde Realität! Sei erst ganz Geist und dann ziehe einen Körper an!.

Die Idee muss sich unmittelbar verkörpern, sie muss einen Körper
haben, sie ist überhaupt erst Idee, wenn sie einen Körper hat; denn

es kann nichts Schrecklicheres geben als eine körperlose Idee; das
ist überhaupt keine Idee mehr, sondern ein Idol, ein Wahngebilde,
ein Phantom. In solche Lage nun versetzen sich diejenigen, die dem
Individuum und der Gesellschaft zunächst eine neue Seele und einen
neuen Geist geben wollen und ihnen dann erst das Recht zu einer

186



neuen Verkörperung erteilen. Nein, ich habe schon früher gesagt,
dass eines in das andere greift, eines im andern lebt und webt, eines

aus dem andern wächst und wird. Wir können uns bloss in dem

Masse innerlich umwandeln, in dem wir diese Umwandlung äusserlich

sichtbar werden lassen und im Stoffe betätigen. Es gibt keine
Revolution des Geistes ohne eine Revolution der
Materie. Aber diese Verbindung soll kein blosses Nebeneinander,
vielmehr soll sie ein Verhältnis der Durchdringung sein. Wir
wollen und sollen die Revolution des Geistes in die Revolution der
Materie hineintragen. Das ist die grosse Aufgabe unserer Zeit, durch
deren Erfüllung wir erst die Gefahren der materiellen Revolution
überwinden, die im Bolschewismus so deutlich zutage getreten sind.

Wir überwinden sie aber nicht, indem wir uns gegen sie stemmen
oder uns ihnen entziehen, also weder durch Reaktion, noch durch
Indifferenz, Wir müssen der Materie einen Geist geben, nicht aber
dem Geiste die Materie nehmen. Man sagt uns, dass dies schwer,
beinahe unmöglich ist; umso notwendiger, dass es aus ganzer Kraft
in Angriff genommen werde. Es gilt hier wie überall in unserem
Leben die Tat, das Wagnis, den Einsatz.

Darum können wir uns auch nicht auf fertige Programme festlegen;
wenn wir die Richtung erkennen, müssen wir nicht um das Ziel
besorgt sein. Die Richtung ist aber durch das bezeichnet, was soeben
im Einzelnen ausgeführt wurde. Die Revolution und Erneuerung muss

vor allem in der Erziehung einsetzen; sie kann hier jedoch nicht
isoliert einsetzen, sondern es müssen zugleich die allgemeinen,
wenigstens die allgemeinsten wirtschaftlichen und sozialen Bedingungen
dafür geschaffen werden. Freilich kommt es eben darauf an, beide in
das richtige, wechselseitige Verhältnis zu stellen. Damit eine wirksame

Volkserziehung, eine Durchdringung der Massen mit dem neuen
Geiste stattfinde, ist schon eine Hebung des materiellen Niveaus
erfordert; wie umgekehrt eine solche Hebung ihren richtigen Erfolg
erst dann hat, wenn der Boden in seelischer und geistiger Einsicht
dafür bereitet ist. Dem abstrakten Verstand wird dies als ein Zirkel
erscheinen, aus dem er keinen Ausweg findet. Der tätige und
schöpferische Wille kennt derlei Schwierigkeiten nicht; er weiss,
dass es lediglich darauf ankommt, irgendwo anzupacken, sich irgend
eines Angriffspunktes zu versichern: dann muss, Schritt für Schritt,

187



•

das Weitere gewonnen werden. Wir müssen materiell und ideell
eingreifen, das eine durch das andere nicht allein ergänzen, sondern

einen Zustand vollkommener Durchdringung herbeiführen. Ich sage
auch nicht, dass wir unser Tempo überhasten müssen. Es ist ein

Missverstehen des Begriffes Revolution, wenn man meint, er
sei mit planmässigem, schrittweisem Vorgehen unvereinbar, schliesse

insbesondere die nüchterne Anpassung an den ge'gebenen Stoff aus.

Revolutionär, das heisst, vom Geiste der Verwandlung und

Erneuerung erfüllt und beherrscht, müssen vor allem unsere Impulse
sein. Wenn auch das zunächst Errungene vorerst als geringfügig
erscheint, es wird dann unaufhaltsam Grösseres, Bedeutenderes nach
sich ziehen. Dennoch ist dieser Vorgang nicht als ein solcher der

Entwicklung zu bezeichnen, weil er kein Ankaüpfen an die Vergangenheit,

sondern ein Werden aus dem gegenwärtigen Wesen ist. Und
wiederum können wir mit dem Apostel Paulus ausrufen: Siehe, das

Alte ist vergangen, es ist alles neu geworden. Oskar Ewald

Zur Weltlage
Auferstehung in der Welt.

Sieht es in der Welt österlich aus? Wenige werden geneigt sein,
das zu behaupten oder auch nur zuzugeben. Die Dunkelheiten haben

gerade in der letzten Zeit wieder zugenommen. Auf die durch Genua

erregten Frühlingshoffnungen ist nicht bloss der Reif der französischen

Politik gefallen, sondern es scheint, als ob alle bösen Geister
von Schlachtfeldern, Diplomatengemächern und Börsenhallen her
sich dort Stelldichein geben wollten, so dass daraus ein wahres
Pandämonium werden müsste. Noch zittern wir vor Erregung
über die neueste Schändlichkeit der Diplomaten- und Finanzier-,
d. h., höheren Räuber- und Gaunerpolitik: der abermaligen Preisgabe

der Armenier an ihre Mörder, Davon werden wir noch mehr zu
reden haben. Denn da werden wir noch sehen, ob hier ein «oberster
Rat» (er erinnert in diesen Tagen lebhaft an einen gewissen «hohen
Rat») das letzte Wort haben soll. Aber interessant war es, dass in
den gleichen Tagen, wo man von dieser Schandtat erfuhr, von der
gleichen Stelle aus jene neuen Forderungen an Deutschland ergingen
die dieses und die Welt in noch grössere Verwirrung stürzen müssen.

188


	Weltrevolution und Welterneuerung

