Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 4

Artikel: Weltrevolution und Welterneuerung
Autor: Ewald, Oskar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-134917

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-134917
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

dagegen, denn k ein e einseitige Theorie entwickelt alle ihre Kon-
sequenzen, Oft ist sie bloss eine Kompensation zu einer andern Ein-
seitigkeit, Sicher ist, dass die grossen sittlichen Impulse der Mensch-
heit, der Aktivismus des Geistes, nicht aus dieser Quelle stammt,
sondern aus dem Glauben an den Gott entstanden sind, der sich
selbst in Taten kund tut und der in Taten verherrlicht wird — der
im Fleisch kommt. Dagegen hat die einseitige Gnosis fast immer eine
andere Frucht getragen: die Hybris, das heisst, die Selbstiiber-
hebung der wirklichen oder vermeintlichen Erkenntnis. Es ist eines
der tiefsten Worte: «Das Wissen (es heisst: die Gnosis) bldht auf,
aber die Liebe baut auf.»') Es bezeichnet am besten den tielsten
Unterschied der beiden Denkweisen. Ich sage: der Denkweisen, nicht
der Menschen, die sich zu ihnen bekennen und die nie ihren Theorien
entsprechen.

Die Liebe ist es, die sie am tiefsten scheidet. Die Liebe des
Evangeliums ist etwas vollig anderes als die der Theosophie. Diese
ist Erkenntnis, jene Leidenschaft; diese eine Verklirung der Welt,
jene ihre Revolutionierung; diese ein Ja zum Leiden, jene ein Nein;
diese eine Erklarung, jene eine Vereinbarung; diese sanfter, trdume-
rischer Mondschein, jene scharf beleuchtender, schépferischer Son-
nenschein. Es sind zwei verschiedene Welten: Budha, im Kreise sei-
ner vornehmen Jiinger seine Erlésungsphilosophie lehrend, Jesus,
sich zu den Z6llnern und Siindern setzend, am Kreuze eine alte Welt
im Ringkampf besiegend, und aus dem Grabe als Erstling einer neuen
Welt auferstehend. L. Ragaz

(Schluss folgt.)

Weltrevolution und Welterneuerung

In meinem letzten Aufsatze suchte ich zu zeigen, dass: sich auf den
Boden der Gegenwart stellen, nichts anderes heissen kann, als:
sich auf den Boden der Revolution stellen. Denn der gegenwir-
tige Zeitpunkt ist der einer absoluten Menschheits- und Welten-
wende, Dies Bewusstsein allerdings kann nicht durch Denken, son-
dern einzig und allein durch unmittelbares Leben gewonnen
werden,

1) Vergleiche 1. Kor. 8, 1.
173



Der erste Impuls, den es uns erteilte, war ein scheinbar negativer:
das Gelfiihl ndmlich, dass es so nicht weiter gehen kann, dass wir mit
der Vergangenheit griindlich abzurechnen haben. Besinnen wir uns
dariiber, dass es in diesem Kriege eigentlich bloss eine ganz verdam-
menswerte Haltung gab, verdammlicher als Kriegsbejahung, Brutali-
tat, Grausamkeit: die jener Menschen, die sich so betrugen, als ob
gar nichts vor sich ginge, als ob gar nichts geschehen wire. Als ob
gar nichts geschehen wére! Dieser Satz befasst alles in sich, er er-
klart, gleichsam zu einer Formel verdichtet, was es heute noch
Schlechtes, Sterilisierendes, Zersetzendes in der Welt gibt. Und wie
oft wird man an ihn gemahnt! Muss man nicht zu den Machthabern,
die die Fiden der Volkerschicksale in der Hand halten, also spre-
chen: «Unser Geschlecht, durch euren Geist irregeleitet, hat sich mit
einer Blutschuld beladen, die nicht ihresgleichen hat; und ihr, was
tut ihr, um es und euch selbst von solcher Schuld zu entsithnen?
Nichts. Thr setzt das Werk der Finsternis fort, frohnt dem Mammon
und der Macht wie vorher; ihr lasst Gewalt und Recht gelten; ihr
unterschiebt den hehren Idealen des Pazifismus, des Vélkerbundes
und der Weltkultur, die lingst zu Lebensnotwendigkeiten geworden
sind, eure imperialistischen Wahngebilde. Mit einem Worte, ihr
treibt Politik und Diplomatie, als ob nichts gewesen wire.»
Aber auch von den Gefiihrten gilt in der Hauptsache, was von den
Fiithrern gilt. Sie teilen ihre Seele zwischen riicksichtsloser Selbst-
sucht und ldssigem Behagen. Sie machen Geschifte, besuchen Caiés
und Kinos, Theater und Konzerte, vertreiben die Zeit mit Spiel und
Sport, spekulieren, diskutieren, amiisieren sich, als hitte es zwischen
1914 und 1922 nichts gegeben als ein lirmendes Intermezzo; als wére
iiberhaupt gar nichts Ernsthaftes geschehen. Warum ist diese Hal-
tung so trostlos? Weil sie das Zeichen des Stumpfsinns und der
Tragheit ist. «Oh, dass du doch kalt oder heiss wirest! Weil du
aber weder kalt noch heiss, sondern lau bist, darum speie ich dich
aus meinem Munde!» Insbesondere muss ich hier an unsere Intellek-
tuellen denken.') Sie haben im entscheidenden Augenblicke versagt
und keine Spur jener héchsten Tugend bewiesen, die von ihnen noch
mehr als von den andern Menschen gefordert wird: der Wachsamkeit.

1) Hiezu meine Schrift: «Die Wiedergeburt des Geistes» und die dem-
nichst erscheinende: «Die Erweckungs. Beide im Verlag Ernst Hofmann,
Berlin.

174



Sie haben sich dem Krieg anzupassen verstanden wie dem Frieden
und werden sich auch weiterhin allem anpassen, was ihnen von
aussen zugetragen wird. Es ist schon etwas, wenn eine leise Unruhe
sich ihrer bemichtigt hat, die aber dann auch zu keiner Umwand-
lung zu fiihren pflegt, sondern im allgemeinen zu schaler Resignation
abflacht, Thre Stimmung lasst sich etwa durch folgende Worte um-
schreiben: «Es ist ja wahr, dass nicht viel Sinn hat, was wir tun.
Aber was sollen wir anders tun! Wir sind es nun einmal so gewohnt
und haben nichts anderes zu tun gelernt.» Und so wird die alte Be-
schiaftigung aus dem alten Geist wieder aufgenommen und das Leben
geht seinen alten Gang weiter.

Das ist es, wogegen wir uns zur Wehr setzen. Wohl weiss ich, dass
Verneinung nicht fruchtbar ist; auch nicht Verneinung des Schlech-
ten und Verwerflichen, Aber es ist doch — und ganz besonders in
entscheidenden Augenblicken — ein Zeichen dafiir, dass etwas
Neues, Gutes und das Jasagen dazu sich in unsrer Seele ankiindigt.
Weiss ich mit Sicherheit, was ich nicht tun darf, so weiss ich im
Tiefsten wohl auch schon, was ich tun soll und es kommt ledig-
lich darauf an, mir diese Erkenntnis zum klaren Bewusstsein zu brin-
gen. Was wir aber heute nicht tun diirfen, unter keinen Umstinden
tun diirfen, das ist: auf die Ebene der Vergangenheit zuriick-
gleiten. Wir diirfen uns durch keinen triigerischen Aspekt derselben
beirren lassen. Wohl liegt die Versuchung dazu ungemein nahe, be-
sonders in einem Lande wie Osterreich, in dem ich diese Zeilen nie-
derschreibe. Denn wir leiden an allem Mangel und was uns frither im
Uberfluss zustrémte, miissen wir jetzt entbehren. Wie begreiflich,
dass in den aufreibenden Kémpfen um das Notwendigste, inmitten
einer von Hass, Neid, Eigensucht und Misstrauen zerkliifteten Welt
manchmal in unbewachten Augenblicken etwas wie Sehnsucht nach
dem Gewesenen einen iiberféllt: «<Die Welt sah damals doch schéner
aus!» «Es ging doch nicht so zu wie jetzt!» «Das Leben war leichter
und erfreulicher!» Dennoch beruht diese Wertung der Vorkriegsjahre
auf einer Trugspiegelung, einer Verwechslung des Scheins mit der
Wesenheit. Ich will hier nicht mehr davon sprechen, dass es — ganz
allfemein genommen — stets ungesund ist, aus der Gegenwart in die
Vergangenheit zu fliichten, da wir die natiirliche Richtung des Ge-
schehens nicht umkehren kénnen und sollen. Allein noch besonders

175



in dieser Epoche: der Weltkrieg — so sehr er auch als ungeheures
Verhiangnis iiber unser Geschlecht hereinbrach, dessen Dimensionen
iiberwachsend — ist doch nichts schlechtweg Aussermenschliches
gewesen; er war das Ergebnis der in den Menschen waltenden Krifte
der Zerstorung, er kam aus den Menschen, ob er sich auch gegen
sie wendete. Wie kann also eine Zeit schén und gut gewesen sein, die
dem Weltkriege unmittelbar vorausging? Steht denn ein Tag zum
andren, das Gestern zum Heute bloss in einem losen Verhiltnis der
dusseren Abfolge? Ist nicht in dem einen Augenblick die Saat ent-
halten, die in einem spiteren aufgehen wird? Geht nicht, wie einer
unsrer grossten Philosophen, Leibniz, ausgesprochen, die Vergangen-
heit mit der Gegenwart, die Gegenwart mit der Zukunft schwanger?
Schon im allgemeinsten Weltprinzip der Kausalitit ist dies enthalten.
Ja, sicherlich, der gestrige Tag ging dem heutigen nicht allein vor-
aus, vielmehr hat er ihn auch verursacht. Und wenn es wahr ist,
dass jede Gegenwart die Verantwortung fiir sich selber trigt und
nicht auf die Vergangenheit abwilzen darf, so bleibt es nicht minder
sinnlos, letztere von jeder Schuld loszusprechen, sie sogar gegen das
Zeugnis der Weltgeschichte verherrlichen und verkliren zu wollen.
Aus Negativem kann bloss Negatives, aus Positivem bloss Positives
hervorgehen. Gestehen wir es uns ein und geben wir uns keiner Un-
klarheit mehr dariiber hin: der Krieg hat bloss offenbar gemacht,
was in der Menschheit zum Teil verhiillt war. Und wir wollen ihm
dafiir dankbar sein, dass er es offenbar gemacht hat. So nim-
lich ist wenigstens die Zweideutigkeit, die unreinliche Vermischung
und Verwischung der unterschiedlichen Elemente iiberwunden, die
frither geherrscht hat. Jetzt sind die Elemente auseinandergerissen, es
ist eine polare Spannung der Gegensitze erzeugt worden, die das Gute
vom B&sen scheidet. Die Hassmengen, die vorher gleichsam in feiner
Zerteilung durch die Welt zerstreut waren, haben sich gesammelt
und geballt, sie sind in einen Zustand der grossten Verdichtung ge-
treten: und so konnen nun auf der andern Seite auch die Liebes-
krifte frei werden.

Es gibt also keine Riickkehr zur Vergangenheit und wir sollen den
Gedanken an eine solche, wo immer er uns beschleichen mdge, weit
von uns weisen. Nein, von uns gilt vor allem der tiefsinnige Spruch
des Angelus Silesius:

176



Wenn du aus Sodom kommst und dem Gericht entfliehst,
Dann steht dein Heil darauf, dass du nicht riickwirts siehst.

Durch das, was wir waren, sind wir bloss belastet; rechtfertigen
kann uns einzig dasjenige, was wir sind und werden, Aber was
sollen wir denn werden? Was ist dies Neue und Gegenwirtige, das
wir voll und ganz zu realisieren haben? Es ist die Vergeistigung
unseres Gesamtdaseins, die Begriindung des Gottesreiches
auf Erden, Dies klingt den Meisten schwérmerisch oder phantastisch
und sie ahnen nichts von der heiligen Niichternheit der Aufgabe, die
uns hier gestellt ist. Und zwar haben wir unsere Gegner in zwei
Heerlagern zu suchen, die scheinbar durch die weiteste Distanz von-
einander getrennt sind, gleichwohl aber, wenn es sich darum handelt,
uns zu bekidmplen, zu einem gemeinsamen Angriffe vorgehen. Die
einen sind die extremen Materialisten, die andern die extremen Spi-
ritualisten. Die einen glauben {iiberhaupt nicht an das Géottliche
im Menschen, sondern sie glauben allein an die Materie, den Mam-
mon, die Selbstsucht, die Gewalt, besten Falles den Ausgleich der
Egoismen. Die anderen geben vor, an das Géttliche zu glauben, sie
wihnen sogar, den richtigen Glauben daran zu haben, der darin be-
steht, dass sie es ganz der Beriihrung mit der groben, siindigen, un-
reinen Materie zu entziehen bestrebt sind, es ganz reinen Geist sein
lassen wollen, Ersteres ist die Haltung eines grossen Teiles der mo-
dernen Aufklidrung; der biirgerlichen wie der proletarischen, zwi-
schen denen in diesem entscheidenden Punkte weitgehende Uber-
einstimmung herrscht. Letzteres ist die Haltung der meisten offiziel-
len Kirchen, die sie zumal wihrend des Weltkrieges bewiesen, Von
denen, die Gott anriefen, um von ihm Niederwerfung der Feinde, Zer-
storung, Vernichtung, Untergang ganzer Vélker zu erflehn, rede ich
hier gar nicht. Eher denke ich an die Frommen, die den Pazifismus
und Sozialismus fiir aussichtlos halten, weil der Mensch nun doch
von Natur b&se ist und die irdischen Verh&ltnisse sich nicht von
Grund aus bessern lassen. Man muss sie schliesslich hinnehmen, wie
sie sind, und sein Innerstes nach Méglichkeit von ihnen reinhalten
und mit Gott in Verbindung bringen. Was aber ist die Folge davon?
Dass die Materie mehr und mehr verwahrlost und der Geist immer
weltfremder, unwirklicher, abstrakter und schattenhafter wird. Die
Folge davon ist, sagen wir es geradeaus, unsere moderne Kultur, der

12 177



die Materie zum Chaos, der Geist zum Gespenst geworden ist. Sie
ist weder spirituell oder ideal, wie ihre Lobredner, noch eigentlich
materialistisch, wie ihre Ankléger behaupten. Wire sie doch ein offe-
ner, entschiedener Materialismus! Dann kénnte man sich ehrlich und
klar mit ihr auseinandersetzen. Aber sie lisst das Ideal einen Kom-
promiss mit der Realitit eingehen. Als ob beide iiberhaupt vonein-
ander zu trennen wiren! Als ob man sie lediglich in &usserlicher
Weise zusammenbringen kénnte! Aber es geschieht so und das eben
ist der Fluch unseres Geschlechtes geworden. Unsere Kultur ist wie
eines jener Mirchenungeheuer, die auf einem tierischen Rumpf Men-
schenantlitz tragen; oder die ausschweifende Phantasie des Orients
hat sich darin gefallen, einem plumpen Stier ein Fliigelpaar aufzu-
setzen; nichts ahnend, dass sie damit ein tiefsinniges Gleichnis von
Gestaltungen schuf, die sich spiter im Abendlande Realitit werden
sollten. Solch ein Stier wird namlich, wenn man ihm einen lebendi-
gen Odem einblasen kénnte, weder zum Pfliigen noch zum Fliegen
geeignet sein. Und so ist auch die moderne Kultur weder erdhait
noch &4therisch, sie ist weder im Stofflichen noch im Geistigen or-
dentlich zuhause. Was zum Beispiele hat unser Bildungswesen
mit den Prinzipien unseres Wirtschaftens, unsrer Teilung und Ver-
teilung von Arbeit und Genuss, unsrer gesellschaftlichen Gliederung
zu schaffen? Was unsre Theater und Universititen mit Fabriken,
Magazinen, Warenhdusern und Kasernen? Was unsere Politik mit
unserer Literatur? Der Zusammenhang ist hochstens ein kiinstlich
konstruierter. Und schliesslich unsere Religion? Sie ist eine Samm-
lung von Traditionen und Gebrduchen und, was noch kennzeichnen-
der, ein Beruf neben anderen Berufen geworden. Wir konnen sicher-
lich noch weniger zum Mittelalter als zu der Zeit vor dem Kriege zu-
riickkehren, dem wir doch eben dies verdanken, dass er uns von den
letzten Uberresten des Mittelalters befreit hat. Aber dies eine sollen
wir vom Mittelalter lernen: dass die Kultur etwas Organisches,
von einem geistigen Lebenszentrum, das sich in allen
Sphiren gleichmissig auswirkt, Aufgebautes ist. Das Mittelalter
hat die Welt wirklich nach dem Begriff, den es von der Gottheit
hatte, gestalten wollen; ob dieser Begriff auch ein durchaus einsei-
tiger, zeitbedingter war, Der moderne Mensch dagegen hat sich zu
zerteilen und zu zersplittern, ja zu verfliichtigen begonnen. Er spricht

178



an unrichtiger Stelle zwar viel von Monismus. In Wahrheit unter-
scheidet er noch viel mehr als der mittelalterliche Mensch zwischen
Heiligem und Profanem, Sonntag und Werktag, zwischen Himmel
und Erde, Ideal und Realitit, Theorie und Praxis; anstatt endlich
durch die Erfahrungen der letzten Jahrhunderte und des Weltkrieges
dariiber belehrt zu werden, dass der Geist nicht anders zu wirken
vermag als in der Materie und in sie hinein, dass er — soll er nicht
zum Idol, Phantom, Schemen entarten — sich unbedingt verkér-
pern muss. Die Wirklichkeit des Geistes ist die Vergeistigung der
Materie; und zwar die Vergeistigung bis ins Allerkleinste, bis ins
Atom der Materie. Es ist unsinnig, hier noch Scheidungen, Absonde-
rungen vorzunehmen. Solange die Menschheit imperialistisch und
kapitalistisch, das heisst, egoistisch sich betatigt, wird sie keine
wahre Schule, kein wahres Theater, keine wahre Kirche besitzen.
Es ist richtig, dass die fortschreitende Zivilisation und Kultur die Pra-
xis der Arbeitsteilung bedingt und voraussetzt, dass der gewaltige
Produktionsprozess sich in immer mehr Teilverrichtungen zerlegt.
Allein die Arbeitsteilung darf niemals eine Teilung in dem Sinne
werden, dass durch sie ein Schnitt zwischen Geist und Materie ge-
zogen wird, wie es tatsidchlich zur Verderbnis der Gesellschaft mehr
und mehr geschah. Geistige Arbeit, die sich entkérpert hat, ziichtet
jenen sterilen Hochmut des Intellektes, der dann in willk{irlichen
Konstruktionen, Ideologien und Begriffsspielen ausschweifte, zu den
inneren Notwendigkeiten und Forderungen der Zeit aber kein Ver-
héltnis mehr besitzt; sie ziichtet jene Haltung der Intellektuellen, die
wir ja zur Geniige kennen gelernt haben; die schliesslich das tiefe
Misstrauen der unteren Schichten gegen sie heraufbeschworen hat.
Umgekehrt ist korperliche Arbeit, die vom Geiste entbldsst wurde,
ein Unbegriff. Sie wird zur mechanischen Verrichtung, die den Men-
schen inwendig aushohlt, entselbstet und zu einem Stiick der Ma-
schine macht. Bloss aus der Vereinigung beider, des Geistes und der
Materie, erwichst uns das Heil

Und vor allem bedarf unsere Zeit dieser Vereinigung. Denn der
materielle Stoff hat sich riesenhaft gehiauft und
droht unszuerdriicken, wenn wirihnnichtausder
Kraft unseres Geistes erl8sen. Es ist heute ebenso sinn-
los, sich um die Tatsache der Maschine, der Fabrik, des Kapitals, der

179



Arbeiterklasse herumzudriicken wie um die des Geschlechtes, der
Kérperlichkeit iiberhaupt. Sogar Tolstoi ist ihr nicht ganz gerecht ge-
worden. Wir kénnen und diirfen nicht zur Vorkriegszeit, zum Mittel-
alter, aber auch nicht zum Naturstande der Primitivitdt zuriickkeh-
ren, Wir miissen durch den gegenwirtigen Entwicklungsprozess mit
all seinen Noten, Hemmnissen und Unzuldnglichkeiten hindurch-
gehen. Bloss in der Materie kénnen wir uns selbst erlésen.

Dazu ist aber notwendig, dass wir nicht fortsetzen, sondern neu
anfangen. Nicht ein Schritt, nicht eine Reihe von Schritten, sondern
ein Sprung, ein ungeheurer Sprung ist notwendig. Dies habe ich ver-
standen, wenn ich sagte, dass wir uns auf den Boden der Revolution
stellen miissen. Wahrscheinlich wird man uns um dieses Bekenntnis-
ses willen Bolschewisten nennen. Ist doch auch nichts bequemer, als
eine Geistesrichtung, die einem unbequem ist, damit abzutun, dass
man fiir sie eine Formel bereit hilt, durch die sie ein fiir alle Male
erledigt erscheint! Freilich zweifle ich daran, dass die Formel stimmt.
Denn wir wollen nicht durch Diktate und Diktaturen in das Reich
Gottes eindringen, wir sind vielmehr iiberzeugt, dass die Methoden
der Macht und Gewalt, einerlei, im Dienste welcher Partei sie arbei-
ten, eben der alten Welt angehdren, die durch den Krieg gerichtet
ist. Wenn unser Begriff von Revolution sich aber auch nicht mit dem
des politischen Radikalismus deckt, wir sind aufrichtig genug, einzu-
bekennen, dass er gleichwohl nicht politisch indifferent ist. Man
kénnte ja meinen, dass wahrer Geist mit Politik {iberhaupt nichts
zu schaffen hat. Und warum? Hauptsichlich wohl darum, weil die
Politik heute so wenig mit dem Geiste zu schaffen hat. Wir brauchen
uns indessen bloss einen Augenblick lang auf unser bisheriges Er-
gebnis zu besinnen, um das Oberflichliche dieser Lésung einzusehen.
Geht sie doch wiederum aus jenem falschen Idealismus der Abson-
derung und Weltflucht zuriick, mit dem wir eingangs abgerechnet
haben, Wenn die Politik geistlos geworden ist, so ist jedenfalls nicht
allein sie, sondern auch der Geist dafiir zur Verantwortung zu zie-
hen. Ja, er in noch h8herem Masse, weil er ja der eigentliche Triger
der universellen Verantwortung ist. Wenn die Politik iiberhaupt da
ist — und dies wird doch auch ihr grosster Veridchter nicht in Ab-
rede stellen — so darf er sich ihr nicht entziehen und verschliessen.
Und er darf es auch nach bestimmteren Erwigungen und Riicksich-

180,



ten nicht. Die Tatsache nimlich, dass unsere Ideen in keiner der be-
stehenden Parteien ihren vollgiltigen Ausdruck gewinnen k&nnen,
ist nicht mit der Tatsache gleichbedeutend, dass sie von allen be-
stehenden Parteien gleichmissig entfernt sind. Es ist nicht
wahr, dass jedes der vorliegenden politischen Programme gleich ge-
eignet oder ungeeignet ist, die Erneuerung zu verwirklichen; sodass
wir uns von allen strenge isolieren miissten oder im gegebenen Mo-
ment an jedes derselben ankniipfen konnten. Wahr ist, dass in jeder
Partei einzelne Menschen zu finden sein werden, die, iiber den en-
gen Rahmen ihres Programms hinausstrebend, auf etwas Hoheres
gerichtet sind und daher fiir unsere Ideen verwendet werden kon-
nen. Andrerseits ist es ebenso plausibel, dass wir angesichts des heu-
tigen Parteiwesens bestrebt sein miissen, den Schwerpunkt der Er-
neuerung nicht in die Politik, sondern ausserhalb, oberhalb
derselben zu verlegen, Ganz aber konnen wir, wie gesagt, die Be-
rithrung nicht vermeiden; und es ist schon ein ungesundes Symptom,
wenn man sich ihr dngstlich zu entziehen trachtet. Schliesslich ist die
Politik in der gegenwirtigen Welt eine Realitit; und mit dieser
miissen wir uns wohl oder iibel auseinandersetzen, solange wir keine
andere, wirksame Realitit an ihre Stelle zu setzen haben. Es leuch-
tet aber einer unbefangenen Betrachtung ein, dass wir auf dem Bo-
den einer reaktioniren oder konservativen oder auch einer Partei
des gemissigten Fortschrittes durchaus nicht die Erneuerung durchzu-
fiihren in der Lage sind, Wer dies nicht einsieht, bleibt in Illusionen
befangen. Es kann doch niemand, der die staatlichen und gesell-
schaftlichen Zustinde der Vorkriegszeit wiederherstellen oder héch-
stens bescheidene Reformen zulassen will, ohne am Grundstock des
Bestehenden zu riitteln, ehrlich mit dem Neubau des geistigen, sitt-
lichen und kulturellen Lebens einverstanden sein! Der Mensch, als
Einzelwesen und als Gesamtheit genommen, ist und bleibt eine un-
stillbare, organische Einheit. Was im Haupte geschieht, muss sich
auch in den Gliedern ausdriicken; was in den Gliedern geschieht, das
muss auch im Haupt seinen Ausdruck finden. Wer das leugnet, der
verkennt das Wesen des Organischen: ja, er ist nicht einmal zu einer
klaren Vorstellung des vollendeten Mechanismus, also der gut funk-
tionierenden Maschine, vorgedrungen, die als Ganzes zugleich in all
ihren Teilen wirkt und bei der jede Stérung eines Teiles sich dem

181



Ganzen notwendig mitteilen muss. Es ist unméglich, im Geistigen ra-
dikal und in der Politik das Gegenteil zu sein. Entweder man will die
totale Neuwertung oder man will sie gar nicht.

Wohl weiss ich, was man mir erwidern wird. Man weist auf das
Versagen der revolutiondren Parteien eben in unsrer Zeit hin, also in
einer Zeit, in der sie zur Fiihrung berufen waren und in der man das
meiste von ihnen erwartete. Was haben sie Erspriessliches geleistet?
Haben sie den Krieg zu verhindern vermocht? Haben sie uns jetzt
den wirklichen Frieden gegeben? Haben sie den Kampf nicht ledig-
lich von aussen nach innen getragen? Ist durch sie der Sozialismus
nicht zur brutalen Lohnpolitik bei gleichzeitiger Verringerung und
Verschlechterung der Arbeitsleistung entartet? Und was haben sie
aus dem Proletarier, dem Trdger der Bewegung und dem von ihr
Getragenen gemacht? Was anders als ein Geschépf vom gleichen
Materialismus besessen wie der Ausbeuter und dazu noch geladen
‘mit Instinkten der Rache und Zerstérung? Und ist es nicht schliess-
lich vollig einerlei, ob der Druck von oben oder von unten ausgeiibt
wird?

Es hitte wenig Sinn, diese Frage- und Klageliste noch um einige
Punkte zu erweitern. Die Absicht ist ja unverkennbar und auf sie
wollen wir eingehen. Ich antworte zweierlei. Einmal, dass es nicht
angeht, in einer Zeit allgemeiner Verderbnis alle Schuld auf einen
Teil abwilzen zu wollen. Der Proletarier ist doch wesentlich ein Pro-
dukt der Erziehung durch den Kapitalismus, der unsrer gesamten
Staats- und Gesellschaftsordnung ihr Gepriage gibt. Es ist aber un-
ethisch, einem erst alles wegzunehmen und ihn dann fiir die iiblen
personlichen Folgen seiner Besitzlosigkeit zur Verantwortung zu zie-
hen; ihn um den Ertrag seiner Arbeit zu bringen, die Arbeit selbst zu
mechanisieren und zu monotonisieren, sie 6de und langweilig und
geistlos zu machen und ihm dann vorzuwerfen, dass er zu sol-
cher Arbeit wenig Lust aufbringt, Und vergessen wir nicht, wie
viel von dieser Arbeitswilligkeit ein langer, grausamer, mérderischer
Krieg systematisch abgebaut hat! Vergessen wir ferner nicht, dass
doch so ziemlich alles, was in unserer Zivilisation und Kultur greif-
bar, kdrperhaft dasteht, durch die Hinde dieses Proletariats gewor-
den ist! Von dem Stuhl, auf dem wir sitzen, dem Bette, in dem wir
schlafen, dem Tische, an dem wir essen, arbeiten oder uns amii-

182



sieren, bis zu den Macht- und Prachtbauten der modernen Technik,
Wohn- und Warenhdusern, Theatern, Museen, Dampimaschinen,
Automobilen und Aroplans! Es ist hésslicher Undank, die Arbeit zu
schmihen, deren Friichte man — wenn auch gegenwiirtig in beschei-
denerem Ausmasse — dennoch unablissig geniesst; sogar wenn diese
Arbeit bloss widerwillig oder unzureichend geleistet wird. Sicherlich
ist die Verhimmelung und Umschmeichelung des Proletariers, die
von mancher Seite tendenzibs, bei gleichzeitiger massloser Verketze-
rung der «Bourgeois», betrieben wird, irrefithrend; und die Legenden-
bildung muss hier masslose Erniichterung vorbereiten. Wer aber mit
den arbeitenden Klassen als Lehrer und Volkserzieher Fiihlung ge-
nommen, der weiss, dass in ihnen echte, idealistische Impulse woh-
nen, die weder der Kapitalismus, noch die Demagogie umzubringen
imstande war, und dass es ganz auf uns selber ankommt, diese Im-
pulse zu wecken und zu stirken,

Zweitens erwidere ich jenem Einwand, dass er sich selbst wider-
streitet. Er verwirft Revolution und Sozialismus gar nicht, sondern
er erklirt sich gegen ihre jetzigen Vertreter, Er unterscheidet zwi-
schen der Revolution und den Revolutioniren, zwischen dem Sozia-
lismus und den Sozialisten und behauptet, dass jene durch diese um:
ihren besten Sinn gebracht, ja vielfach in ihr Gegenteil verkehrt
wiirden, Aber sogar, wenn das seine Richtigkeit hitte — wihrend e¢
doch jedenfalls masslos iibertrieben ist — wire die daraus gezogene
Konsequenz véllig unhaltbar. Weil eine Idee nicht ihre berufenen
Vertreter gefunden, sondern solche, durch die sie entstellt und ver-
zerrt wurde, folgt daraus, dass wir die Idee mit ihren Vertretern,
das Kind mit dem Bade ausschiitten diirfen? Ich bin iiberzeugt, dass
gerade die entgegengeseizte Konsequenz die gebotene ist: wir miis-
sen umso mehr trachten, die Idee aus ihrer Umklammerung durch
jene zu befreien und sie in rechtem Sinn und Geiste zu verwirklichen.
Die Tatsache, dass Unberufene sich zur Verkiindigung von Gerechtig-
keit, Giite, Humanitit dringen und diese Ideale mit mancherlei frem-
dem Stoff verwischen, wird fiir den normal empfindenden Menschen
doch kein triftiger Grund sein kdnnen, die Sache der Ungerechtig-
keit, Bosheit und Grausamkeit zur seinigen zu machen, Wer fiir et-
was ehrlich sich einsetzt, der muss darauf gefasst sein, mit Personen
auf einer Plattform zu stehen, zu denen er sich in entschiedenstem

183



Gegensatz befindet. Er muss mit ihnen aber auch gar keine Ge-
meinschaft, noch einen Kompromiss schliessen. Vielmehr soll die
Gemeinsamkeit des Bodens eben dazu verwendet werden, auf ihm
den entscheidenden Kampf auszutragen, um das Gute von allen es
verunreinigenden oder triibenden Elementen zu befreien. Ich will
auf das Beispiel des Christentums hinweisen. Die Kirche Christi be-
fand sich in einem argen Zustand der Zerriittung, als die grossen
Reformatoren auftraten; aber die Reformatoren wurden dem Chri-
stentum gleichwohl nicht untreu, sie waren im Gegenteil viel eifri-
gere und strengere Christen als die damaligen Pipste und Pépstler.
Was taten sie also? Sie schieden zwischen Gute und Bése, zwischen
Weizen und Spreu und verbrannten die letztere im Feuer ihres Glau-
bens. Und so haben auch diejenigen getan und tun es noch heute, die
wiederum aus dem Geiste des Evangeliums an den so vielfach starr
und unfruchtbar gewordenen Kirchen der Reformation Kritik {iben.
Man macht es vielen Sozialisten nicht mit Unrecht zum Vorwurf,
dass sie ihre Gegnerschaft gegen das Kirchenchristentum auch auf
die Botschait Jesu iibertragen, an diese zum mindesten nicht den
vollen Glauben haben. Und man macht sich der gleichen Verfehlung
dem Sozialismus gegeniiber schuldig; man verwirft ihn, weil einem
die Mehrzahl seiner Anhéinger und Vertreter nicht genehm ist. «De-
Sozialismus wiire Scht’m, wenn die Sozialisten nicht wiren.» Mit
«Wenn» und «Wéare» ist der Menschheit indessen noch niemals ge-
holfen worden, am wenigsten, wenn ihr Hilfe so brennend nottat wie
jetzt. Und durch lauter Bedingtheiten dringen wir nicht zum Heile
vor, das vielmehr eine restlose, unbedingte Ineinsetzung mit dem
Gesollten und Gewollten erfordert. Wer solche Argumente im Munde
fiilhrt wie die soeben genannten, der bezichtigt sich selbst der Im-
potenz und der Trigheit; denn er lisst zu, dass das Gute in den Hin-
den der Bosen verbleibe, anstatt es ihnen zu entreissen und zum
Siege zu fiihren.

Aber es gibt nicht wenige, die weiter gehen und den Sozialismus
praktisch und theoretisch ablehnen, nicht weil er heute vielfach ge-
triibt erscheint, sondern weil er nach ihrer Auffassung selber das die
reine Idee der Menschheit und ihrer Bestimmung Triibende ist. Sie
sind von der Notwendigkeit der Revolution iiberzeugt, aber die Re-
volution soll eine geistige und religiSse, sie soll eine solche des inne-

184



ren Menschen sein; sie soll es jedenfalls zuerst sein, b e v or sie auch
den &dusseren Menschen ergreift und umgestaltet; sie soll mit dem
Geiste beginnen, ehe sie in die Materie hineinwirkt., Wir diirfen
doch, heisst es hier weiter, nicht mit dem Begriff der Revolution spie-
len und leichtfertig die grundverschiedene Bedeutung unterschlagen,
die er annimmt, wenn er von verschiedenen Leuten im Munde ge-
fiihrt wird. Den einen bedeutet sie eine Verschiebung, den andern
eine Uberwindung der Macht; den einen eine Kette von Gewalt-
tatigkeiten, die schliesslich zu einer Verdnderung der materiellen
und sozialen Verhiltnisse fiihren, den andern einen Akt der sitt-
lichen Wiedergeburt. Die Konservativen, ja, die Riickschrittler, so
heisst es schliesslich, miissen uns, wenn wir ihren Standpunkt auch
nicht teilen, immer noch lieber sein als die roten Revolutionire.
Denn indem sie sich ausserhalb der Revolution stellen, ja gegen sie
gerichtet sind, stiften sie weit geringeren Schaden an als diejenigen,
die ihre Idee verfilschen, vergrobern und entweihen. Ja, sie kdnnen
uns sogar von Nutzen sein, indem sie einer voreiligen Anderung
der Ausseren Verhiltnisse im Wege sind, bevor die Menschen den
entsprechenden Grad der inneren Reife erlangt haben. Wollt ihr den
Sozialismus und Kommunismus, so miisst ihr sie erst zu Sozialisten
und Kommunisten erziehen.

Erwigungen solcher Art erscheinen sehr einleuchtend und sie sind
auch keineswegs von heute, Im Gegenteil, sie sind durchaus von ge-
stern und ehegestern, sind aus der Vergangenheit in unsere Zeit hin-
" eingetragen. Sie haben im Verhiltnis der Kirche — und keineswegs
bloss der katholischen — zu den Fragen des sozialen und wirtschaft-
lichen Lebens stets eine grosse Rolle gespielt. Sie sind namentlich im
Ubergang vom Mittelalter zur neuen Zeit deutlich nachweisbar. Sie
haben Luther zu seinem leidenschaftlichen Protest gegen die Bau-
ernerhebung veranlasst, die doch mit Berufung auf seine Autoritit
geschah. Sie haben schliesslich ihren Ausdruck in dem Riesenkampfe
der Vblker gegen die Lehre von der unbegrenzten Gewalt der «von
Gott eingesetzten» Obrigkeit und ihre Praxis, einem Kampf, der zur-
zeit noch nicht abgeschlossen ist, gefunden. Schliesslich handelt es sich
in all dem tatsfichlich um nichts anderes, als um dasjenige, was denn
eigentlich unter der Freiheit eines Christenmenschen
zu verstehen ist, ja was {iberhaupt der Begriff der Freiheit zu be-

185



deuten hat, Der alte, kirchliche Standpunkt ist nun der, dass Frei-
heit lediglich ein unsichtbares, metaphysisches Verhiltnis der Seele:
zum Hochsten ist; dem neuen, sozialistischen Standpunkt wird vor-
geworfen, er habe dies Verhiltnis génzlich verdusserlicht und ver- -
flacht, indem er darunter bloss die Entledigung von physischem
Zwange und die Befugnis verstehe, zu tun und zu lassen, was einem
beliebe, sofern es im Einklang mit den Interessen der Gemeinschaft
sei, Als mittleren Standpunkt kénnen wir nun den bezeichnen, den
ich oben charakterisiert habe; er leugnet nicht, dass Inneres und
Ausseres, Geist und Korper zusammengehoren; dass die Menschen.
in jeder Beziehung frei werden; dass mit dem religiésen und sitt-
lichen auch das materielle und gesellschaftliche sich umwandle; aber
er verlangt die richtige Ordnung und Reihenfolge der Dinge: zu-
erst das Innere, dann das Aussere! Zuerst den Geist und dann
die Materie!

Eigentlich ist von mir im Vorigen hierauf schon die Antwort:
gegeben worden; dort wo ich von der Einheit und Unteilbar-
keit des Organischen und darum von der Notwendigkeit ge-
sprochen habe, sich auf den Boden der Politik zu begeben. Ich
mobchte das Argument, auf dessen Widerlegung es mir jetzt an-
kommt, das des falschen Spiritualismus nennen. Freilich miissen wir
das Aussere vom Inneren, die Materie vom Geiste scheiden und
insofern sind wir Dualisten; aber wir kénnen beides nicht tren-
nen, weder riumlich noch zeitlich und insofern sind wir Mo-
nisten. Es hat keinen rechten Sinn zu sagen: Sei erst ganz innerlich,
ehe du dein neues Sein auch in der sinnlichen Erscheinungsform
offenbar machst! Das ist durchaus unreal und ideologisch gedacht.
Das gleiche gilt von der Idee und ihrer Verkdrperung. Es kann kaum
etwas sinnloser sein, als zu sprechen: Sei erst ganz Idee und dann
werde Realitdt! Sei erst ganz Geist und dann ziehe einen Korper anl
Die Idee muss sich unmittelbar verkdrpern, sie muss einen Kérper
haben, sie ist {iberhaupt erst Idee, wenn sie einen Korper hat; denn
es kann nichts Schrecklicheres geben als eine kérperlose Idee; das
ist {iberhaupt keine Idee mehr, sondern ein Idol, ein Wahngebilde,
ein Phantom. In solche Lage nun versetzen sich diejenigen, die dem
Individuum und der Gesellschaft zunichst eine neue Seele und einen
neuen Geist geben wollen und ihnen dann erst das Recht zu einer

186



neuen Verkérperung erteilen. Nein, ich habe schon frither gesagt,
dass eines in das andere greift, eines im andern lebt und webt, eines
aus dem andern wichst und wird. Wir kénnen uns bloss in dem
Masse innerlich umwandeln, in dem wir diese Umwandlung &usser-
lich sichtbar werden lassen und im Stoffe betédtigen. Es gibt keine
Revolution des Geistes ohne eine Revolution der
Materie. Aber diese Verbindung soll kein blosses Nebeneinander,
vielmehr soll sie ein Verhiltnis der Durchdringung sein. Wir
wollen und sollen die Revolution des Geistes in die Revolution der
Materie hineintragen. Das ist die grosse Aufgabe unserer Zeit, durch
deren Erfiillung wir erst die Gefahren der materiellen Revolution
iiberwinden, die im Bolschewismus so deutlich zutage getreten sind.
Wir iiberwinden sie aber nicht, indem wir uns gegen sie stemmen
oder uns ihnen entziehen, also weder durch Reaktion, noch durch
Indifferenz. Wir miissen der Materie einen Geist geben, nicht aber
dem Geiste die Materie nehmen. Man sagt uns, dass dies schwer,
beinahe unm®dglich ist; umso notwendiger, dass es aus ganzer Kraft
in Angriff genommen werde. Es gilt hier wie {iberall in unserem Le-
ben die Tat, das Wagnis, den Einsatz.

Darum kénnen wir uns auch nicht auf fertige Programme festlegen;
wenn wir die Richtung erkennen, miissen wir nicht um das Ziel be-
sorgt sein, Die Richtung ist aber durch das bezeichnet, was soeben
im Einzelnen ausgefiihrt wurde. Die Revolution und Erneuerung muss
vor allem in der Erziehung einsetzen; sie kann hier jedoch nicht
isoliert einsetzen, sondern es miissen zugleich die allgemeinen, we-
nigstens die allgemeinsten wirtschaftlichen und sozialen Bedingungen
dafiir geschaffen werden. Freilich kommt es eben darauf an, beide in
das richtige, wechselseitige Verhiltnis zu stellen, Damit eine wirk-
same Volkserziehung, eine Durchdringung der Massen mit dem neuen
Geiste stattfinde, ist schon eine Hebung des materiellen Niveaus er-
fordert; wie umgekehrt eine solche Hebung ihren richtigen Erfolg
erst dann hat, wenn der Boden in seelischer und geistiger Einsicht
dafiir bereitet ist. Dem abstrakten Verstand wird dies als ein Zirkel
erscheinen, aus dem er keinen Ausweg findet. Der titige und
schopferische Wille kennt derlei Schwierigkeiten nicht; er weiss,
dass es lediglich darauf ankommt, irgendwo anzupacken, sich irgend
eines Angriffspunktes zu versichern: dann muss, Schritt fiir Schritt,

187



das Weitere gewonnen werden. Wir miissen materiell und ideell
eingreifen, das eine durch das andere nicht allein erginzen, sondern
einen Zustand vollkommener Durchdringung herbeifiihren. Ich sage
auch nicht, dass wir unser Tempo iiberhasten miissen. Es ist ein
Missverstehen des Begriffes Revolution, wenn man meint, er
sei mit planmissigem, schrittweisem Vorgehen unvereinbar, schliesse
insbesondere die niichterne Anpassung an den gegebenen Stoff aus.
Revolutionir, das heisst, vom Geiste der Verwandlung und Er-
neuerung erfiillt und beherrscht, miissen vor allem unsere Impulse
sein. Wenn auch das zunichst Errungene vorerst als geringfiigig er-
scheint, es wird dann unaufhaltsam Grosseres, Bedeutenderes nach
sich ziehen. Dennoch ist dieser Vorgang nicht als ein solcher der
Entwicklung zu bezeichnen, weil er kein Ankniipfen an die Vergan-
genheit, sondern ein Werden aus dem gegenwirtigen Wesen ist. Und
wiederum koénnen wir mit dem Apostel Paulus ausrufen: Siehe, das
Alte ist vergangen, es ist alles neu geworden. Oskar Ewald

Zur Weltlage

Auferstehunginder Welt.

Sieht es in der Welt 8sterlich aus? Wenige werden geneigt sein,
das zu behaupten oder auch nur zuzugeben. Die Dunkelheiten haben
gerade in der letzten Zeit wieder zugenommen, Auf die durch Genua
erregten Friihlingshoffnungen ist nicht bloss der Reif der franzdsi-
schen Politik gefallen, sondern es scheint, als ob alle bésen Geister
von Schlachtfeldern, Diplomatengemichern und Bérsenhallen her
sich dort Stelldichein geben wollten, so dass daraus ein wahres
Pandimonium werden miisste. Noch zittern wir vor Erregung
iiber die neueste Schiéndlichkeit der Diplomaten- und Finanzier-,
d. h.,, héheren Riuber- und Gaunerpolitik: der abermaligen Preis-
gabe der Armenier an ihre Mérder, Davon werden wir noch mehr zu
reden haben. Denn da werden wir noch sehen, ob hier ein «oberster
Rat» (er erinnert in diesen Tagen lebhaft an einen gewissen «hohen
Rat») das letzte Wort haben soll. Aber interessant war es, dass in
den gleichen Tagen, wo man von dieser Schandtat erfuhr, von der
gleichen Stelle aus jene neuen Forderungen an Deutschland ergingen
die dieses und die Welt in noch gréssere Verwirrung stiirzen miissen.

188



	Weltrevolution und Welterneuerung

