Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 4

Artikel: Theosophie oder Reich Gottes? IV., Vom Wissen und Glauben
Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-134916

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-134916
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

wird mit der neuen Aufgeschlossenheit eines stirker liebenden Her-
zens das Weh der Welt umfassen. Ein tiefes, stilles Leidtragen wird
in ihm sein, Die Méglichkeit, sich in fatalistischer Ergebenheit zu be-
ruhigen oder lediglich in moralischer Entriistung sich zu entladen,
existiert nicht mehr fiir hin. Er wird dasselbe empfinden, was Blum-
hardt in den ergreifenden Worten ausgesprochen hat: «Ich begreife
die andern Christen nicht, ich habe mit Schwermut zu kidmpfen, so-
fort, wenn ich fiir etwas die Hoffnung aufgebe. Muss ich fiir einen
Menschen, ein Gebiet die Hoffnung aufgeben, dann ist Jesus nicht
auferstanden.» P. Trautvetter

Theosophie oder Reich Gottes?

IV. Vom Wissen und Glauben.

Nun ist aber notwendig, dass wir uns noch etwas ausfiihrlicher mit
einem Problem beschiftigen, dessen L&sung im bisher Ausgefiihr-
ten wohl angedeutet ist, aber doch noch klarer und ausfiihrlicher
hervortreten muss.

Die Theosophie will ein Wissen sein und zwar ein héheres
Wissen. Sie will damit das blosse Glauben durch etwas Besseres er-
setzen und so der religidsen Gewissheit eine Stiitze werden.

Was ist von diesem Anspruch zu halten? '

Es entsteht da zunidchst die Frage, ob jenes hohere Wissen m& g -
lich oder gar tatsdchlich sei oder nicht. Wir haben uns dar-
iiber gedussert. Nehmen wir nun an, es gebe wirklich ein sclches

hoheres Wissen — was wire damit fiir das Leben mit Gott gewon-
nen? '

Unsere Antwort lautet: Nichts, gar nichts, ja, in gewisser Hinsicht
weniger als nichts — es wére Verlust!

Zunichst ist zu sagen, dass auch jenes hdhere Wissen durchaus
nicht diejenige Gewissheit verschaffen konnte, welche der
Glaube meint und welche die Seele fiir ihr Leben mit Gott nétig hat.
Es ist nidmlich in dieser Hinsicht zu sageh, dass kein Wissen,
seieseinniederes oder hdheres, Gewissheit gibt.
Alles Wissen ist vom Zweifel begleitet. Die beiden gehdren zu-
sammen, Alles Wissen ist daher unsicher. Es muss immer zur Revi-
sion geriistet sein. Es ermangelt insofern der Absolutheit, es er-

164



laubt der Seele kein Ruhen auf Ewigkeitsgrund. Die richtige Einstel-
lung des Wissensmenschen, des Wissen Suchenden — und sei's auch
hoheres Wissen — muss neben einem gewissen Mass von Vertrauen
der Zweifel sein, sonst kommt er nicht vorwéarts. Das Wissen lebt in
einem Element der Unsicherheit. In diesem Element befindet sich
auch die Theosophie. Kein Vorurteil kann grésser sein, als die Mei-
pung, das Wissen sei die beste Basis der Gewissheit. Das genaue
Gegenteil -ist wahr: es gibt nichts Ungewisseres als das Wissen.

Gewissheit im hdchsten Sinne gewihrt nur der Glaube, der
recht verstandene. Das ist die grosse Paradoxie, die zu fassen so
vielen schwer fillt, das ist das Wunder, das klar zu machen freilich
nicht leicht ist. Glaube ist eben etwas voéllig Anderes, als ein blosses
Wihnen und Meinen, oder ein Annehmen auf ungeniigende Griinde
hin, also ein unvollstindiges Wissen. Es ist im Gegenteil das Wissen
in seiner Vollendung, das, was das Wissen méchte, aber nicht kann,
wie es anderseits der tiefste Grund alles Wissens ist. Es ist ein un-
mittelbares Innewerden, ein Erlebnis der Wahrheit. Es ist Beriihrung
mit Gott selbst und fithrt so zum Absoluten und iiber allen Zweifel
hinaus. Allerdings hat auch der Glaube immer etwa mit dem Zweifel
zu ringen, aber er {iberwindet ihn auch wirklich, er allein. Er nur
fithrt zu Gott und stellt auf den ewigen Fels.

Das Seltsame an diesem Wunder des Glaubens ist nun, dass gerade
das Subjektivste, was es zu geben scheint, das Objektivste ist. Denn
der Glaube ist ja zundchst wirklich das Allerindividuellste am Men-
schen, das, was dieser am wenigsten erklidren, am wenigsten direkt
mitteilen kann, wihrend die Wissenschaft gerade in d em
Masse,alssiesolcheist, das Objektive, das allgemein Giltige
ist, das, was man jedermann mitteilen, jedem gesunden Denken auf-
dringen kann. Und doch ist es so: keine Gewissheit ist stiarker als
die Unwissenheit des Glaubens, keine Wahrheit ist objektiver, als
die Wahrheit, die bloss d er Einzelne erleben kann.

Aber diese paradoxe Wahrheit, die wir im {ibrigen nicht weiter
in ihre Breite und Tiefe verfolgen kénnen, hat einen ganz wunder-
vollen Sinn: sie allein macht Gott zum Gott und den
Menschen zum Menschen.

Sie allein macht Gott zum Gott — fiir uns ndmlich! Denn
was wire ein Gott, zu dem wir uns wesentlich in der Art des Wissens

165



verhielten? Das wire kein Gott, jedenfalls kein lebendiger, person-
licher Gott. Das wire eine Idee, eine unpersénliche Macht, so wie
eben der Gott der Theosophie ist. Das wire irgend eine logische
Notwendigkeit, wie ihn das Wissen allein zu fassen vermag, irgend
ein Fatum, eine gréber oder feiner gedachte «Natur», kurz, irgend
eine Objektivitit. Zu Gott, dem Gott, der nicht bloss ein anderes
Wort fiir «Welt», sondern wirklich Gott ist, kann man sich nur
subjektiv, personlich stellen, Hier ist, nach dem Ausdruck eines
grossen Denkers, die Subjektivitit allein die Wahrheit. Die Betrach-
tung der Wissenschaft ist theoretisch, das heisst, beschauend, sie
stellt sich neben, ja iiber den Gegenstand, so aber kann man
sich zu Gott, dem wirklichen Gott, nicht stellen. Man kann sich nur
unter ihn stellen, oder sagen wir, wenn dies zu knechtisch tont:
man kann sich zu ihm nicht sachenhait, sondern nur persén-
lich stellen. Die theoretische Betrachtung ist kiihl, zu Gott aber
kann man sich nur in Leidenschaft verhalten, man kann ihn nur lie-
ben oder hassen, alles Andere ist — gottlos. Darum ist Gott umso-
mehr Gott, je mehr er nicht Welt, nicht selbstverstindlich im Sinn
des Kalten, nicht «natiirlich», nicht «verniinftig» ist. Darum ist der
Gott der Menschenweisheit kein Gott, sondern ist Gott nur der Gott
der «Offenbarung», der sich dem Glauben kund tut — dem Glauben,
der iiber, ja gegen alle «Vernunft» ist, der Torheit ist vor der Welt,
aber damit Weisheit Gottes — Theosophie!

Der Glaube darf nicht Wissen werden. Jeder Versuch, auf diesem
Weg dem Christentum zu helfen, schligt zu seinem Schaden aus. Der
Glaube bedarf, wie jener soeben angefiihrte Grosse immer wieder er-
klirt, der Méglichkeit des «Argernisses». Er darf nicht selbstver-
stindlich sein im Sinne des «gesunden Menschenverstandes». Er
muss an der Méglichkeit des Anstosses vorbei. Gott muss ihm als
«Wunder», als Paradoxie entgegentreten, anders als ihn die Welt
sich bilden wiirde und wirklich bildet, wenn sie Go6tter und Gétzen
schafft, nicht hoch und vornehm, sondern in Niedrigkeit und Ver-
kennung, nicht in Macht und Herrlichkeit, sondern in Schwach-
heit und Armut. Daran erst entziindet sich ein Glaube, der Gott
ergreift, den Gott, der anders ist als die Welt, der wirklich Gott ist.
So wird Gott das unnennbare Heiligtum des Menschen.

Denn indem so durch den Glauben Gott Gott sein wird, so der

166



Mensch Mensch. Gerade in diesem wunderbaren Akt des Glaubens,
worin Gott fiir ihn Gott wird, wird der Mensch Mensch. Diese per-
sonliche Beziehung zum persénlichen Gott macht ihn selbst zur Per-
sonlichkeit. Jene Tat des Glaubens ist schdpferisch, darin setzt sich
der Mensch als Mensch, indem er Gott bejaht. Ein blosses Wissen
auch ein «hdheres», liesse ihn ewig unpersénlich.

Wieder tun sich gewaltige geschichtsphilosophische und kulturelle
Perspektiven auf. Es bestitigt sich aufs neue unsere Behauptung,
dass personliches Wesen und personliche Kultur, Individualitdit im
tiefsten Sinn, Konkretheit, Sinn des Lebens, ja das Leben selbst, nur
auf dem Boden entstehen konnte und sich zu erhalten vermag, aut
dem man den persdnlichen Gott kennt und den Glauben an ihn; wo
aber die Idee herrscht und das Wissen, das Leben in der Allgemein-
heit verfliesst und in Traum und Nichts versinkt. Wieder zeigt sich,
was fiir ein Heiligtum wir zu hiiten haben.

Hier, in der Ablehnung der Vorrherrschaft des Wissens, wird die
sittliche Welt gewahrt. Denn deren Hort ist das Gewissen.
Das Wissen ist immer darauf aus, die sittliche Wahrheit irgendwie
durch «Erkldrung» oder «Idealisierung» zu verfliichtigen, das «Kreuz
zu entleeren», das «Argernis» wegzunehmen, das Gute in ein welt-
lich Bequemes zu verwandeln, den Einzelnen irgend einer Allgemein-
heit zu opfern, heisse sie Dogma, Kirche, Staat, Bildung, Mode oder
sonstwie, Das individuelle Gewissen aber ist der Fels, worauf das
Gute ruht und gegen alle Entartung protestiert. Wehe, wenn das
Gewissen vom Wissen verschlungen wiirde, statt dass das Gewissen
das Wissen leitet!

Wir zeigen damit auch die tiefste Wurzel aller Freiheit auf
Freiheit gewdhrt nur der Glaube. Im Wissen wohnt immer ein Ele-
ment des Zwanges, des Fremden, der blossen Objektivitit. Aus dem
Wissen stammt jener Intellektualismus, der immer der schlimmste
Feind aller Freiheit ist, aus dem Wissen der Dogmatismus, dieser
Hort aller Knechtschaft. Das Wissen neigt stets zur Herstellung
irgend eines Monismus, der den Einzelnen und das Einzelne ver-
schlingt, irgend eines Determinismus und Fatalismus, der die Freiheit
erstickt. Nur der Glaube ist Tat, er ist die eigentliche Tat der Per-

sonlichkeit, der Individualitat, des Ich; nur der Glaube ist Schépfung,
nur er Freiheit.

167



Hier entspringt auch, wie schon mehrfach angedeutet wurde, die
Demokratie, die zur Freiheit gehért. Das Wissen ist nicht je-
dermann zugénglich; auch das niedere, geschweige denn das hdhere.
Man muss dazu bestimmte Anlagen oder Gelegenheiten haben. Sonst
wird man von den Wissenden abhingig sein. Keine kiinftige Neu-
ordnung der Kultur wird diese Tatsache aufheben konnen. Eine
Kultur und eine Denkweise, die dem Wissen den Vorrang gibt, wird
darum immer aristokratisch sein. Anders, wo der Glaube der Weg
zur Wahrheit ist und das Gewissen die letzte Instanz. Das ist
die tiefste Wurzel der Demokratie. Diese stammt daher aus der
Bibel, keineswegs aus Griechenland, um von Indien gar nicht zu reden.
Das Kastenwesen ist vielmehr die richtige Konsequenz aller Theo-
sophie. Diese wird immer einen Unterschied von Eingeweihten und
Nichteingeweihten (Esoterikern und Exoterikern) machen, ob sie ihn
auch noch so sehr zu verhiillen trachtet: Die Bibel aber macht «das
Wort» jedem zugédnglich, Sie verheisst eine Zeit, wo kein Bruder dem
Andern sagt: «Erkenne den Herrn», sondern Alle von Gott gelehrt
sind, Gross und Klein.!) Den Armen im Geiste ist das Himmelreich ver-
heissen, nicht den Hellsehern; die reinen Herzens sind, werden Gott
schauen, nicht die «Eingeweihten» und: «Wenn ihr nicht umkehrt
und werdet wie die Kinder, so kénnet ihr nicht eingehen ins Reich
Gottes»,

Kann es einen grosseren Gegensatz zu diesem Wort geben als die
Theosophie? Sie wird davor zur — Kinderei!

Diese Art des Glaubens allein macht alle geistigen Giiter lebendig.
Es ist darum auch so falsch, wenn die Theosophie meint, sie konnte
das Schicksal des Menschen, sein Verhiltnis zu Gott, zu sich selbst
und der Welt ertriglicher gestalten, wenn sie es rationalisierte, das
heisst: es verniinftig erklirte, ihm dariiber ein hoheres Wissen ver-
liche. Genau das Gegenteil ist richtig: sie sdge allen Geistern die
Lebenskraft aus, sie nihme die eigentliche Lebensspannung weg und
versenkte den Menschen in Traum und Nihilismus — wie sie denn
auch stets getan hat.

Doch damit stehen wir vor der Schwelle eines letzten Kapitels.
Beantworten wir vorher noch einen Einwand. Sollte denn das Wissen
fiir das Reich Gottes nicht auch Wert haben? Stammt die Fihigkeit

1) Vergleiche Jer. 33, 31—33.
168



des Erkennens nicht auch von Gott und kann sie denn nicht
zur Erkenntnis und zum Dienste Gottes gebraucht werden? Solite
denn das Streben der Theosophie nach Erkenntnis (Gnosis) so
ganz und gar falsch sein? Das ist doch von vornherein un-
wahrscheinlich. Ein so gewaltiger Drang der Menschennatur schliesst
doch wohl ein Recht ein, das irgendwie zur Geltung kommen muss.
Haben wir nicht selbst darauf hingewiesen, dass der Glaube sich in
einem Schauen (= Intuition) vollende? Haben wir nicht von einer
Theosopie des Reiches Gottes geredet?

In der Tat miissen wir hier der Theosophie nochmals ein Zuge-
stindnis machen, Das Erkennen hat auch im Reich Gottes seine Aui-
gabe. Dieses will Licht schaffen, es atmet im Licht, wie Gott das
Licht ist. Von dieser Stimmung ist die gleiche Bibel erfiillt, die so
leidenschaftlich das menschliche Wissen als Torheit vor Gott ver-
wirft und die Torheit des Glaubens preist. Aus diesem Glauben
selbst folgt doch wieder die Erkenntnis. Denn dieser Glaube will in
aller Wirklichkeit Gottes Kraft und Regiment schauen, in allen Din-
gen seinen Glanz erblicken. Je mehr er Glaube ist, desto starker ist
sein Verlangen nach dem Schauen. Um die Ausdriicke zu brauchen,
worin die alte Kirche dieses Verhéltnis angedeutet hat: die Pistis
(= Glaube) fiihrt zur Gnosis (= Erkenntnis), schliesst Gnosis ein. Das
ist dann die echte Theosophie, von der wir geredet. Sie gehért zum
Vollbild der Wahrheit des Reiches Gottes.

Freilich ist das nun nicht Wissenschaft, sondern Glaubenserkennt-
nis, nicht demonstrierbare, fiir jeden normalen Verstand giiltige
Wahrheit. Sie ist an das persdnliche Erlebnis gebunden, ist ein
Schauen, das nur dem Erleuchteten zuteil wird, diese Erleuchtung
aber geschieht durch jenen persdnlichen Akt des Erlebens und der
Hingabe. Sie ist, wie Bibel und Dogma tiefsinnig erkliren, eine Gabe
des heiligen Geistes; sie entspringt aus {ibernatiirlichen Quellen, ist
eine Frucht des inneren Sterbens, der Umkehr des ganzen Wesens,
des Anschlusses an Gott und seinen Christus durch die Tat des
Glaubens — sie ist im letzten Grunde Gnade. Sie ist so wenig Wis-
senschaft, dass sie vielmehr gegen allen Verstand der Verstindigen
geht. Nur so wird Gott als Gott erfasst, nur im Glauben.

Aber wenn dergestalt auch die Lebensleidenschaft des Glaubens
sich dagegen wehrt, Wissenschaft zu werden, so stromt doch aus

169



Gottesglauben und Gotteserkenntnis auch Wissenschait. Wir ste-
hen hier vor der Grundparadoxie alles Lebens. Auf einer Seite
muss alles Leben in Gott untergehen. Es wird von ihm verneint;
alles Relative muss immer wieder im Feuer des Absoluten verbren-
nen, So auch alle Wissenschaft und Weisheit. Sie muss Torheit wer-
den vor Gott. Der Glaube schreitet bis zur Losung des Credo quia
absurdum fort. Aber wenn dergestalt alles Leben von Gott gerichtet
wird, so wird es auf der andern Seite wieder von ihm immer neu
erschaffen. Es quillt aus der Ewigkeit eine Zeit, aus dem Geist ein
Stoff, aus Gott eine Welt, aus dem Absoluten ein Relatives, aus dem
Glauben ein Wissen, aus dem Gottesreich eine Kultur, das alles
aber in immer h6heren Kreisen ansteigend, jenem Ziele entgegen,
wo Gott alles ist in allem. So will der Glaube die Welt gestalten, die
materielle und die geistige, so will er die Politik, das Wirtschafts-
leben, die Sittlichkeit, die Kunst, die Erziehung ordnen. So will er,
um besonders bei diesem Punkte zu bleiben, auch verniinitig
sein, Nur soll diese Vernunft nicht erdgeboren und erdgebunden sein,
nicht im Endlichen und Relativen versinken, sondern dem Ubernatiir-
lichen offen bleiben, sich stets am ewigen Born erneuern, nicht in
Gotzendienst versinken, in Intellektualismus, Materialismus und Me-
chanismus entarten, sondern Gottesdienst und damit Menschendienst
sein.?)

Es ist damit natiirlich auch ohne weiteres zugegeben — wir brau-
chen das kaum mehr zu sagen —, dass das, was wir Wissen-
schaft zu nennen pflegen, nicht der héchste und letzte Weg zu
aller Erkenntnis ist. Wir geben das Recht, ja die {iberragende Rolle
der Intuition zu. Das Schauen allein, nicht die begriffliche Zer-
gliederung, dringt in den Kern der Dinge ein. Was dariiber Bergson
und Andere gesagt, bleibt Wahrheit und wird eine immer grossere,
gewaltig revolutionierende Wirkung im ganzen Leben der Menschen
iiben. Aber dieses Schauen ist einmal nicht gleichbedeutend mit
Hellsehen. Es ist umfassender, ist demokratischer, viel mehr als
jenes Allen zugénglich, wenn sie sich nur einmal mehr darauf ein-
stellen wollten, und viel mehr von dem ganzen Wesen des Men-
schen bedingt und es bedingend. Dem Hellsehen sein Recht — aber

1) Vergleiche iiber diesen Punkt mein Buch «Die pidagogische
Revoltution». (Trosch, Olten.)

170



es ist nur ein Ausschnitt aus einer umfassenden Féhigkeit und wird
sich in diese auflésen miissen.

Vor allem aber ist diese Intuition der «theoretischen Vernunft»,
wie wir in Anlehnung an Kant sagen mdchten, noch nicht das
Schauen des Glaubens. Sie ist eine im Wesentlichen auf die
Welt gerichtete Tatigkeit und vermag kaum das Gewand Gottes
zu streifen. Es ist die hdchste Steigerung der natiirlichen Vernunit
und als solche nicht imstande, die «Tiefen der Gottheit» zu erfassen. -
Diese ergriindet nur «der Geist», das heisst, der heilige Geist, die
dem Wiedergeborenen aus Christus zustromende Erkenntnis, die
unter Umstinden gegen alle «Vernunft» geht. Die Intuition ist die
Gabe des Kiinstlers und Philosophen, das Schauen des Glaubens die
des Propheten. ‘

in der Tat ist nichts so geeignet, uns den Unterschied der beiden
Arten des Schauens (das Hellsehen inbegriffen) klar zu machen, als die
Beachtung der Art des prophetischen Sehens. Kann man das,
was die Theosophie als den Weg zur «Erkenntnis héherer Welten» be-
schreibt, mit der Art wie der Prophet Gott schaut, zusammenbringen?
Dort ein langer labyrinthischer Gang durchs Dunkle, miihsam von Stufe
zu Stufe aufsteigend, durch mystische Ubung aller Art die héhere Er-
leuchtung erzwingend, zu einer Geisterwelt fiihrend, in der Gott
sich sozusagen auflst; hier ein Uberwiltigtwerden von Gottes Klar-
heit, ein taghelles Erkennen seiner Ordnungen und seiner Gedanken
mit den Menschen, ein sonnenhaftes Offenbarwerden der einfachen
Wahrheit Gottes und des Menschen; dort eine Einschrinkung der
Erkenntnis auf den Kreis der Geweihten, hier ein michtiges Vordrin-
gen zu allem Volk; dort geheime Wissenschaft, hier Glaube an den
offenbaren Gott; dort Tempelmysterium, hier der Alltag; dort Ein-
weihung und Askese, hier Gehorsam. Es sind zwei Welten und der
Unterschied ist so gross, dass der Prophet fiir nichts so bittern Spott
hat, wie fiir die Theosophie, und {ibrigens auch die Theologie. So
hat die Theosophie Recht und Unrecht zugleich, Recht hat sie, wenn
sie verlangt, dass die ganze Welt durchleuchtet werde von der Er-
kenntnis, die von Gott ausstrahlt, Unrecht, wenn sie diese Erkennt-
nis zu einer objektiven Wissenschaft und zu einer Geheimwissen-
schaft machen will, Unrecht vor allem, wenn sie Wissenschaft, und
gar Geheimwissenschaft, als Weg zu Gott und zur Gottesgewissheit

171



erklart, Unrecht mit dem ganzen Weg, der ganzen Methode, die zur
Gotteserkenntnis fithren soll. Der Weg des Reiches Gottes ist ein
ganz anderer. Es ist die Umkehrung des Weges der Theosophie.

Verwerfen wir sie darum, wo sie Unrecht hat und erfiillen wir ihr
Recht auf unserm Wegel

Davon nachher noch ein letztes Wort.

Aber nun meldet sich ein Einwand: Ist es richtig, dass das Ziel der
Theosopie die Erkenntnis bildet? Diirfen wir ihr, so wie wir es
tun, Intellektualismus vorwerfen? Kénnten die Theosophen uns nicht
allerlei darauf erwidern? «Die Theosophie», kdnnten sie sagen, «ist
keineswegs so einseitig auf das Erkennen eingestellt. Einmal ver-
langt sie schon als Vorbedingung der Erkenntnis eine be-
stimmte praktische Haltung, sodann aber soll die Frucht der Er-
kenntnis ein T un sein, ein Tun, das in der Liebe zu den Menschen
gipfelt, aber nun, im Gegensatz zu einem blinden, bloss instinktiven,
oder nur auf Glauben begriindeten, ein wohlorientiertes, erleuchte-
tes Tunl» '

Was antworten wir darauf? Wir geben diese Absicht der Theoso-
phie durchaus zu, bleiben aber trotzdem bei unserm Urteil. Es kommt
bei aller Unterscheidung zwischen den verschiedenen um den Vor-
rang streitenden Denkweisen auf den Ort des Akzentes an, auf
das, was daran charakteristisch ist, auf das, was darin vor-

herrscht Und da ist denn doch unwidersprechlich, dass die Theo-

" sophie alles Gewicht auf die Erkenntnis legt. Das beweist schon
ihr Name. Sie bezeichnet sich auch selbst als geheime Wissen-
schaft, rithmt sich ihres wissenschaftlichen Charakters im
Gegensatz zum blossen «Glaubens, Dazu stimmt das Zeugnis der
Geschichte. Wo immer Theosophie aufgetreten ist, da ist sie
Gnosis gewesen, hat sie Wissen verlangt, Wissen angeboten. Was
Indien im Verhéltnis zum Abendland charakterisiert, das ist sein
Intellektualismus, der gegen den Energismus des
Westens so deutlich absticht. Mag die Theosophie auch als Weg und
Ziel sittliche Vervollkommnung bezeichnen, so bekommt diese doch
die Farbe des Intellektualismus.

In der Tat ist das sittliche Tun in jeder Form stets verblasst,
wo die Theosophie herrschte. Der Umstand, dass es stets sittlich
hochstehende Theosophen gegeben hat und heute gibt, spricht nicht

172



dagegen, denn k ein e einseitige Theorie entwickelt alle ihre Kon-
sequenzen, Oft ist sie bloss eine Kompensation zu einer andern Ein-
seitigkeit, Sicher ist, dass die grossen sittlichen Impulse der Mensch-
heit, der Aktivismus des Geistes, nicht aus dieser Quelle stammt,
sondern aus dem Glauben an den Gott entstanden sind, der sich
selbst in Taten kund tut und der in Taten verherrlicht wird — der
im Fleisch kommt. Dagegen hat die einseitige Gnosis fast immer eine
andere Frucht getragen: die Hybris, das heisst, die Selbstiiber-
hebung der wirklichen oder vermeintlichen Erkenntnis. Es ist eines
der tiefsten Worte: «Das Wissen (es heisst: die Gnosis) bldht auf,
aber die Liebe baut auf.»') Es bezeichnet am besten den tielsten
Unterschied der beiden Denkweisen. Ich sage: der Denkweisen, nicht
der Menschen, die sich zu ihnen bekennen und die nie ihren Theorien
entsprechen.

Die Liebe ist es, die sie am tiefsten scheidet. Die Liebe des
Evangeliums ist etwas vollig anderes als die der Theosophie. Diese
ist Erkenntnis, jene Leidenschaft; diese eine Verklirung der Welt,
jene ihre Revolutionierung; diese ein Ja zum Leiden, jene ein Nein;
diese eine Erklarung, jene eine Vereinbarung; diese sanfter, trdume-
rischer Mondschein, jene scharf beleuchtender, schépferischer Son-
nenschein. Es sind zwei verschiedene Welten: Budha, im Kreise sei-
ner vornehmen Jiinger seine Erlésungsphilosophie lehrend, Jesus,
sich zu den Z6llnern und Siindern setzend, am Kreuze eine alte Welt
im Ringkampf besiegend, und aus dem Grabe als Erstling einer neuen
Welt auferstehend. L. Ragaz

(Schluss folgt.)

Weltrevolution und Welterneuerung

In meinem letzten Aufsatze suchte ich zu zeigen, dass: sich auf den
Boden der Gegenwart stellen, nichts anderes heissen kann, als:
sich auf den Boden der Revolution stellen. Denn der gegenwir-
tige Zeitpunkt ist der einer absoluten Menschheits- und Welten-
wende, Dies Bewusstsein allerdings kann nicht durch Denken, son-
dern einzig und allein durch unmittelbares Leben gewonnen
werden,

1) Vergleiche 1. Kor. 8, 1.
173



allem in solchen der Arbeiter und
der Frauen, fiir unsere Ziele zu wir-
ken.

Wir mochten dies alles freilich nur
unter der Voraussetzung planen,
dass nicht nur Helfer kommen, son-
dern dass es gelingt, uns im rechten
Geist zusammenzuhalten. Denn wir
glauben, dass, wo fiir Genossenschaft
_gearbeitet werden will, Gemein-
schaft vorhanden sein muss.

So bitten wir alle die, welche die
gleichen Ziele vor Augen haben und
sich an dieser Arbeit beteiligen wol-
len, ihre Adresse und vor allem auch
- Anregungen und Wiinsche befor-
derlich an die Unterzeichnete sen-
den zu wollen.

Im Namen der Teilnehmer am Ge-
nossenschaftskurs: Dora Staudin-
ger, Hadlaubstr. 81.

Die Zusammenkunit auf dem
Sonntagsberg, Die Bewegung auf
eine Christliche Internationale hin
(gemeint ist die von Bilthoven
ausgegangene. Die Red.) hidlt vom
7. bis 14. August dieses Jahres auf
dem Sonntagsberg in Nie-
derdsterreich eine  internationale
Konferenz ab. Sie hoift, dass Main-
ner und Frauen aus allerlei Lén-
dern dort zusammenkommen wer-
den im Geiste demiitiger Sucher,
dass sie dert in der Gemeinschaft
mit Anderen den Weg zu der neuen
sozialen und internationalen Ord-
nung, in der Christus herrscht, fin-

Ausblick auf eine solche Welt in-

mitten der PEnttiuschungen der
letzten Jahre wverblasst, aber das
girende Verlangen dieser streit- -

verbitterten Welt zwingt uns, die-
ses Problem aufs neue anzufassen
in dem Vertrauen, dass mensch-
liche Bruderschaft kein blosser
utopischer Traum, sondern eine tat-
sichliche Wirklichkeit sei, die wir
verpflichtet sind, anzuerkennen und
uns selbst und andern kund zu tun.

Die Konferenz ist zwar durch den
ihr zur Verfiigung stehenden Raum
beschriankt, steht aber allen ofien,
die kommen mochten. Genaueres
ist zu erfahren beim Sekreta-
riat, 17 Red Lion Square, Lon-
don W. C. 1.

Bern. Die nichste Monatszusam-
menkunft der Leser und Freunde
der «Neuen Wege» findet statt
Sonntag, den 18. Juni, abends 8 Uhr
im Volkshaus, Zimmer Nr. 9,

Diskussionsthema: Wir und
die Armut. (Siehe Aufsatz: «Der
Diamant der Armut» in der April-
nummer der «Neuen Wege».) Dis-
kussionsleiter: Hr. Pfarrer Bailly.

Verdankung,

Bei den Neuen Wegen eingegangen
fiir die Russlandhilfe: E. C. in New
York $ 57.50 = Fr. 294.40; W. M.
in St. F. Fr. 20—; E. R. W. in
St. G. Fr.10.—; M. L. in B. Fr. 30.—;
Ungenannt Ziirich Fr. 100.—. Total

den werden. Fiir Manche ist der Fr. 454.40.

Berichtigungen.

Im letzten Heft sind zufolge der besondern Umstinde, unter denen die
Korrektur stattfinden musste, ungewohnlich viele Druckfehler stehen ge-
blieben. Es sei nur einer verbessert, der besonders sinnstérend ist. Seite
173, Zeile 19 von oben soll es statt «Vereinbarung» «Verdnderung»
heissen.
~ Man macht uns ferner darauf aufmerksam, dass die Ueberschrift: «<Die
Bruderschaft in Christus» (S. 204) insofern irrefilhrend sei, als
diesen Namen die besondere Vereinigung trage, die sich um Boeke
herum gebildet, widhrend es sich hier um den Bruderschafts-Bund handle.
Unsere Meinung war, durch die Ueberschrift auf das T h e m a hinzuweisen,
das in Betracht kommt. ;

Endlich sei noch nachgetragen, dass infolge einer falschen Association im
vorletztep Heft statt Sundar Singh hartniickiz Sundar Shing gesetzt
worden ist, trotzdem dem Verfasser das Richtige sehr wohl bekannt war.

256

3



	Theosophie oder Reich Gottes? IV., Vom Wissen und Glauben
	Anhang

