
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 4

Artikel: Theosophie oder Reich Gottes? IV., Vom Wissen und Glauben

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134916

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134916
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


¦'W^ff?

wird mit der neuen Aufgeschlossenheit eines stärker liebenden Herzens

das Weh der Welt umfassen. Ein tiefes, stilles Leidtragen wird
in ihm sein. Die Möglichkeit, sich in fatalistischer Ergebenheit zu
beruhigen oder lediglich in moralischer Entrüstung sich zu entladen,
existiert nicht mehr für hin. Er wird dasselbe empfinden, was Blum-
hardt in den ergreifenden Worten ausgesprochen hat: «Ich begreife
die andern Christen nicht, ich habe mit Schwermut zu kämpfen,
sofort, wenn ich für etwas die Hoffnung aufgebe, Muss ich für einen
Menschen, ein Gebiet die Hoffnung aufgeben, dann ist Jesus nicht
auferstanden,» P. Trautvetter

Theosophie oder Reich Gottes?
IV. Vom Wissen und Glauben.

Nun ist aber notwendig, dass wir uns noch etwas ausführlicher mit
einem Problem beschäftigen, dessen Lösung im bisher Ausgeführten

wohl angedeutet ist, aber doch noch klarer und ausführlicher
hervortreten muss.

Die Theosophie will ein Wissen sein und zwar ein höheres
Wissen. Sie will damit das blosse Glauben durch etwas Besseres

ersetzen und so der religiösen Gewissheit eine Stütze werden.
Was ist von diesem Anspruch zu halten?
Es entsteht da zunächst die Frage, ob jenes höhere Wissen möglich

oder gar tatsächlich sei oder nicht. Wir haben uns
darüber geäussert. Nehmen wir nun an, es gebe wirklich ein solches

höheres Wissen — was wäre damit für das Leben mit Gott gewonnen?

Unsere Antwort lautet: Nichts, gar nichts, ja, in gewisser Hinsicht
weniger als nichts — es wäre Verlust!

Zunächst ist zu sagen, dass auch jenes höhere Wissen durchaus
nicht diejenige Gewissheit verschaffen könnte, welche der
Glaube meint und welche die Seele für ihr Leben mit Gott nötig hat.
Es ist nämlich in dieser Hinsicht zu sagen, dass kein Wissen,
sei es ein niederes oder höheres, Gewissheit gibt.
Alles Wissen ist vom Zweifel begleitet. Die beiden gehören
zusammen. Alles Wissen ist daher unsicher. Es muss immer zur Revision

gerüstet sein. Es ermangelt insofern der Absolutheit, es er-

164



¦

laubt der Seele kein Ruhen auf Ewigkeitsgrund. Die richtige Einstellung

des Wissensmenschen, des Wissen Suchenden — und sei's auch

höheres Wissen — muss neben einem gewissen Mass von Vertrauen
der Zweifel sein, sonst kommt er nicht vorwärts. Das Wissen lebt in
einem Element der Unsicherheit. In diesem Element befindet sich
auch die Theosophie. Kein Vorurteil kann grösser sein, als die

Meinung, das Wissen sei die beste Basis der Gewissheit. Das genaue
Gegenteil ist wahr: es gibt nichts Ungewisseres als das Wissen.

Gewissheit im höchsten Sinne gewährt nur der Glaube, der
recht verstandene. Das ist die grosse Paradoxie, die zu fassen so

vielen schwer fällt, das ist das Wunder, das klar zu machen freilich
nicht leicht ist, Glaube ist eben etwas völlig Anderes, als ein blosses
Wähnen und Meinen, oder ein Annehmen auf ungenügende Gründe
hin, also ein unvollständiges Wissen, Es ist im Gegenteil das Wissen
in seiner Vollendung, das, was das Wissen möchte, aber nicht kann,
wie es anderseits der tiefste Grund alles Wissens ist. Es ist ein
unmittelbares Innewerden, ein Erlebnis der Wahrheit. Es ist Berührung
mit Gott selbst und führt so zum Absoluten und über allen Zweifel
hinaus. Allerdings hat auch der Glaube immer etwa mit dem Zweifel
zu ringen, aber er überwindet ihn auch wirklich, er allein. Er nur
führt zu Gott und stellt auf den ewigen Fels,

Das Seltsame an diesem Wunder des Glaubens ist nun, dass gerade
das Subjektivste, was es zu geben scheint, das Objektivste ist, Denn
der Glaube ist ja zunächst wirklich das Allerindividuellste am
Menschen, das, was dieser am wenigsten erklären, am wenigsten direkt
mitteilen kann, während die Wissenschaft gerade in dem
Masse, als sie solche ist, das Objektive, das allgemein Giltige
ist, das, was man jedermann mitteilen, jedem gesunden Denken
aufdrängen kann. Und doch ist es so: keine Gewissheit ist stärker als
die Unwissenheit des Glaubens, keine Wahrheit ist objektiver, als
die Wahrheit, die bloss der Einzelne erleben kann.

Aber diese paradoxe Wahrheit, die wir im übrigen nicht weiter
in ihre Breite und Tiefe verfolgen können, hat einen ganz wundervollen

Sinn: sie allein macht Gott zum Gott und den
Menschen zum Menschen.

Sie allein macht Gott zum Gott — für uns nämlich! Denn
was wäre ein Gott, zu dem wir uns wesentlich in der Art des Wissens

165



¦ \ '.^IVW

verhielten? Das wäre kein Gott, jedenfalls kein lebendiger, persönlicher

Gott. Das wäre eine Idee, eine unpersönliche Macht, so wie
eben der Gott der Theosophie ist. Das wäre irgend eine logische

Notwendigkeit, wie ihn das Wissen allein zu fassen vermag, irgend
ein Fatum, eine gröber oder feiner gedachte «Natur», kurz, irgend
eine Objektivität. Zu Gott, dem Gott, der nicht bloss ein anderes

Wort für «Welt», sondern wirklich Gott ist, kann man sich nur
subjektiv, persönlich stellen. Hier ist, nach dem Ausdruck eines

grossen Denkers, die Subjektivität allein die Wahrheit. Die Betrachtung

der Wissenschaft ist theoretisch, das heisst, beschauend, sie

stellt sich neben, ja über den Gegenstand, so aber kann man
sich zu Gott, dem wirklichen Gott, nicht stellen. Man kann sich nur
unter ihn stellen, oder sagen wir, wenn dies zu knechtisch tönt*
man kann sich zu ihm nicht sachenhaft, sondern nur persönlich

stellen. Die theoretische Betrachtung ist kühl, zu Gott aber
kann man sich nur in Leidenschaft verhalten, man kann ihn nur
lieben oder hassen, alles Andere ist — gottlos. Darum ist Gott umso-
mehr Gott, je mehr er nicht Welt, nicht selbstverständlich im Sinn
des Kalten, nicht «natürlich», nicht «vernünftig» ist. Darum ist der
Gott der Menschenweisheit kein Gott, sondern ist Gott nur der Gott
der «Offenbarung», der sich dem Glauben kund tut — dem Glauben,
der über, ja gegen alle «Vernunft» ist, der Torheit ist vor der Welt,
aber damit Weisheit Gottes — Theosophie!

Der Glaube darf nicht Wissen werden. Jeder Versuch, auf diesem

Weg dem Christentum zu helfen, schlägt zu seinem Schaden aus. Der
Glaube bedarf, wie jener soeben angeführte Grosse immer wieder
erklärt, der Möglichkeit des «Ärgernisses», Er darf nicht selbstverständlich

sein im Sinne des «gesunden Menschenverstandes». Er
muss an der Möglichkeit des Anstosses vorbei. Gott muss ihm als

«Wunder», als Paradoxie entgegentreten, anders als ihn die Welt
sich bilden würde und wirklich bildet, wenn sie Götter und Götzen
schafft, nicht hoch und vornehm, sondern in Niedrigkeit und
Verkennung, nicht in Macht und Herrlichkeit, sondern in Schwachheit

und Armut. Daran erst entzündet sich ein Glaube, der Gott
ergreift, den Gott, der anders ist als die Welt, der wirklich Gott ist.
So wird Gott das unnennbare Heiligtum des Menschen,

Denn indem so durch den Glauben Gott Gott sein wird, so der

166



¦'"- -"',:*!??" ¦&¦•'--;

Mensch Mensch, Gerade in diesem wunderbaren Akt des Glaubens,

worin Gott für ihn Gott wird, wird der Mensch Mensch, Diese
persönliche Beziehung zum persönlichen Gott macht ihn selbst zur
Persönlichkeit, Jene Tat des Glaubens ist schöpferisch, darin setzt sich
der Mensch als Mensch, indem er Gott bejaht. Ein blosses Wissen
auch ein «höheres», Hesse ihn ewig unpersönlich.

Wieder tun sich gewaltige geschichtsphilosophische und kulturelle
Perspektiven auf. Es bestätigt sich aufs neue unsere Behauptung,
dass persönliches Wesen und persönliche Kultur, Individualität im
tiefsten Sinn, Konkretheit, Sinn des Lebens, ja das Leben selbst, nur
auf dem Boden entstehen konnte und sich zu erhalten vermag, auf
dem man den persönlichen Gott kennt und den Glauben an ihn; wo
aber die Idee herrscht und das Wissen, das Leben in der Allgemeinheit

verfliesst und in Traum und Nichts versinkt. Wieder zeigt sich,

was für ein Heiligtum wir zu hüten haben.

Hier, in der Ablehnung der Vorrherrschaft des Wissens, wird die

sittliche Welt gewahrt. Denn deren Hort ist das Gewissen.
Das Wissen ist immer darauf aus, die sittliche Wahrheit irgendwie
durch «Erklärung» oder «Idealisierung» zu verflüchtigen, das «Kreuz

zu entleeren», das «Ärgernis» wegzunehmen, das Gute in ein weltlich

Bequemes zu verwandeln, den Einzelnen irgend einer Allgemeinheit

zu opfern, heisse sie Dogma, Kirche, Staat, Bildung, Mode oder
sonstwie. Das individuelle Gewissen aber ist der Fels, worauf das

Gute ruht und gegen alle Entartung protestiert. Wehe, wenn das

Gewissen vom Wissen verschlungen würde, statt dass das Gewissen
das Wissen leitet!

Wir zeigen damit auch die tiefste Wurzel aller Freiheit auf.

Freiheit gewährt nur der Glaube. Im Wissen wohnt immer ein
Element des Zwanges, des Fremden, der blossen Objektivität. Aus dem
Wissen stammt jener Intellektualismus, der immer der schlimmste
Feind aller Freiheit ist, aus dem Wissen der Dogmatismus, dieser
Hort aller Knechtschaft. Das Wissen neigt stets zur Herstellung
irgend eines Monismus, der den Einzelnen und das Einzelne
verschlingt, irgend eines Determinismus und Fatalismus, der die Freiheit
erstickt. Nur der Glaube ist Tat, er ist die eigentliche Tat der
Persönlichkeit, der Individualität, des Ich; nur der Glaube ist Schöpfung,
nur er Freiheit.

167



: ^- .«V

Hier entspringt auch, wie schon mehrfach angedeutet wurde, die

Demokratie, die zur Freiheit gehört. Das Wissen ist nicht
jedermann zugänglich; auch das niedere, geschweige denn das höhere.

Man muss dazu bestimmte Anlagen oder Gelegenheiten haben. Sonst

wird man von den Wissenden abhängig sein. Keine künftige
Neuordnung der Kultur wird diese Tatsache aufheben können. Eine
Kultur und eine Denkweise, die dem Wissen den Vorrang gibt, wird
darum immer aristokratisch sein. Anders, wo der Glaube der Weg
zur Wahrheit ist und das Gewissen die letzte Instanz. Das ist
die tiefste Wurzel der Demokratie. Diese stammt daher aus der

Bibel, keineswegs aus Griechenland, um von Indien gar nicht zu reden.
Das Kastenwesen ist vielmehr die richtige Konsequenz aller
Theosophie. Diese wird immer einen Unterschied von Eingeweihten und

Nichteingeweihten (Esoterikern und Exoterikern) machen, ob sie ihn
auch noch so sehr zu verhüllen trachtet: Die Bibel aber macht «das

Wort» jedem zugänglich, Sie verheisst eine Zeit, wo kein Bruder dem
Andern sagt: «Erkenne den Herrn», sondern Alle von Gott gelehrt
sind, Gross und Klein.1) Den Armen im Geiste ist das Himmelreich ver-
heissen, nicht den Hellsehern; die reinen Herzens sind, werden Gott
schauen, nicht die «Eingeweihten» und: «Wenn ihr nicht umkehrt
und werdet wie die Kinder, so könnet ihr nicht eingehen ins Reich
Gottes».

Kann es einen grösseren Gegensatz zu diesem Wort geben als die
Theosophie? Sie wird davor zur — Kinderei!

Diese Art des Glaubens allein macht alle geistigen Güter lebendig.
Es ist darum auch so falsch, wenn die Theosophie meint, sie könnte
das Schicksal des Menschen, sein Verhältnis zu Gott, zu sich selbst
und der Welt erträglicher gestalten, wenn sie es rationalisierte, das

heisst: es vernünftig erklärte, ihm darüber ein höheres Wissen
verliehe. Genau das Gegenteil ist richtig: sie söge allen Geistern die
Lebenskraft aus, sie nähme die eigentliche Lebensspannung weg und
versenkte den Menschen in Traum und Nihilismus — wie sie denn
auch stets getan hat.

Doch damit stehen wir vor der Schwelle eines letzten Kapitels.
Beantworten wir vorher noch einen Einwand. Sollte denn das Wissen
für das Reich Gottes nicht auch Wert haben? Stammt die Fähigkeit

x) Vergleiche Jer. 33, 31—33.

168



' - *' ;. ''.. V/„-,

des Erkennens nicht auch von Gott und kann sie denn nicht

zur Erkenntnis und zum Dienste Gottes gebraucht werden? Sollte
denn das Streben der Theosophie nach Erkenntnis (Gnosis) so

ganz und gar falsch sein? Das ist doch von vornherein
unwahrscheinlich. Ein so gewaltiger Drang der Menschennatur schliesst
doch wohl ein Recht ein, das irgendwie zur Geltung kommen muss.
Haben wir nicht selbst darauf hingewiesen, dass der Glaube sich in
einem Schauen Intuition) vollende? Haben wir nicht von einer
Theosopie des Reiches Gottes geredet?

In der Tat müssen wir hier der Theosophie nochmals ein
Zugeständnis machen. Das Erkennen hat auch im Reich Gottes seine
Aufgabe. Dieses will Licht schaffen, es atmet im Licht, wie Gott das

Licht ist. Von dieser Stimmung ist die gleiche Bibel erfüllt, die so
leidenschaftlich das menschliche Wissen als Torheit vor Gott
verwirft und die Torheit des Glaubens preist. Aus diesem Glauben
selbst folgt doch wieder die Erkenntnis. Denn dieser Glaube will in
aller Wirklichkeit Gottes Kraft und Regiment schauen, in allen Dingen

seinen Glanz erblicken. Je mehr er Glaube ist, desto stärker ist
sein Verlangen nach dem Schauen. Um die Ausdrücke zu brauchen,
worin die alte Kirche dieses Verhältnis angedeutet hat: die Pistis

Glaube) führt zur Gnosis Erkenntnis), schliesst Gnosis ein. Das

ist dann die echte Theosophie, von der wir geredet. Sie gehört zum
Vollbild der Wahrheit des Reiches Gottes.

Freilich ist das nun nicht Wissenschaft, sondern Glaubenserkenntnis,

nicht demonstrierbare, für jeden normalen Verstand gültige
Wahrheit, Sie ist an das persönliche Erlebnis gebunden, ist ein
Schauen, das nur dem Erleuchteten zuteil wird, diese Erleuchtung
aber geschieht durch jenen persönlichen Akt des Erlebens und der
Hingabe. Sie ist, wie Bibel und Dogma tiefsinnig erklären, eine Gabe
des heiligen Geistes; sie entspringt aus übernatürlichen Quellen, ist
eine Frucht des inneren Sterbens, der Umkehr des ganzen Wesens,
des Anschlusses an Gott und seinen Christus durch die Tat des

Glaubens — sie ist im letzten Grunde Gnade. Sie ist so wenig
Wissenschaft, dass sie vielmehr gegen allen Verstand der Verständigen
geht. Nur so wird Gott als Gott erfasst, nur im Glauben.

Aber wenn dergestalt auch die Lebensleidenschaft des Glaubens
sich dagegen wehrt, Wissenschaft zu werden, so strömt doch aus

169



Gottesglauben und Gotteserkenntnis auch Wissenschaft. Wir stehen

hier vor der Grundparadoxie alles Lebens. Auf einer Seite

muss alles Leben in Gott untergehen. Es wird von ihm verneint;
alles Relative muss immer wieder im Feuer des Absoluten verbrennen.

So auch alle Wissenschaft und Weisheit. Sie muss Torheit werden

vor Gott. Der Glaube schreitet bis zur Losung des Credo quia
absurdum fort. Aber wenn dergestalt alles Leben von Gott gerichtet
wird, so wird es auf der andern Seite wieder von ihm immer neu
erschaffen. Es quillt aus der Ewigkeit eine Zeit, aus dem Geist ein

Stoff, aus Gott eine Welt, aus dem Absoluten ein Relatives, aus dem

Glauben ein Wissen, aus dem Gottesreich eine Kultur, das alles
aber in immer höheren Kreisen ansteigend, jenem Ziele entgegen,

wo Gott alles ist in allem. So will der Glaube die Welt gestalten, die

materielle und die geistige, so will er die Politik, das Wirtschaftsleben,

die Sittlichkeit, die Kunst, die Erziehung ordnen. So will er,

um besonders bei diesem Punkte zu bleiben, auch vernünftig
sein. Nur soll diese Vernunft nicht erdgeboren und erdgebunden sein,
nicht im Endlichen und Relativen versinken, sondern dem Übernatürlichen

offen bleiben, sich stets am ewigen Born erneuern, nicht in
Götzendienst versinken, in Intellektualismus, Materialismus und
Mechanismus entarten, sondern Gottesdienst und damit Menschendienst

sein.1)
Es ist damit natürlich auch ohne weiteres zugegeben — wir brauchen

das kaum mehr zu sagen —, dass das, was wir Wissenschaft

zu nennen pflegen, nicht der höchste und letzte Weg zu
aller Erkenntnis ist. Wir geben das Recht, ja die überragende Rolle
der Intuition zu. Das Schauen allein, nicht die begriffliche
Zergliederung, dringt in den Kern der Dinge ein. Was darüber Bergson
und Andere gesagt, bleibt Wahrheit und wird eine immer grössere,
gewaltig revolutionierende Wirkung im ganzen Leben der Menschen
üben. Aber dieses Schauen ist einmal nicht gleichbedeutend mit
Hellsehen. Es ist umfassender, ist demokratischer, viel mehr als

jenes Allen zugänglich, wenn sie sich nur einmal mehr darauf
einstellen wollten, und viel mehr von dem ganzen Wesen des
Menschen bedingt und es bedingend. Dem Hellsehen sein Recht — aber

J) Vergleiche über diesen Punkt mein Buch «Die pädagogische
R e v o 11 u t i o n». (Trösch, Ölten.)

170



¦'. •-

es ist nur ein Ausschnitt aus einer umfassenden Fähigkeit und wird
sich in diese auflösen müssen.

Vor allem aber ist diese Intuition der «theoretischen Vernunft»,
wie wir in Anlehnung an Kant sagen möchten, noch nicht das

Schauen des Glaubens. Sie ist eine im Wesentlichen auf die
WT e 11 gerichtete Tätigkeit und vermag kaum das Gewand Gottes

zu streifen. Es ist die höchste Steigerung der natürlichen Vernunft
und als solche nicht imstande, die «Tiefen der Gottheit» zu erfassen.

Diese ergründet nur «der Geist», das heisst, der heilige Geist, die
dem Wiedergeborenen aus Christus zuströmende Erkenntnis, die

unter Umständen gegen alle «Vernunft» geht. Die Intuition ist die
Gabe des Künstlers und Philosophen, das Schauen des Glaubens die
des Propheten.

In der Tat ist nichts so geeignet, uns den Unterschied der beiden
Arten des Schauens (das Hellsehen inbegriffen) klar zu machen, als die

Beachtung der Art des prophetischen Sehens. Kann man das,

was die Theosophie als den Weg zur «Erkenntnis höherer Welten»
beschreibt, mit der Art wie der Prophet Gott schaut, zusammenbringen?
Dort ein langer labyrinthischer Gang durchs Dunkle, mühsam von Stufe
zu Stufe aufsteigend, durch mystische Übung aller Art die höhere
Erleuchtung erzwingend, zu einer Geisterwelt führend, in der Gott
sich sozusagen auflöst; hier ein Überwältigtwerden von Gottes Klarheit,

ein taghelles Erkennen seiner Ordnungen und seiner Gedanken
mit den Menschen, ein sonnenhaftes Offenbarwerden der einfachen
Wahrheit Gottes und des Menschen; dort eine Einschränkung der
Erkenntnis auf den Kreis der Geweihten, hier ein mächtiges Vordringen

zu allem Volk; dort geheime Wissenschaft, hier Glaube an den
offenbaren Gott; dort Tempelmysterium, hier der Alltag; dort
Einweihung und Askese, hier Gehorsam. Es sind zwei Welten und der
Unterschied ist so gross, dass der Prophet für nichts so bittern Spott
hat, wie für die Theosophie, und übrigens auch die Theologie. So
hat die Theosophie Recht und Unrecht zugleich. Recht hat sie, wenn
sie verlangt, dass die ganze Welt durchleuchtet werde von der
Erkenntnis, die von Gott ausstrahlt, Unrecht, wenn sie diese Erkenntnis

zu einer objektiven Wissenschaft und zu einer Geheimwissenschaft

machen will, Unrecht vor allem, wenn sie Wissenschaft, und

gar Geheimwissenschaft, als Weg zu Gott und zur Gottesgewissheit

171



1 - ' ' -, •. f - w

erklärt, Unrecht mit dem ganzen Weg, der ganzen Methode, die zur
Gotteserkenntnis führen soll. Der Weg des Reiches Gottes ist ein

ganz anderer. Es ist die Umkehrung des Weges der Theosophie.
Verwerfen wir sie darum, wo sie Unrecht hat und erfüllen wir ihr

Recht auf unserm Wegel
Davon nachher noch ein letztes Wort.
Aber nun meldet sich ein Einwand: Ist es richtig, dass das Ziel der

Theosopie die Erkenntnis bildet? Dürfen wir ihr, so wie wir es

tun, Intellektualismus vorwerfen? Könnten die Theosophen uns nicht
allerlei darauf erwidern? «Die Theosophie», könnten sie sagen, «ist

keineswegs so einseitig auf das Erkennen eingestellt. Einmal
verlangt sie schon als Vorbedingung der Erkenntnis eine
bestimmte praktische Haltung, sodann aber soU die Frucht der
Erkenntnis ein Tun sein, ein Tun, das in der Liebe zu den Menschen

gipfelt, aber nun, im Gegensatz zu einem blinden, bloss instinktiven,
oder nur auf Glauben begründeten, ein wohlorientiertes, erleuchtetes

Tun!»
Was antworten wir darauf? Wir geben diese Absicht der Theosophie

durchaus zu, bleiben aber trotzdem bei unserm Urteil. Es kommt
bei aller Unterscheidung zwischen den verschiedenen um den Vorrang

streitenden Denkweisen auf den Ort des Akzentes an, auf
das, was daran charakteristisch ist, auf das, was darin
vorherrscht. Und da ist denn doch unwidersprechlich, dass die
Theosophie alles Gewicht auf die Erkenntnis legt. Das beweist schon
ihr Name, Sie bezeichnet sich auch selbst als geheime Wissenschaft,

rühmt sich ihres wissenschaftli chen Charakters im
Gegensatz zum blossen «Glauben». Dazu stimmt das Zeugnis der
Geschichte. Wo immer Theosophie aufgetreten ist, da ist sie

Gnosis gewesen, hat sie Wissen verlangt, Wissen angeboten. Was
Indien im Verhältnis zum Abendland charakterisiert, das ist sein

Intellektualismus, der gegen den Energismus des

Westens so deutlich absticht. Mag die Theosophie auch als Weg und
Ziel sittliche Vervollkommnung bezeichnen, so bekommt diese doch
die Farbe des Intellektualismus.

In der Tat ist das sittliche Tun in jeder Form stets verblasst,
wo die Theosophie herrschte. Der Umstand, dass es stets sittlich
hochstehende Theosophen gegeben hat und heute gibt, spricht nicht

172



dagegen, denn keine einseitige Theorie entwickelt alle ihre

Konsequenzen. Oft ist sie bloss eine Kompensation zu einer andern
Einseitigkeit. Sicher ist, dass die grossen sittlichen Impulse der Menschheit,

der Aktivismus des Geistes, nicht aus dieser Quelle stammt,
sondern aus dem Glauben an d e n Gott entstanden sind, der sich
selbst in Taten kund tut und der in Taten verherrlicht wird — der
im Fleisch kommt. Dagegen hat die einseitige Gnosis fast immer eine
andere Frucht getragen: die H y b r i s das heisst, die Selbstüberhebung

der wirklichen oder vermeintlichen Erkenntnis. Es ist eines

der tiefsten Worte: «Das Wissen (es heisst: die Gnosis) bläht auf,
aber die Liebe baut auf.»1) Es bezeichnet am besten den tiefsten
Unterschied der beiden Denkweisen, Ich sage: der Denkweisen, nicht
der Menschen, die sich zu ihnen bekennen und die nie ihren Theorien
entsprechen.

Die Liebe ist es, die sie am tiefsten scheidet. Die Liebe des

Evangeliums ist etwas völlig anderes als die der Theosophie. Diese

ist Erkenntnis, jene Leidenschaft; diese eine Verklärung der Welt,
jene ihre Revolutionierung; diese ein Ja zum Leiden, jene ein Nein;
diese eine Erklärung, jene eine Vereinbarung; diese sanfter, träumerischer

Mondschein, jene scharf beleuchtender, schöpferischer
Sonnenschein. Es sind zwei verschiedene Welten: Budha, im Kreise seiner

vornehmen Jünger seine Erlösungsphilosophie lehrend, Jesus,
sich zu den Zöllnern und Sündern setzend, am Kreuze eine alte Welt
im Ringkampf besiegend, und aus dem Grabe als Erstling einer neuen
Welt auferstehend. L. Ragaz

(Schluss folgt.)

Weltrevolution und Welterneuerung
In meinem letzten Aufsatze suchte ich zu zeigen, dass: sich auf den

Boden der Gegenwart stellen, nichts anderes heissen kann, als:
sich auf den Boden der Revolution stellen. Denn der gegenwärtige

Zeitpunkt ist der einer absoluten Menschheits- und Weltenwende.

Dies Bewusstsein allerdings kann nicht durch Denken,
sondern einzig und allein durch unmittelbares Leben gewonnen
werden.

*) Vergleiche 1. Kor. 8, 1.

173



¦ .' -'- "-x

allem in solchen der Arbeiter und
der Frauen, für unsere Ziele zu wirken.

Wir möchten dies alles freilich nur
unter der Voraussetzung planen,
dass nicht nur Helfer kommen,
sondern dass es gelingt, uns im rechten
Geist zusammenzuhalten. Denn wir
glauben, dass, wo für Genossenschaft
gearbeitet werden will, Gemeinschaft

vorhanden sein muss.
So bitten wir alle die, welche die

gleichen Ziele vor Augen haben und
sich an dieser Arbeit beteiligen wollen,

ihre Adresse und vor allem auch
Anregungen und Wünsche
beförderlich an die Unterzeichnete senden

zu wollen.
Im Namen der Teilnehmer am

Genossenschaftskurs: Dora Staudinger,

Hadlaubstr. 81.

Die Zusammenkunft auf dem
Sonntagsberg. Die Bewegung auf
eine Christliche Internationale hin
(gemeint ist die von B i 11 h o v e n
ausgegangene. Die Red.) hält vom
7. bis 14. August dieses Jahres auf
dem Sonntagsberg in
Niederösterreich eine internationale
Konferenz ab. Sie hofft, dass Männer

und Frauen aus allerlei Ländern

dort zusammenkommen werden

im Geiste demütiger Sucher,
dass sie dort in der Gemeinschaft
mit Anderen den Weg zu der neuen
sozialen und internationalen
Ordnung, in der Christus herrscht,
finden werden. Für Manche ist der

Ausblick auf eine solche Welt
inmitten der Enttäuschungen det
letzten Jahre verblasst, aber das
gärende Verlangen dieser
streitverbitterten Welt zwingt uns, dieses

Problem aufs neue anzufassen
in dem Vertrauen, dass menschliche

Bruderschaft kein blosser
utopischer Traum, sondern eine
tatsächliche Wirklichkeit sei, die wir
verpflichtet sind, anzuerkennen und
uns selbst und andern kund zu tun.

Die Konferenz ist zwar durch den
ihr zur Verfügung stehenden Raum
beschränkt, steht aber allen offen,
die kommen möchten. Genaueres
ist zu erfahren beim Sekretariat,

17 Red Lion Square, London

W. C. 1.

Bern. Die nächste Monatszusammenkunft

der Leser und Freunde
der «Neuen Wege» findet statt
Sonntag, den 18. Juni, abends 8 Uhr
im Volkshaus, Zimmer Nr. 9.

Diskussionsthema: Wir und
die Armut. (Siehe Aufsatz: «Der
Diamant der Armut» in der
Aprilnummer der «Neuen Wege».)
Diskussionsleiter : Hr. Pfarrer B a i 11 y.

Verdankung.
Bei den Neuen Wegen eingegangen

für die Russlandhilfe: E. C. in New
York $ 57.50 Fr. 294.40; W. M.
in St. F. Fr. 20.—; E. R. W. in
St. G. Fr. 10.—; M. L. in B. Fr. 30.—;
Ungenannt Zürich Fr. 100.—. Total
Fr. 454.40.

Berichtigungen.
Im letzten Heft sind zufolge der besondern Umstände, unter denen die

Korrektur stattfinden müsste, ungewöhnlich viele Druckfehler stehen
geblieben. Es sei nur einer verbessert, der besonders sinnstörend ist. Seite
173, Zeile 19 von oben soll es statt «Vereinbarung» «Veränderung»
heissen.

Man macht uns ferner darauf aufmerksam, dass die Ueberschrift: «Die
Bruderschaft in Christus» (S. 204) insofern irreführend sei, als
diesen Namen die besondere Vereinigung trage, die sich um Boeke
herum gebildet, während es sich hier um den Bruderschafts-Bund handle.
Unsere Meinung war, durch die Ueberschrift auf das T h e m a hinzuweisen,
das in Betracht kommt.

Endlich sei noch nachgetragen, dass infolge einer falschen Association im
vorletzten Heft statt Sundar Singh hartnäckig Sundar Shing gesetzt
worden ist, trotzdem dem Verfasser das Richtige sehr wohl bekannt war.

4
256


	Theosophie oder Reich Gottes? IV., Vom Wissen und Glauben
	Anhang

