
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 3

Artikel: Werk und Hilfswerk

Autor: Züricher, U.W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134913

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"r^flK-^r^ï"~ ^; ;^;"3~" ¦'¦-'<";¦

Drittens: Es gibt nach der Bibel freilich eine Geisterwelt.
Wer wollte das leugnen? Es kommt bloss darauf an, was für eine

Rolle sie spielt. Darüber haben wir uns schon ausgesprochen: Genau

die entgegengesetzte wie in der Theosophie. Die Geisterwelt bildet
in der Bibel den Hintergrund des auf die Erde kommenden Reiches

Gottes, in der Theosophie den Vordergrund einer Geheimlehre; sie

spielt dort neben Gott und den Menschen keine wesentliche Rolle,
während in der Theosophie Gott und Mensch von ihr verdrängt werden.

Aller Engel und Dämonenkultus ist der Bibel Götzendienst,
Aberglaube, und wird von ihr geächtet; so auch das Geistersuchen.

Endlich — zum Vierten — ist auch das Wunder im Sinne der
Bibel, vor allem im Sinne Jesu, ungefähr das Gegenteil der Magie;
es ist ein Beweis der Macht Gottes, nicht des Menschen.
Nichts hat Jesus schärfer getadelt, als die Mirakelsucht, der das

Wunder eben Zauber ist.
So zeigt sich klar: Das Zugeständnis ist keins. Die Theosophie der

Bibel ist die stärkste Aufhebung der Theosophie.
Es bleibt dabei: Bibel und Theosophie sind zwei verschiedene

Welten, Tag und Nacht, Wesen und Schein, Wirklichkeit und Schat-
Christentum und Theosophie gehen grundsätzlich geurteilt
nicht zusammen. L. Ragaz

(Fortsetzung folgt.)

Werk und Hilfswerk1)
« Solange der Einzelne nicht den Mut hat, die heutige

Gesellschaft sich selbst zu überlassen und ihrem Verderb, noch
nicht die Kraft hat, sich dieser Gegenwart zu verschliessen,
so lange er auf sie einwirken, ihr helfen, ihre Schäden bessern
will, steht er noch in ihr befangen. Mit ihr verstrickt — wie
wollte er ihr helfen? Ihr enthoben — warum sollte er ihr
helfen? » Emil Roniger

I.
Gewiss, wer aus tiefen Leiden und Zweifeln kommt und dann

glaubt, ein Licht zu sehen, möchte davon zeugen — und dann «stam-

x) Wir freuen uns sehr, dass durch diese Auseinandersetzung mit dem
im Januarheft erschienenen Aufsatz über « Gemeinschaft » von Roniger

133



Tt¦¦ ^.v- w\-~®-

melt» er oft und sagt nicht, was er eigentlich sagen wollte — oder

er sagt es unklar. Vielfältige Menschen haben immer eine Ecke, wo
das, was sie sagen, auch anders verstanden werden kann. Die

Vieldeutigkeit liegt uns nur allzu sehr im Blut, und ein Kind der
Vieldeutigkeit ist die Vorliebe für die paradoxe Wendung.

Als ich die oben angeführten Sätze Ronigers zum ersten Mal las,

erschienen sie mir als unwahr und verletzend. Nun gebe ich gern zu,

es wäre ungerecht, sie losgelöst vom übrigen Zusammenhang zu
lesen; aber im ganzen Aufsatz Ronigers über Gemeinschaft ist doch

etwas enthalten, das eben im obigen Zitat seine schroffste Formulierung

gefunden, und das ich nicht unwidersprochen lassen möchte.

Roniger erkennt tief das Fehlen der Gemeinschaft, echter,
geistgetragener Zusammengehörigkeit, Seine Gesellschaftskritik ist in
allem Wesentlichen zutreffend. Ein Ton von Entrüstung ist
unverkennbar. Aber warum Entrüstung über eine Gesellschaft, die man,
ohne sich umzuschauen, hinter sich lassen will? Warum schliesslich
auch das «Werk», von dem doch wieder gesagt wird, dass es über
die Grenzen der Gemeinschaft hinaus wirken müsse? Ich glaube
kaum fehl zu greifen, wenn ich trotz aller gegenteiligen Versicherung
doch ein verborgenes Solidaritätsgefühl, ein verborgenes Verwachsensein

mit allem was Menschenantlitz trägt, also auch mit aller
heutigen Gesellschaft, aller heutigen Gegenwart bei Roniger durchfühle.

So treffen nachfolgende Ausführungen vielleicht nicht Roniger in
seinem wirklichen Sein, wohl aber können sie möglicherweise die
Unhaltbarkeit und Gefährlichkeit einiger seiner Formulierungen ins
Licht rücken und so der Aufklärung dienen.

IL

Wer über Gemeinschaftsgeist nachdenkt, stösst immer gleich am
Anfang auf das Problem, wie sich Individualentwicklung und Sozial-

die Aufmerksamkeit bei! dem grossen Problem festgehalten wird und
hoffen, dass es wieder häufiger zu solchen freundschaftlichen Aussprachen
in den « Neuen Wegen » komme. Redaktoren und Mitarbeiter dürfen sich

umso freier äussern, wenn die Leser wissen, dass sie nicht mehr
beanspruchen, als eine Stimme neben andern zu sein. In diesem Sinne ist alles,
was in den « Neuen Wegen » erscheint, einfach zur Diskussion gestellt.

Die Red.

134



'I';.'-'.' ^/¦V-V.-T-JHJr..-'"

betätigung zu einander verhalten oder verhalten sollten. Ein Fehlgriff

ist's jedenfalls, in beiden Gegensätze zu wittern. Diskussionen,
die sie gegeneinander ausspielen, sind meistens ziemlich unfruchtbar,
weil eben beide Parteien, wenn es sich wenigstens um gutwillige
Menschen handelt, gewöhnlich dasselbe meinen, aber mit andern

Worten, Die Betonung der Individualentwicklung und die Betonung
der Sozialarbeit sind die beiden Pole unseres tätig bewegten
Geisteslebens; aber die beidseitigen Ausstrahlungen greifen so sehr

ineinander, dass von einer eigentlichen Gegensatzstellung keine Rede

sein kann. Dass das höchste Glück der Erdenkinder die Persönlichkeit

sei, ist eine durch alle Erfahrung bestätigte Erkenntnis.
Individualentwicklung wäre also höchste Sozialforderung. Andrerseits ist
Individualentwicklung ohne lebendigsten Anteil an der Menschheit
Wohl und Wehe gar nicht möglich. Nur wer «sein eigen Selbst zu
ihrem Selbst erweitert» wächst über sich hinaus, entwickelt sich.
Also: Sozialarbeit, Sozialverantwortung bedeutet höchste Möglichkeit

der Erweiterung und Steigerung unserer Persönlichkeitskräfte.
Dabei ist es ja freilich nicht unbedingt nötig, dass man irgend einer
sogenannten «Bewegung» sich anschliesst, sondern nur, dass man in
seiner Arbeit sich des menschlichen Zusammenhangs bewusst bleibt.
Aber über eines muss man sich wohl bei allem Tun klar sein: den

hundertprozentigen Geist erreicht keiner von uns. Etwas
Allzumenschliches bleibt immer haften; aber es wäre doch wirklich
verkehrt, deshalb resigniert überhaupt auf Auswirkung seiner Kräfte
zu verzichten. Gerade unserer unumgänglichen Begrenztheit wegen
ist trotz aller menschlichen Sehnsucht und allem Überschwang
Gemeinschaft nur stufenweise, nur annäherungsweise zu erlangen.

Erziehung zum Gemeinschaftsgeist aber bleibt wichtigste Arbeit
aller Erziehung und Selbsterziehung.

III.
Von diesem Gesichtspunkt aus gewinnt alle Reformarbeit, alle

Teilnahme an Einzelbewegungen ein ganz anderes Aussehen. Sie ist
nicht mehr ein Überbetonen einer zersplitternden Einzelheit, von der
man alles erwartet, sondern sie ist ganz wesentlich Erziehung zur
Gemeinschaft, Erziehung zur Verantwortung im konkreten Fall, Ge-

135



wissensweckung. Das Helfen liegt nicht nur im Interesse der
Hilfsbedürftigen, sondern ebensosehr in dem der Helfenden. Sich einer in
ihrer Auswirkung als sinnvoll erkannten Bewegung anzuschliessen,

hilft vielen nicht nur zur sozialen Erkenntnis, sondern hilft oft
ebensosehr manchen über eigene Lebensnöte hinweg. Der Anschluss an

eine Bewegung, deren innerste Richtung mit Begeisterung erfüllt,
hat etwas Seelengesundmachendes. Der hilfsfrohe Wille, der auf ein

Zeichen wartet, der aufmerksam stille hält, um wach zu sein, wenn
ihm das Leben Aufgaben zuwirft, steht nun nicht immer der Menschheit

ganzem Jammer gegenüber, sondern das Übel zeigt sich ihm Hilfe
heischend im einzelnen Fall, in der Einzelidee, im Einzelschicksal.
Dies ist auch dann so, wenn er sich in seinem Innern mit den

Problemen des Leides und der Erlösung vom Leiden im Tiefsten

prinzipiell auseinandersetzt. Der Blick braucht deshalb durchaus
nicht an diesem Einzelfall haften zu bleiben, und die geleistete Hilfe
braucht keineswegs übertrieben eingeschätzt zu werden.

Jedes wesentliche Symptom des Weltleides braucht sein eigenes
Studium und seine eigene Art der Bekämpfung. Aber so gewiss
Alkohol- und Tabakvergiftung, Tuberkulose, Prostitution und Syphilis,

Militarismus und eine Geldwirtschaft, die der Not und der Krisen
nicht Meister wird, nur Einzelsymptome menschlicher Gemeinschafts-
losigkeit, menschlicher Heimatlosigkeit anzeigen, ebenso gewiss
würde ihre Beseitigung ein Wachsen irdischen Heimatgefühles
bedeuten. Und nun, wenn ich mich mit allem heutigen Gegenwartselend
als unlöslich verstrickt erkenne, ist es mir dann wirklich unmöglich,
zu helfen?

IV.

Schauen wir einige dieser «Bewegungen» der Reihe nach an.
Gelingt es uns, einen Trinker, der seit Jahren sich und seiner Familie
nur Elend bereitet, zum einzigen Heilmittel, zur Abstinenz, zu
bewegen, so haben wir ihm und den Seinen geholfen, nicht von allem
Lebensübel, sicherlich nicht, aber von einem sehr folgenschweren.
Gelingt es uns, dass die Jugend die Tatsachen über den Alkoholismus

mit Herz und Seele erfasst, so haben wir tausendfältig geholfen.
Können wir durch Errichtung eines Gemeindehauses oder einer
Gemeindestube den Geselligkeitstrieb von der Pinte auf gesunde Bahn

136



r

lenken, so haben wir geholfen an der Volksgesundung und
Geistesbefreiung. Gelingt es uns, die geheime und verderbliche Agitation
des Alkoholkapitals zu entlarven, so haben wir auch schon geholfen,
selber wenn dadurch Hass gegen uns erweckt wird. Gelingt es uns,
die Gemeinden in Fragen der Alkoholgesetzgebung unabhängig vom
Staat und seinen allzu fiskalischen Gesichtspunkten zu machen, so

helfen wir wieder unsäglich viel Volksverseuchung beseitigen, Gelingt
es uns, die nötigen fünf Millionen jährlich von der Eidgenossenschaft

zu erlangen für die Bekämpfung der Tuberkulose, so haben wir
geholfen. Wir haben direkt geholfen durch Rettung vieler sonst frühem
Tod Geweihter. Wir haben auch indirekt geholfen durch Förderung
der Selbstbesinnung des Volkes, indem man ihm zum Bewusstsein

bringt, dass die Auslage von 80 Millionen für die Vorbereitung auf
einen ebenso unwahrscheinlichen wie fast sicher aussichtslosen Krieg
merkwürdig berührt, gegenüber dem Verweigern von einer
unverhältnismässig viel kleineren Summe, mit der man die 8000 sichern

jährlichen Tuberkuloseopfer der Schweiz auf ein Minimum reduzieren

könnte. Wir leisten sehr reelle Hilfe, wenn wir das Frauenstimmrecht

in der Schweiz einführen; denn alle Erfahrung bestätigt den

Satz, dass in allen Fällen, wo die Frau durch den Mann ausgebeutet
wird, die Männergesetzgebung aus instinktiver Geschlechtssolidarität
die Frau im Stich lässt, und dass erst da, wo die Frauen Mitspracherecht

haben, die Not gemildert werden kann. Wir haben geholfen,
wenn es uns gelingt, den Fluch der Bodenverschuldung zurückzudrängen.

Wir haben vieler Angst und Not geholfen, wenn wir
ausreichende Alters-, Invaliden-, Witwen- und Waisenversicherung unter

Dach bringen.

Wir haben mancher Gewissensqual abgeholfen, wenn wir in die
sinnlose Brutalität der allgemeinen Wehrpflicht eine Bresche legen
können. Wir können tausendfach helfen, wenn es uns gelingt, die

Scheuklappen der Nationen, der Klassen, der Wirtschaftgruppen zu
zerreissen, wenn es uns gelingt, die vielfach verschlungenen
wirtschaftlichen Ursachen des Kriegs zu beseitigen, wenn wir eine
krisenfreie Weltwirtschaft herstellen können, (Dies ist der wirtschaftliche

Sinn des Sozialismus.) Wir helfen, wenn es uns gelingt, den

politischen Einfluss schlechter Menschen auszuschalten, jener
Menschen, die mit verderblicher Beredsamkeit, durch ventilschliessende

137



Zuchthausgesetze mit den lebensnotwendigsten Freiheiten die Würde
des Volkes zermürben und untergraben. Wir helfen, wenn wir
Gesetze verhindern, die die Liebe zerstören. Wir helfen, wenn wir
Gesetze finden, die die Liebe schützen. Wir helfen, wenn wir in allen
Kulturfragen Schein und Sein voneinander unterscheiden lehren.

Wissenshungrigen können die Wissenden helfen. Wer eine Einsicht
vermitteln kann, die ein von Fragen Zerquälter als Förderung
empfindet, hat geholfen. Wer einem verdüsterten Gemüt eine Stunde

Frohmut, Helligkeit, stilles Versenken, Freude und Friede bereitet»
hat geholfen. Wissenschaft und Kunst können, so wenig sie es

vielleicht heute tun, auch zu den erlösenden Kräften der Menschheit sich

gesellen, Ewiges ausstrahlen.
Wer Getrennten, die doch Gemeinsames haben, aber es im Eifer

des Kampfes übersehen, dieses Gemeinsame wieder zum Bewusstsein

bringt und sie so einander annähert, hat geholfen. Wer in Zeiten
trüber Hoffnungslosigkeit und geistiger Gebundenheit frische
Hoffnungsfunken anfachen kann, hat geholfen. Wer im Widerstreit der

Meinungen, in der Verworrenheit der Einstellung zu den letzten Fragen,

helle Ausblicke eröffnet, hat geholfen. Wer in Zeiten der Glau-

benslosigkeit an heutige menschliche Leistungen in grosser Einsamkeit

und Not ein Werk gestaltet, das ein Spiegelbild geistiger Kämpfe
und ein Impuls zu geistigem Sternenflug bedeutet, weckt das

Zutrauen zu den eigenen Fähigkeiten, hat geholfen.
Und gerade durch die allgemeine Verwachsenheit der Menschen

miteinander und der Sprache, dem Spiegelbild dieser Verwachsenheit,

wird Hilfe immer erst möglich. Oder bleiben wir beim schlichtesten

Alltag. Gelingt es uns, in einem Menschen körperliche oder
geistige Fähigkeiten zu entwickeln, die ihn instand setzen, besser

auf eigenen Füssen zu stehen, haben wir ihm geholfen. Oft haben

wir auch schon geholfen, wenn wir uns nur Zeit nehmen, teilnehmend
zuzuhören, wenn uns jemand sein Leid klagen möchte. Oder ganz
drastisch: Ein Kind fällt ins Wasser. Wollen wir es als heutigen
Menschen seinem Verderb überlassen? Ein argloses Mädchen wird
von einem Mädchenhändler umgarnt. Sollen wir es, weil es kaum
aller Ichsucht, allem Egoismus entsagt hat, seinem Verderb überlassen?

Sollen wir die russischen Kinder verhungern lassen, weil sie
und wir nicht vollkommen sind?

138



Allgemein: Sollen unsere Kinder, die hell und frohmütig der Welt
entgegenwachsen, sollen die auch mit hundertprozentigem Geist sich

plötzlich zur «Umkehr» und zum «Auszug» entschliessen, und, wenn
sie das natürlich nicht können, sollen wir uns nicht mehr nach ihnen
umwenden?

Nein, natürlich meint es Roniger nicht so; aber gerade so steht es

in seinen Formulierungen zu lesen. Der schöne Glaube, den Roniger
dann wohl etwas im Widerspruch mit unserem Eingangszitat wieder
formuliert, dass nämlich jede Aufgabe auch die für sie nötigen Köpfe
und Hände erzeuge, ist auch auf die einzelnen vorhin genannten
Bewegungen anzuwenden. Ich brauche nur etwa in der Antialkohol-
bewegung an Namen wie Tolstoi, Hilty, Bunge, Booth, Forel zu
erinnern. Und so in jeder andern Einzelbewegung. Immer waren es

schlichte Begeisterte, die bestimmten Bewegungen ihre Durchschlagskraft

verliehen. Im Tun, in der Tat bewährte sich ihr Sein. Denn
allerdings kommt's in letzter Linie immer auf das Sein an. Dass eine
volle Seele, die in sich ruht und den Blick auf ewige Ziele gerichtet
hält, der gleichen Alltagsfrage gegenüber unsäglich mehr ausrichtet
als der, dem sie nur ein beliebiges Feld seines Betätigungstriebes
oder ein Mittel bedeutet, seine Macht- oder Eitelkeitstriebe zu
befriedigen, das ist wohl klar. Ein Geben und Tun ohne Liebe ist
unendlich verschieden von dem scheinbar äusserlich gleichen Geben
und Tun mit Liebe. Aber ein Sinn, ein Glaube, eine Kraft ohne Geben

und Tun und Helfen ist eine Unmöglichkeit, ist ein Widerspruch
in sich.

V.

Nun ist freilich alles menschliche Tun mehr oder weniger mit
unserem Geltungsbedürfnis verbunden und kann durch Allzumenschliches

in seiner Wirkung abgeschwächt werden oder direkt zum Unheil

ausarten. Die Christen sagen ja auch von ihrem Gott, er sehe
das Herz an, und wir machen es in unserem Verhalten den
Mitmenschen gegenüber auch gern so. Nur muss man denn doch betonen,

dass wir der Täuschung sehr unterworfen sein können, und
deshalb ist es so verkehrt wie möglich, Bewegungen, die in ihren letzten
Auswirkungen segensreich sind, zu verdächtigen, weil sie mit
menschlichem Eigennutz verbunden sein können. Man kann und soll-

139



'.-'-"¦ '¦'._"¦ : ¦
" ¦¦

nur beständig betonen, dass es mit dem «Werke» allein nicht getan
sei, dass die persönliche Hingabe, die Arbeit an der Seele, die
Hingabe an den zielstrebenden, weltdurchdringenden Willen Bedingungen

sind, ohne die es eben nicht geht. Und hier glaube ich, liegt die

tiefere Berechtigung zu Ronigers Auseinandersetzungen, die in ihren

paradoxen Formulierungen nicht nur Missverständnisse erwecken
können, sondern müssen.

Wer in Wohltätigkeit oder Reform oder Umwälzung etwas leistet,
braucht nicht ohne weiteres eingebildet und kurzsichtig und
hochmütig zu sein. Wohl aber kann jeder sozialen Tat der Abschwä-
chungsvorwurf gemacht werden, sie geschehe aus minderwertigen
Gründen. Dieser Vorwurf kann aus zwei Quellen stammen. Erstens
mal (was ich bei Roniger natürlich nicht annehme) aus sozialer
Indifferenz, die selbst nur jene Bewegungsmotive kennt und allfällige
Gewissensanwandlungen so zu beseitigen versucht. Andrerseits aber

aus der Sehnsucht nach jener Gotterfülltheit, die keine Handlungen
mehr anerkennen und dulden will, die irgendwie mit Allzumenschlichem

verknüpft sein können. Nur wird eben der «Gotterfüllte»,
wenn er es nämlich wirklich ist, die nämlichen Alltagskämpfe um die
Beseitigung menschlicher Not auskämpfen müssen, wie jeder andere,

nur hoffentlich mit grösserer Wucht. Das Abzulehnende liegt also

nicht im Kampf für die soziale Forderung als solcher, sondern nur
in der menschlichen Unzulänglichkeit der Rufer im Streit. Aber
gerade im beständigen Suchen nach absoluter Reinheit kann sich auf
versteckten Wegen ein abgründiger Hochmut einschleichen, gerade
so wie in dem Wettlauf nach immer grösserer «Tiefe». Es ist etwas
Verwandtes wie mit den paulinisch Bekehrten. Es gibt ihrer in allen
Klassen- und Bildungsschichten. Der starke Willensimpuls und
entschlossene Geist, der in bestimmten Momenten zum Durchbruch
kommt, bestimmte Gewohnheiten abschüttelt, bestimmte andere sich

aneignet, so dass es wie neues Leben uns durchflutet, lässt oft der
Täuschung uns hingeben, als ob unser Charakter wirklich radikale
Wandlungen durchmachen könnte, als ob von einem Moment zum
andern alles geändert sein könnte. Die Sekten zeigen uns besonders
viel solcher Menschen, die nach ihren Bekehrungen auch dem
aufmerksamsten Betrachter in ihrem Wesen kaum viel anders erscheinen

als vorher. Nur die Wortfolgen haben häufig geändert. Wie sehr

140



• .¦,;«"*• .T*J»?

selbst geistig Hochstehende hier fundamentalen Täuschungen
unterworfen sind, zeigte in unserer Zeit besonders auch Tolstoi, der sein
Leben sehr willkürlich ausdeutete.

Der grösste Hochmut der Bekehrten und Gotterfüllten ist nun wohl
der, dass sie ihre Meinungen und Taten, die immerhin noch an ihre
Leiblichkeit und ihre Urteilskraft gebunden sind, hinter Gott
verschanzen und so als Erleuchtete jeden Irrtum als ausgeschlossen

glauben erklären zu dürfen. Es ist etwas Verhängnisvolles, dem
Teilweisen, Relativen, Bedingten misstrauisch gegenüberstehen und nur
das Hohelied des Ganzen zu singen, dem nun «Alles» gelinge. Letzteres

stimmt nun doch nicht, oder dann hat es eben noch nie Ganzes

gegeben, denn «Alles» ist wohl bis heute nie gelungen. Ich betrachte
nachdenklich die machtvollen Gestalten der Menschengeschichte, die
beiden eindrucksschweren Reihen der Nichtchristen und der Christen,

die freilich keine Gegensatzreihen sind. Ich denke an
Nichtchristen wie Laotse, Buddha, Pythagoras, Empedokles, Plato,
Leonardo da Vinci, Giordano Bruno, Shakespeare, Spinoza, Goethe,
Segantini, ich denke dabei auch an Schweizer wie Gottfried Keller,
Böcklin, Spitteler, Ich denke an die Christen, voran an die
ehrfurchtheischende Gestalt desjenigen, auf den sie sich berufen und dann

an die lange Reihe wie Franz von Assisi, Dante, Michelangelo,
Luther, Pascal, Kierkegaard, Tolstoi, Dostojewski. Ich denke auch da

an Schweizer wie Zwingli, Pestalozzi, Jeremias Gotthelf. Wer dürfte
sagen, es sei auch nur einem von diesen allen alles gelungen, wonach
sein sehnendes Herz verlangte.

Es stimmt schon, alles wird erlöst, alles wird neu, wenn alles plötzlich

geist- und krafterfüllte Menschen ohne individuelle Nöte, Sorgen
und Ziele würden. Aber ist es nicht verhängnisvoll, sich solchen
Phantasieräuschen hinzugeben! Ihre Folgen sind nur allzuleicht, da

wir doch nie reiner Geist werden, entweder Sektiererhochmut, oder
bei Einsicht in unsere «Schwachheit», an sich und der Welt
verzweifelnder Pessimismus. Halten wir unsere Sinne nur der höchsten

Idee offen, die wir fassen können, handeln wir so viel als möglich

aus ihr heraus; aber seien wir uns um aller Menschlichkeit willen

unserer Begrenztheit bewusst, ohne deshalb die Seele sinken zu
lassen, Es ist nicht so, dass wir einfach plötzlich durch Willensent-
schluss in das «Reich Gottes» eintreten könnten. Das sind Selbst-

141



;, ; .-¦ ^ _. .;

'täuschungen, denen viele Reichsgottesleute ebenso leicht anheimfallen

wie auf ihren Wegen viele Theosophen.
Gemeinschaft im geistigen Sinne, also nicht bloss örtlich oder

beruflich bedingte, kann sich in zweierlei Hauptformen auswirken.
Entweder ist sie das Bewusstsein menschlicher Zielstrebigkeit,
transzendentaler Bestimmung des Menschenlebens und damit allmenschlicher

Verantwortung, oder sie wird überschwängliche, abgesonderte

Sekte, die sich nicht mehr um die kümmern will, die nicht
«wollen» und hinter uns bleiben. Diese Sektenstimmung hofft jewei-
len gleichwohl mit leiser Wehmut, irgendwie auf die «Andern», die

man eben doch nicht vergessen kann, zurückzuwirken. Eine gewisse
Nüchternheit, die auch die unangenehmsten seelischen Tatsachen
nicht vergisst, braucht gar nicht immer ein Hindernis machtvoller
Seelenentfaltung zu sein, im Gegenteil.

VI.

Und so ist's auch mit dem Kampf. Wir können ihm nicht
ausweichen. Kein Gutes, das nicht zu seiner Verwirklichung und
Erhaltung den Kampf brauchte. Freilich gilts zu unterscheiden. Kampf
aus Rachsucht, Machtsucht, Händelsucht drappiert sich häufig genug
als Kampf für das Gute. Und wer nur an minderwertige Motive
glaubt, wird stets auch dem reinsten Kampf gemeine Motive
unterschieben. Aber deswegen ist es doch wahr, dass sich nichts Gutes
ohne Kampf durchsetzen kann, so wahr wie das bekannte und
verkannte Nietzschewort: Das Beste kann und will herrschen, und wo
es am Willen zum Herrschen fehlt, da fehlt es am Besten. — Kampf
ist ja nicht Gewalttätigkeit. Gewalttätigkeit erstickt das Gute. Aber
es ist auch nicht wahr, dass Kampf für das Höhere, Kampf gegen die
Gemeinheit uns erhärten muss. Die Edelsten der Kämpfer sind bei
aller äussern Schärfe innerlich weich und biegsam geblieben. Und
soll man etwa schweigen wegen der Gefahr, Hass und Verhärtung
gegen sich zu erwecken, weil der entfesselte Geist allen Tagesgötzen
und Egoismen in die Quere kommt? Jene Unbefangenheit, die man
seltensten Geistesgrössen gegenüber im Interesse des Geistes selbst
bewahren muss, schliesst bekanntlich Ehrfurcht und Nachfolge in
Freiheit nicht aus. Hier ist nun einer der Punkte, wo der Kämpfende
bewegten Herzens auf Christus schauen kann, auf Christus, der in

142



A- "¦/r^ï. V ^>" ..<

solchem Grad Hass und Verachtung gegen sich erweckte, dass

alles sich zu seiner physischen Vernichtung verband. Und gerade
dieses Beispiel zeigt, dass auch der schöpferische Kampf dem Kampf
nichts von seiner aufreizenden Schärfe nimmt.

Unser gemeinsames Wirken besteht nun auf der Erde eben in
gemeinsamem Erkennensuchen der wirklichen Not und der wirklichen
Ziele, in gemeinsamem Beraten über die gangbaren Wege der Hilfe.
Oft werden wir da in aller Freundschaft gezwungen sein, gegen
einander zu stehen. Je mehr es uns dabei gelingt, den Blick aufs Ganze

zu richten und das Persönliche zurücktreten zu lassen, umso fruchtbarer

wird unser gemeinsames Wirken ausfallen.
Das Werk, das Lösungen, das Harmonien in sich trägt, ist die Sehnsucht

des Menschen, der die Welt in sich wälzt. Gewiss, das Werk
kann nur Werk am Menschen sein. Die Einzelform des Werkes ist
verschieden nach der Begabung. Die bescheidene Begabung soll
aber nicht verzweifeln, sondern sich helfend am grössern Werk, am
Gemeinschaftswerk nach dem Mass ihrer Kräfte beteiligen, als
Hilfswerk; so wie es Schiller ausdrückte: Immer strebe zum Ganzen, und
kannst du selber kein Ganzes werden, als dienendes Glied schliess

an ein Ganzes dich an.
Zum Schluss will ich noch einmal das Ergebnis dieser Darlegung

zusammenzufassen versuchen.
Also: So lange wir nicht den Mut haben, die heutige unselige

Gegenwart in unsere Seele aufzunehmen, nicht die Kraft, dieser Gegenwart

schöpferische Lebenskeime zu erwecken, so lange wir nicht
auf sie einwirken, ihr helfen, ihre Schäden bessern wollen, sind wir
(wenn wir nicht geistig tot sind) in unfruchtbar machender Abstraktion

befangen. Nur dieser Gegenwart aufs innigste verbunden, aber
mit freiem Blick über sie hinaus, sollen, wollen und können wir
helfen. U. W. Züricher

Rundschau
Religiöse Sensation. Nach Tagore versität zu gründen und zu diesem

Sadhu Sundar Shing! Zwecke im Westen Verbindungen
Schade, schade! Und zwar im zwei- anzuknüpfen. Aber es ist doch ein
ten Fall noch mehr als im ersten. «Tagore - Rummel» daraus gewor-
Denn Tagore kam im Dienste eines den. Der stille, starke Einfluss, den
ganz bestimmten Zweckes: eine Tagore im Westen schon besass und
Osten und Westen verbindende Uni- der ohne Zweifel noch gestiegen

143


	Werk und Hilfswerk

