Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 3

Artikel: Werk und Hilfswerk

Autor: Zuricher, U.W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-134913

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-134913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Drittens: Es gibt nach der Bibel freilich eine Geisterwelt.
Wer wollte das leugnen? Es kommt bloss darauf an, was fiir eine
Rolle sie spielt, Dariiber haben wir uns schon ausgesprochen: Genau
die entgegengesetzte wie in der Theosophie. Die Geisterwelt bildet
in der Bibel den Hintergrund des auf die Erde kommenden Reiches
Gottes, in der Theosophie den Vordergrund einer Geheimlehre; sie
spielt dort neben Gott und den Menschen keine wesentliche Rolle,
wihrend in der Theosophie Gott und Mensch von ihr verdringt wer-
den. Aller Engel und Diamonenkultus ist der Bibel Gbtzendienst,
Aberglaube, und wird von ihr geichtet; so auch das Geistersuchen.

Endlich — zum Vierten — ist auch das Wunder im Sinne der
Bibel, vor allem im Sinne Jesu, ungefihr das Gegenteil der Magie;
es ist ein Beweis der Macht Gottes, nicht des Menschen.
Nichts hat Jesus schirfer getadelt, als die Mirakelsucht, der das
Wunder eben Zauber ist.

So zeigt sich klar: Das Zugestindnis ist keins. Die Theosophie der
Bibel ist die stirkste Authebung der Theosophie.

Es bleibt dabei: Bibel und Theosophie sind zwei verschiedene
Welten, Tag und Nacht, Wesen und Schein, Wirklichkeit und Schat-
Christentum und Theosophie gehen grundsidtzlich geurteilt
nicht zusammen, L.Ragaz

(Fortsetzung folgt.)

Werk und Hilfswerk")

« Solange der Einzelne nicht den Mut hat, die heutige Ge-
sellschaft sich selbst zu iiberlassen und ihrem Verderb, noch
nicht die Kraft hat, sich dieser Gegenwart zu verschliessen,
so lange er auf sie einwirken, ihr helien, ihre Schiden bessern
will, steht er noch in ihr befangen. Mit ihr verstrickt — wie
wollte er ihr helfen? Ihr enthoben — warum sollte er ihr
helfen? » : Emil Roniger

II
Gewiss, wer aus tiefen Leiden und Zweifeln kommt und dann
glaubt, ein Licht zu sehen, méchte davon zeugen — und dann «stam-

1) Wir freuen uns sehr, dass durch diese Auseinandersetzung mit dem
im Januarheft erschienenen Aufsatz iiber « Gemeinschait » von Roniger

133



melt» er oft und sagt nicht, was er eigentlich sagen wollte — oder
er sagt es unklar, Vielfaltise Menschen haben immer eine Ecke, wo
das, was sie sagen, auch anders verstanden werden kann. Die Viel-
deutigkeit liegt uns nur allzu sehr im Blut, und ein Kind der Viel-
deutigkeit ist die Vorliebe fiir die paradoxe Wendung.

Als ich die oben angefiihrten Sdtze Ronigers zum ersten Mal las,
erschienen sie mir als unwahr und verletzend. Nun gebe ich gern zu,
es wire ungerecht, sie losgelést vom iibrigen Zusammenhang zu le-
sen; aber im ganzen Aufsatz Ronigers {iber Gemeinschaft ist doch
etwas enthalten, das eben im obigen Zitat seine schroffste Formu-
lierung gefunden, und das ich nicht unwidersprochen lassen méchte.

Roniger erkennt tief das Fehlen der Gemeinschaft, echter, geist-
getragener Zusammengehérigkeit., Seine Gesellschaftskritik ist in
allem Wesentlichen zutreffend. Ein Ton von Entriistung ist unver-
kennbar. Aber warum Entriistung iiber eine Gesellschaft, die man,
ohne sich umzuschauen, hinter sich lassen will? Warum schliesslich
auch das «Werk», von dem doch wieder gesagt wird, dass es {iber
die Grenzen der Gemeinschaft hinaus wirken miisse? Ich glaube
kaum fehl zu greifen, wenn ich trotz aller gegenteiligen Versicherung
doch ein verborgenes Solidaritdtsgefiihl, ein verborgenes Verwachsen-
sein mit allem was Menschenantlitz trégt, also auch mit aller heu-
tigen Gesellschaft, aller heutigen Gegenwart bei Roniger durchfiihle.

So treffen nachfolgende Ausfithrungen vielleicht nicht Roniger in
seinem wirklichen Sein, wohl aber konnen sie moglicherweise die
Unhaltbarkeit und Gefihrlichkeit einiger seiner Formulierungen ins
Licht riicken und so der Aufkldrung dienen.

II.

Wer iiber Gemeinschaftsgeist nachdenkt, stosst immer gleich am
Anfang auf das Problem, wie sich Individualentwicklung und Sozial-

die Aufmerksamkeit bei dem grossen Problem {festgehalten wird und
hoffen, dass es wieder hidufiger zu solchen freundschaftlichen Aussprachen
in den « Neuen Wegen » komme. Redaktoren und Mitarbeiter diirfen sich
umso freier dussern, wenn die Leser wissen, dass sie nicht mehr bean-
spruchen, als eine Stimme neben andern zu sein. In diesem Sinne ist alles,
was in den « Neuen Wegen » erscheint, einfach zur Diskussion gestellt.

Die Red.

134



betitigung zu einander verhalten oder verhalten sollten. Ein Fehl-
griff ist's jedenfalls, in beiden Gegensidtze zu wittern. Diskussionen,
die sie gegeneinander ausspielen, sind meistens ziemlich unfruchtbar,
weil eben beide Parteien, wenn es sich wenigstens um gutwillige
Menschen handelt, gewdhnlich dasselbe meinen, aber mit andern
Worten, Die Betonung der Individualentwicklung und die Betonung
“der Sozialarbeit sind die beiden Pole unseres titig bewegten
Geisteslebens; aber die beidseitigen Ausstrahlungen greifen so sehr
ineinander, dass von einer eigentlichen Gegensatzstellung keine Rede
sein kann, Dass das héchste Gliick der Erdenkinder die Personlich-
keit sei, ist eine durch alle Erfahrung bestitigte Erkenntnis. Indivi-
dualentwicklung wire also hdchste Sozialforderung. Andrerseits ist
Individualentwicklung ohne lebendigsten Anteil an der Menschheit
Wohl und Wehe gar nicht méglich. Nur wer «sein eigen Selbst zu
ihrem Selbst erweitert» wiachst tiber sich hinaus, entwickelt sich.
Also: Sozialarbeit, Sozialverantwortung bedeutet héchste Maoglich-
keit der Erweiterung und Steigerung unserer Persdnlichkeitskrifte.
Dabei ist es ja freilich nicht unbedingt nétig, dass man irgend einer
sogenannten «Bewegung» sich anschliesst, sondern nur, dass man in
seiner Arbeit sich des menschlichen Zusammenhangs bewusst bleibt.
Aber iiber eines muss man sich wohl bei allem Tun klar sein: den
hundertprozentigen Geist erreicht keiner von wuns. Etwas Allzu-
menschliches bleibt immer haften; aber es ware doch wirklich ver-
kehrt, deshalb resigniert iiberhaupt auf Auswirkung seiner Krifte
zu verzichten. Gerade unserer unumgénglichen Begrenztheit wegen
ist trotz aller menschlichen Sehnsucht und allem Uberschwang Ge-
meinschaft nur stufenweise, nur anniherungsweise zu erlangen.

Erziehung zum Gemeinschaftsgeist aber bleibt wichtigste Arbeit
aller Erziehung und Selbsterziehung.

111,

Von diesem Gesichtspunkt aus gewinnt alle Reformarbeit, alle
Teilnahme an Einzelbewegungen ein ganz anderes Aussehen. Sie ist
nicht mehr ein Uberbetonen einer zersplitternden Einzelheit, von der
man alles erwartet, sondern sie ist ganz wesentlich Erziehung zur
Gemeinschaft, Erziehung zur Verantwortung im konkreten Fall, Ge-

135



wissensweckung. Das Helfen liegt nicht nur im Interesse der Hilis-
bediirftigen, sondern ebensosehr in dem der Helfenden. Sich einer in
ihrer Auswirkung als sinnvoll erkannten Bewegung anzuschliessen,
hilft vielen nicht nur zur sozialen Erkenntnis, sondern hilit oft eben-
sosehr manchen iiber eigene Lebensnéte hinweg. Der Anschluss an
eine Bewegung, deren innerste Richtung mit Begeisterung erfiillt,
hat etwas Seelengesundmachendes. Der hilisfrohe Wille, der auf ein
Zeichen wartet, der aufmerksam stille hilt, um wach zu sein, wenn
ibm das Leben Aufgaben zuwirft, steht nun nicht immer der Mensch-
heit ganzem Jammer gegeniiber, sondern das Ubel zeigt sich ihm Hilte
heischend im einzelnen Fall, in der Einzelidee, im Einzelschicksal.
Dies ist auch dann so, wenn er sich in seinem Innern mit den
Problemen des Leides und der Erlésung vom Leiden im Tiefsten
prinzipiell auseinandersetzt. Der Blick braucht deshalb durchaus
nicht an diesem Einzelfall haften zu bleiben, und die geleistete Hilfe
braucht keineswegs iibertrieben eingeschitzt zu werden.

Jedes wesentliche Symptom des Weltleides braucht sein eigenes
Studium und seine eigene Art der Bekdmpfung. Aber so gewiss
Alkohol- und Tabakvergiftung, Tuberkulose, Prostitution und Syphi-
lis, Militarismus und eine Geldwirtschaft, die der Not und der Krisen
nicht Meister wird, nur Einzelsymptome menschlicher Gemeinschafts-
losigkeit, menschlicher Heimatlosigkeit anzeigen, ebenso gewiss
wiirde ihre Beseitigung ein Wachsen irdischen Heimatgefiihles be-
deuten. Und nun, wenn ich mich mit allem heutigen Gegenwartselend
als unléslich verstrickt erkenne, ist es mir dann wirklich unmdglich,
zu helfen?

IV,

Schauen wir einige dieser «Bewegungen» der Reihe nach an. Ge-
lingt es uns, einen Trinker, der seit Jahren sich und seiner Familie
nur Elend bereitet, zum einzigen Heilmittel, zur Abstinenz, zu be-
wegen, so haben wir ihm und den Seinen geholfen, nicht von allem
Lebensiibel, sicherlich nicht, aber von einem sehr folgenschweren.
Gelingt es uns, dass die Jugend die Tatsachen iiber den Alkoholis-
mus mit Herz und Seele erfasst, so haben wir tausendfiltig geholfen.
Koénnen wir durch Errichtung eines Gemeindehauses oder einer Ge-
meindestube den Geselligkeitstrieb von der Pinte auf gesunde Bahn

136



lenken, so haben wir geholfen an der Volksgesundung und Geistes-
befreiung, Gelingt es uns, die geheime und verderbliche Agitation
des Alkoholkapitals zu entlarven, so haben wir auch schon geholien,
selber wenn dadurch Hass gegen uns erweckt wird. Gelingt es uns,
die Gemeinden in Fragen der Alkoholgesetzgebung unabhingig vom
Staat und seinen allzu fiskalischen Gesichtspunkten zu machen, so
helfen wir wieder unséglich viel Volksverseuchung beseitigen. Gelingt
es uns, die nétigen fiinf Millionen jihrlich von der Eidgenossenschaft
zu erlangen fiir die Bekdmpfung der Tuberkulose, so haben wir ge-
holien. Wir haben direkt geholfen durch Rettung vieler sonst frithem
- Tod Geweihter, Wir haben auch indirekt geholfen durch Férderung
der Selbstbesinnung des Volkes, indem man ihm zum Bewusstsein
bringt, dass die Auslage von 80 Millionen fiir die Vorbereitung auf
einen ebenso unwahrscheinlichen wie fast sicher aussichtslosen Krieg
merkwiirdig beriihrt, gegeniilber dem Verweigern von einer unver-
héltnisméssig viel kleineren Summe, mit der man die 8000 sichern
jahrlichen Tuberkuloseopfer der Schweiz auf ein Minimum reduzie-
ren koénnte, Wir leisten sehr reelle Hilfe, wenn wir das Frauenstimm-
recht in der Schweiz einfiihren; denn alle Erfahrung bestéitigt den
Satz, dass in allen Fillen, wo die Frau durch den Mann ausgebeutet
wird, die Ménnergesetzgebung aus instinktiver Geschlechtssolidaritit
die Frau im Stich lasst, und dass erst da, wo die Frauen Mitsprache-
recht haben, die Not gemildert werden kann. Wir haben geholien,
wenn es uns gelingt, den Fluch der Bodenverschuldung zuriickzu-
dringen. Wir haben vieler Angst und Not geholfen, wenn wir aus-
reichende Alters-, Invaliden-, Witwen- und Waisenversicherung un-
ter Dach bringen.

Wir haben mancher Gewissensqual abgeholfen, wenn wir in die
sinnlose Brutalitit der allgemeinen Wehrpflicht eine Bresche legen
konnen. Wir koénnen tausendfach helfen, wenn es uns gelingt, die
Scheuklappen der Nationen, der Klassen, der Wirtschaftgruppen zu
zerreissen, wenn es uns gelingt, die vielfach verschlungenen wirt-
schaftlichen Ursachen des Kriegs zu beseitigen, wenn wir eine kri-
senfreie Weltwirtschaft herstellen kénnen. (Dies ist der wirtschaft-
liche Sinn des Sozialismus.) Wir helfen, wenn es uns gelingt, den
politischen Einfluss schlechter Menschen auszuschalten, jener Men-
schen, die mit verderblicher Beredsamkeit, durch ventilschliessende

137



Zuchthausgesetze mit den lebensnotwendigsten Freiheiten die Wiirde
des Volkes zermiirben und untergraben. Wir helfen, wenn wir Ge-
setze verhindern, die die Liebe zerstéren. Wir helfen, wenn wir Ge-
setze finden, die die Liebe schiitzen. Wir helfen, wenn wir in allen
Kulturfragen Schein und Sein voneinander unterscheiden lehren.
Wissenshungrigen konnen die Wissenden helien. Wer eine Einsicht
vermitteln kann, die ein von Fragen Zerquilter als Forderung emp-
findet, hat geholfen, Wer einem verdiisterten Gemiit eine Stunde
Frohmut, Helligkeit, stilles Versenken, Freude und Friede bereitet,
hat geholfen. Wissenschaft und Kunst koénnen, so wenig sie es viel-
leicht heute tun, auch zu den erlésenden Kréften der Menschheit sich
gesellen, Ewiges ausstrahlen.

Wer Getrennten, die doch Gemeinsames haben, aber es im Eifer
des Kampfes iibersehen, dieses Gemeinsame wieder zum Bewusst-
sein bringt und sie so einander anndhert, hat geholfen, Wer in Zeiten
triiber Hoffnungslosigkeit und geistiger Gebundenheit frische Hofi-
nungsfunken anfachen kann, hat geholfen, Wer im Widerstreit der
Meinungen, in der Verworrenheit der Einstellung zu den letzten Fra-
gen, helle Ausblicke erdffnet, hat geholfen. Wer in Zeiten der Glau-
benslosigkeit an heutige menschliche Leistungen in grosser Einsam-
keit und Not ein Werk gestaltet, das ein Spiegelbild geistiger Kdmpfe
und ein Impuls zu geistiem Sternenflug bedeutet, weckt das Zu-
trauen zu den eigenen Fahigkeiten, hat geholfen.

Und gerade durch die allsemeine Verwachsenheit der Menschen
miteinander und der Sprache, dem Spiegelbild dieser Verwachsen-
heit, wird Hilfe immer erst méglich. Oder bleiben wir beim schlich-
testen Alltag. Gelingt es uns, in einem Menschen kérperliche oder
geistige Fahigkeiten zu entwickeln, die ihn instand setzen, besser
auf eigenen Fiissen zu stehen, haben wir ihm geholfen. Oft haben
wir auch schon geholfen, wenn wir uns nur Zeit nehmen, teilnehmend
zuzuhdren, wenn uns jemand sein Leid klagen mochte. Oder ganz
drastisch: Ein Kind fillt ins Wasser. Wollen wir es als heutigen
Menschen seinem Verderb iiberlassen? Ein argloses Middchen wird
von einem Midchenhindler umgarnt. Sollen wir es, weil es kaum
aller Ichsucht, allem Egoismus entsagt hat, seinem Verderb iiberlas-
sen? Sollen wir die russischen Kinder verhungern lassen, weil sie
und wir nicht vollkommen sind?

138



Allgemein: Sollen unsere Kinder, die hell und frohmiitig der Welt
entgegenwachsen, sollen die auch mit hundertprozentigem Geist sich
plotzlich zur «Umkehr» und zum «Auszug» entschliessen, und, wenn
sie das natiirlich nicht kdnnen, sollen wir uns nicht mehr nach ihnen
umwenden? '

Nein, natiirlich meint es Roniger nicht so; aber gerade so steht es.
in seinen Formulierungen zu lesen. Der schéne Glaube, den Roniger
dann wohl etwas im Widerspruch mit unserem Eingangszitat wieder
formuliert, dass néimlich jede Aufgabe auch die fiir sie nétigen Kopie
und Hénde erzeuge, ist auch auf die einzelnen vorhin genannten Be-
wegungen anzuwenden. Ich brauche nur etwa in der Antialkohol-
bewegung an Namen wie Tolstoi, Hilty, Bunge, Booth, Forel zu er-
innern. Und so in jeder andern Einzelbewegung. Immer waren es
schlichte Begeisterte, die bestimmten Bewegungen ihre Durchschlags-
kraft verliechen. Im Tun, in der Tat bew#hrte sich ihr Sein. Denn
allerdings kommt’s in letzter Linie immer auf das Sein an. Dass eine
volle Seele, die in sich ruht und den Blick auf ewige Ziele gerichtet
halt, der gleichen Alltagsirage gegeniiber unsiglich mehr ausrichtet.
als der, dem sie nur ein beliebiges Feld seines Betatigungstriebes:
oder ein Mittel bedeutet, seine Macht- oder Eitelkeitstriebe zu be-
friedigen, das ist wohl klar. Ein Geben und Tun ohne Liebe ist un-
endlich verschieden von dem scheinbar #usserlich gleichen Geben
und Tun mit Liebe. Aber ein Sinn, ein Glaube, eine Kraft ohne Ge-
ben und Tun und Helfen ist eine Unméglichkeit, ist ein Widerspruch:
in sich.

V.

Nun ist freilich alles menschliche Tun mehr oder weniger mit un- -
serem Geltungsbediirfnis verbunden und kann durch Allzumensch-
liches in seiner Wirkung abgeschwécht werden oder direkt zum Un-
heil ausarten. Die Christen sagen ja auch von ihrem Goit, er sehe:
das Herz an, und wir machen es in unserem Verhalten den Mit-
menschen gegeniiber auch gern so. Nur muss man denn doch beto-
nen, dass wir der Tduschung sehr unterworfen sein kénnen, und des--
halb ist es so verkehrt wie méglich, Bewegungen, die in ihren letzten
Auswirkungen segemsreich sind, zu verdichtigen, weil sie mit
menschlichem Eigennutz verbunden sein kénnen, Man kann und soll’

139



nur bestindig betonen, dass es mit dem «Werke» allein nicht getan
sei, dass die persénliche Hingabe, die Arbeit an der Seele, die Hin-
gabe an den zielstrebenden, weltdurchdringenden Willen Bedingun-
gen sind, ohne die es eben nicht geht. Und hier glaube ich, liegt die
tiefere Berechtigung zu Ronigers Auseinandersetzungen, die in ihren
paradoxen Formulierungen nicht nur Missverstindnisse erwecken
konnen, sondern miissen.

Wer in Wohltatigkeit oder Reform oder Umwélzung etwas leistet,
braucht nicht ohne weiteres eingebildet und kurzsichtig und hoch-
miitig zu sein. Wohl aber kann jeder sozialen Tat der Abschwi-
chungsvorwurf gemacht werden, sie geschehe aus minderwertigen
Griinden. Dieser Vorwurf kann aus zwei Quellen stammen. Erstens
mal (was ich bei Roniger natiirlich nicht annehme) aus sozialer In-
differenz, die selbst nur jene Bewegungsmotive kennt und allfdllige
Gewissensanwandlungen so zu beseitigen versucht. Andrerseits aber
aus der Sehnsucht nach jener Gotterfiilltheit, die keine Handlungen
mehr anerkennen und dulden will, die irgendwie mit Allzumensch-
lichem verkniipft sein konnen. Nur wird eben der «Gotterfiilltes,
wenn er es nidmlich wirklich ist, die ndmlichen Alltagskdmpfe um die
Beseitigung menschlicher Not auskimpfen miissen, wie jeder andere,
nur hoffentlich mit grésserer Wucht. Das Abzulehnende liegt also
nicht im Kampf fiir die soziale Forderung als solcher, sondern nur
in der menschlichen Unzuldnglichkeit der Rufer im Streit. Aber ge-
rade im bestindigen Suchen nach absoluter Reinheit kann sich auf
versteckten Wegen ein abgriindiger Hochmut einschleichen, gerade
so wie in dem Wettlauf nach immer grésserer «Tiefe». Es ist etwas
Verwandtes wie mit den paulinisch Bekehrten. Es gibt ihrer in allen
Klassen- und Bildungsschichten., Der starke Willensimpuls und ent-
schlossene Geist, der in bestimmten Momenten zum Durchbruch
kommt, bestimmte Gewohnheiten abschiittelt, bestimmte andere sich
aneignet, so dass es wie neues Leben uns durchflutet, lisst oft der
Taduschung uns hingeben, als ob unser Charakter wirklich radikale
Wandlungen durchmachen kdnnte, als ob von einem Moment zum
andern alles ge#indert sein kénnte. Die Sekten zeigen uns besonders
viel solcher Menschen, die nach ihren Bekehrungen auch dem auf-
merksamsten Betrachter in ihrem Wesen kaum viel anders erschei-
nen als vorher, Nur die Wortfolgen haben hiufig geindert. Wie sehr

140



selbst geistig Hochstehende hier fundamentalen Tduschungen unter-
worfen sind, zeigte in unserer Zeit besonders auch Tolstoi, der sein
Leben sehr willkiirlich ausdeutete.

Der grosste Hochmut der Bekehrten und Gotterfiillten ist nun wohl
der, dass sie ihre Meinungen und Taten, die immerhin noch an ihre
Leiblichkeit und ihre Urteilskraft gebunden sind, hinter Gott ver-
schanzen und so als Erleuchtete jeden Irrtum als ausgeschlossen
glauben erklidren zu diirfen. Es ist etwas Verhéngnisvolles, dem Teil-
weisen, Relativen, Bedingten misstrauisch gegeniiberstehen und nur
das Hohelied des Ganzen zu singen, dem nun «Alles» gelinge. Letz-
teres stimmt nun doch nicht, oder dann hat es eben noch nie Ganzes
gedeben, denn «Alles» ist wohl bis heute nie gelungen. Ich betrachte
nachdenklich die machtvollen Gestalten der Menschengeschichte, die
beiden eindrucksschweren Reihen der Nichtchristen und der Chri-
sten, die freilich keine Gegensatzreihen sind. Ich denke an Nicht-
christen wie Laotse, Buddha, Pythagoras, Empedokles, Plato, Leo-
nardo da Vinci, Giordano Bruno, Shakespeare, Spinoza, Goethe, Se-
gantini, ich denke dabei auch an Schweizer wie Gottiried Keller,
Bocklin, Spitteler. Ich denke an die Christen, voran an die ehrfurcht-
heischende Gestalt desjenigen, auf den sie sich berufen und dann
an die lange Reihe wie Franz von Assisi, Dante, Michelangelo, Lu-
ther, Pascal, Kierkegaard, Tolstoi, Dostojewski. Ich denke auch da
an Schweizer wie Zwingli, Pestalozzi, Jeremias Gotthelf. Wer diirite
sagen, es sei auch nur einem von diesen allen alles gelungen, wonach
sein sehnendes Herz verlangte.

Es stimmt schon, alles wird erlést, alles wird neu, wenn alles plétz-
lich geist- und krafterfiillte Menschen ohne individuelle Néte, Sorgen
und Ziele wiirden. Aber ist es nicht verhidngnisvoll, sich solchen
Phantasierduschen hinzugeben! Thre Folgen sind nur allzuleicht, da
wir doch nie reiner Geist werden, entweder Sektiererhochmut, oder
bei Einsicht in unsere «Schwachheit», an sich und der Welt ver-
zweifelnder Pessimismus. Halten wir unsere Sinne nur der h&ch-
sten Idee offen, die wir fassen koénnen, handeln wir so viel als még-
lich aus ihr heraus; aber seien wir uns um aller Menschlichkeit wil-
len unserer Begrenztheit bewusst, ohne deshalb die Seele sinken zu
lassen, Es ist nicht so, dass wir einfach plétzlich durch Willensent-
schluss in das «Reich Gottes» eintreten konnten. Das sind Selbst-

141



tauschungen, denen viele Reichsgottesleute ebenso leicht anheimfal-
len wie auf ihren Wegen viele Theosophen,

Gemeinschaft im geistigen Sinne, also nicht bloss 8rtlich oder be-
ruflich bedingte, kann sich in zweierlei Hauptformen auswirken.
Entweder ist sie das Bewusstsein menschlicher Zielstrebigkeit, trans-
zendentaler Bestimmung des Menschenlebens und damit allmensch-
licher Verantwortung, oder sie wird {iberschwingliche, abgeson-
derte Sekte, die sich nicht mehr um die kiimmern will, die nicht
«wollen» und hinter uns bleiben. Diese Sektenstimmung hofft jewei-
len gleichwohl mit leiser Wehmut, irgendwie auf die «Andern», die
‘man eben doch nicht vergessen kann, zuriickzuwirken. Eine gewisse
‘Niichternheit, die auch die unangenehmsten seelischen Tatsachen
nicht vergisst, braucht gar nicht immer ein Hindernis machtvoller
‘Seelenentfaltung zu sein, im Gegenteil.

VL

Und so ist's auch mit dem Kampf. Wir kénnen ihm nicht aus-
weichen. Kein Gutes, das nicht zu seiner Verwirklichung und Er-
haltung den Kampi brauchte. Freilich gilts zu unterscheiden. Kampf
aus Rachsucht, Machtsucht, Hindelsucht drappiert sich hiufig genug
als Kampf fiir das Gute. Und wer nur an minderwertige Motive
glaubt, wird stets auch dem reinsten Kampf gemeine Motive unter-
'schieben, Aber deswegen ist es doch wahr, dass sich nichts Gutes
ohne Kampf durchsetzen kann, so wahr wie das bekannte und ver-
‘kannte Nietzschewort: Das Beste kann und will herrschen, und wo
es am Willen zum Herrschen fehlt, da fehlt es am Besten. — Kampf
ist ja nicht Gewalttitigkeit. Gewalttatigkeit erstickt das Gute. Aber
es ist auch nicht wahr, dass Kampf fiir das Héhere, Kampf gegen die
Gemeinheit uns erhirten muss. Die Edelsten der Kimpfer sind bei
aller dussern Schirfe innerlich weich und biegsam geblieben. Und
soll man etwa schweigen wegen der Gefahr, Hass und Verhirtung
gegen sich zu erwecken, weil der entfesselte Geist allen Tagesgdtzen
und Egoismen in die Quere kommt? Jene Unbefangenheit, die man
seltensten Geistesgréssen gegeniiber im Interesse des Geistes selbst
bewahren muss, schliesst bekanntlich Ehrfurcht und Nachfolge in
Freiheit nicht aus. Hier ist nun einer der Punkte, wo der Kimpfende
‘bewegten Herzens auf Christus schauen kann, auf Christus, der in

142



solchem Grad Hass und Verachtung gegen sich erweckte, dass
alles sich zu seiner physischen Vernichtung verband. Und gerade
dieses Beispiel zeigt, dass auch der schopferische Kampf dem Kampf
nichts von seiner aufreizenden Schirfe nimmt.

Unser gemeinsames Wirken besteht nun auf der Erde eben in ge-

meinsamem Erkennensuchen der wirklichen Not und der wirklichen
Ziele, in gemeinsamem Beraten iiber die gangbaren Wege der Hilfe.
Oft werden wir da in aller Freundschaft gezwungen sein, gegen ein-
ander zu stehen. Je mehr es uns dabei gelingt, den Blick aufs Ganze
zu richten und das Personliche zuriicktreten zu lassen, umso frucht-
barer wird unser gemeinsames Wirken ausfallen.
Das Werk, das Lésungen, das Harmonien in sich trigt, ist die Sehn-
sucht des Menschen, der die Welt in sich wilzt. Gewiss, das Werk
kann nur Werk am Menschen sein. Die Einzelform des Werkes ist
verschieden nach der Begabung. Die bescheidene Begabung soll
aber nicht verzweifeln, sondern sich helfend am gréssern Werk, am
Gemeinschaftswerk nach dem Mass ihrer Kréfte beteiligen, als Hilfs-
werk; so wie es Schiller ausdriickte: Immer strebe zum Ganzen, und
kannst du selber kein Ganzes werden, als dienendes Glied schliess
an ein Ganzes dich an.

Zum Schluss will ich noch einmal das Ergebnis dieser Darlegung
zusammenzufassen versuchen.

Also: So lange wir nicht den Mut haben, die heutige unselige Ge-
genwart in unsere Seele aufzunehmen, nicht die Kraft, dieser Gegen-
wart schépferische Lebenskeime zu erwecken, so lange wir nicht
auf sie einwirken, ihr helfen, ihre Schiaden bessern wollen, sind wir
{wenn wir nicht geistig tot sind) in unfruchtbar machender Abstrak-
tion befangen. Nur dieser Gegenwart aufs innigste verbunden, aber
mit freiem Blick iiber sie hinaus, sollen, wollen und kénnen wir

helfen.

U W, Ziiricher

Rundschau

Religiose Sensation. Nach Tagore
SadhuSundar Shing!
Schade, schade! Und zwar im zwei-
4en Fall noch mehr als im ersten.
Denn Tagore kam im Dienste eines
sanz bestimmten Zweckes: eine
Osten und Westen verbindende Uni-

143

versitit zu griinden und zu diesem
Zwecke im Westen Verbindungen
anzukniipfen. Aber es ist doch ein
«Tagore - Rummel» daraus gewor-
den. Der stille, starke Einfluss, den
Tagore im Westen schon besass und
der ohne Zweifel noch gestiegen



	Werk und Hilfswerk

