Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 3

Artikel: Theosophie oder Reich Gottes? 4., Die Welt ist fur die Bibel eine
andere, als fur die Theosophie - nur die Bibel kennt eigentlich eine
Welt!

Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-134912

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-134912
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

demselben Widerstand und Zorn der Welt aussetzen, die er einst auf
sich genommen hat, und die so, wie Paulus einmal von sich sagt, an
ihrem Fleische erstatten, was mangelt an Triibsalen Christi. Denn
wenn auch Christus sein Erlésungswerk vollbracht hat, so bleibt auch
fiir uns noch etwas in seiner Nachfolge zu tun. Das UnerlGste tritt
uns ja in der Menschenwelt auf Schritt und Tritt entgegen, und noch
gibt es keinen anderen Weg der Erlésung, als den, den uns Christus
gezeigt hat., Nur dort kann etwas geschehen fiir das Reich Gottes,
wo Menschen sind, die sich fiir Gottes Sache opfern kénnen und
Christus folgen auch auf seinem Leidensweg. Wo aber Opfer gebracht
werden, da geht's dem Sieg entgegen, denn da setzen unsichtbare
Kréfte ein, — da kann Er eingreifen mit seiner Kraft und seinem
Leben, der auch die scheinbare Niederlage zum Siege gestalten und
aus dem Tode aufzuerwecken vermag. R.Lejeune

Theosophie oder Reich Gottes?

4, Die Welt ist fiir die Bibel eine andere, als fiir die
Theosophie — nur die Bibel kennt eigentlich eine
Welt!

Das klingt seltsam und ist doch hochbedeutsame Wahrheit. Wir
stossen damit nochmals auf die Tatsache des biblischen
Realismus, die wir schon mehrfach beriihrt haben., Das ist eine
héchst eigenartige Sache, eine Sache von héchster Tragweite und
viel leichter zu fiihlen, als verstandesmissig klar zu machen, ja viel-
leicht iiberhaupt nicht ganz verstandesmissig klar zu machen —
und dies der Natur der Sache nach.

Die Theosophie ist eine Art Idealismus, das heisst: sie er-
blickt den Kern der Wirklichkeit in einer «Idee», einer abstrakten
Wahrheit. Freilich strebt sie dariiber hinaus. Sie will ja, haben wir
selbst gesagt, eine Art Realismus sein. Denn sie redet nicht bloss
von einer Geisteswelt, sondern von einer Geisterwelt, also von einer
Welt, die, scheint es, aus persdnlichen Michten besteht. Aber das
ist nur Schein. Diese Michte haben keinen individuellen Charakter,
sie sind trotz ihrer «persdnlichen» Gestalt doch blosse Verkdrperun-
gen von Begriffen, zu Personen erhobene Ideen. Sie haben etwas
Schattenhaftes, Traumhaftes, Verfliessendes. Die Individualitit,

118



Konkretheit und Tatsichlichkeit der Welt wird aufgehoben. An ihre
Stelle tritt die «Idee», von der sie bloss ein an sich unwesentliches,
auch ungeniigendes Abbild sind. Besonders wird alles materielle und
sinnliche Leben asketisch gering geschédtzt und darum in Geist ver-
wandelt und damit theoretisch und praktisch bekdmpft und vernich-
tet. Man kann auch die Zeit und das Geschehen in der Zeit nicht
brauchen, weil dieses aus dem Schema der Einen Idee herausfillt,
weil es konkret, unerklirbar ist. Die Geschichte in ihrer unerfind-
lichen Tatsdchlichkeit und Einzigartigkeit wird in eine Art Meta-
physik verwandelt, das heisst, sie wird zur blossen Veranschaulichung
der Idee, zu einem blossen Symbol von etwas Anderem. Kein Ereig-
nis hat seinen Sinn in sich selbst; keine historische Personlichkeit
besitzt ein schépferisches Eigenrecht. Alles Einzelne wird von der
f{dee, oder der Gottheit, verschlungen.

Es tritt eben immer wieder der pantheistische Grundzug dieses
Denkens hervor, dessen Formel ist: Hen kai pan (= das Eine ist zu-
gleich das All) und der damit Gott und Welt in Eins setzt. Wie es
bei dieser Denkweise zu gehen pflegt, verschwindet bald Gott, so-
dass nur die Welt iibrig bleibt, oder es bleibt nur Gott iibrig und
die Welt 16st sich als blosser Schein in ihm auf. Es kommt weder zu
einer rechten Wirklichkeit Gottes, noch zu einer rechten Wirklich-
keit der Welt. Alle festen Umrisse fehlen, Eins verfliesst ins Andere.
Das einzelne Wesen als solches 18st sich sozusagen ins Allgemeine
auf. So kommt es auch, trotz allem Bemiihen besonders der moder-
nen Theosophie, auf diesem Boden zu keiner rechten Erfassung und
Begriindung der menschlichen Individualitit, des Sinnes und
Wertes, den in allem Leben, besonders aber im sittlichen, der Ein -
zelne hat. Wieder tut sich ein gewaltiger Gegensatz zwischen
Osten und Westen auf. Der Osten kennt die Individualitit und den
Personlichkeitswert nicht; er ist das Palladium des Westens und die-
ser tut wohl daran, dieses zu hiiten, trotz aller Bereitwilligkeit, vom
Osten zu lernen.})

1) Um keine begriffliche Unklarheit aufkommen zu lassen, bemerke ich
iber meine Auffassung von Persoénlichkeit und individualitidt
folgendes: Sie sind fiir mich nicht gleichbedeutend. Persénlichkeit nenne
ichden unbedingtensittlichen Wert, der jedem einzelnen Men-
schen eigen ist und ihn zu einem unbedingten Selbstz weck macht.
Ihr Gegensatz ist die blosse Sache. Individualitit ist die konkrete

119



Der Westen aber hat diese Wahrheit, kurz gesagt, von der Bibel,
nicht etwa von Griechenland, wie man oft oberflichlicherweise
meint, oder von der Renaissance. Sie ist die Konsequenz des Glau-
bens an den Einen, lebendigen Gott. Die Gotteskindschaft im Sinne
des Neuen Testamentes und der unendliche Wert der Seele sind nur
ein anderer Ausdruck dafiir. Und hier wurzelt nun eben der ganze
Realismus der Bibel, dessen Verstindnis so wichtig ist und dessen
Bedeutung nicht hoch genug eingeschitzt werden kann., Hier sind
die Dinge, was sie sind; sie sind nicht etwas Anderes, sie haben ihr
eigenes Recht, ihren eigenen Wert; jedes trigt insofern die Unend-
lichkeit in sich, aber als fleischgewordene — sie schwebt nicht ab-
strakt als «Begriff> oder «Idee» dariiber. Es steckt nicht hinter der
Pilanze oder dem Tier eine Geisterwelt, die Pflanze ist Pflanze und
das Tier Tier; sie haben als solche ihren Sinn im Zusammenhang aller
Dinge. Die Welt wird nicht in Spuk und Schatten aufgeltst, sie liegt
im Tageslicht, vertraut und eindeutig, wenn auch unendlich tief,
von gottlichem Schopfungsglanz strahlend, aber nicht in der Gott-
heit untergehend. Jedes Wesen griisst uns in der Herrlichkeit seiner
individuellen Art, als das, was es ist. Auch das materielle und sinn-
liche Leben hat seine Art, sein Recht, seine Schonheit und Gb6ttlich-
keit. Die Welt wird unendlich reich, plastisch, konkret, lebensvoll
und nur darin dann auch voll Geheimnis und Wunder.

Aus diesem Realismus strémt das Leben der Welt. Er allein macht
eine Kunst und Wissenschaft méglich; er allein gibt dem irdischen
Leben Sinn und Wert; er allein ermutigt zum Tun; er allein schaff{
die Méoglichkeit einer wirklichen Geschichte, wihrend die Thecso-
phie allem Leben das Blut aussaugt, eben weil es ihm jene Indivi-
dualitit und Konkretheit nimmt, worin das Geheimnis des Lebens
ruht, sodass man den Gegensatz mit Recht auf die letzte Formel brin-

Form, worin dieser unbedingte Wert, der bei ailen geistigen Wesen der
gleiche ist, in dem Einzelnen annimmt. Es gibt auch eine rein natur -
hafte Individualitit; sittliche Individualitit entsteht nur durch die
Verbindung des unbedingten Wertes, also der Persénlichkeit, mit jener.

Das indische, also das echt theosophische Denken, leugnet beides: die
Personlichkeit und die Individualitit. Es schreibt keiner einzeinen Erschei-
nung unbedingten Wert zu und ebensowenig ist ihm individuelle Ge-
staltung Ideal, sondern die Auilosung des Individuellen und Konkreten ins
gestaltlos Allgemeine.

120




gen darf: Leben und Tod, Wachsein und Schlaf, Tag und Nacht.

Sagen wir nun: dieser Realismus schafft erst eine Welt. Hier
16st sich weder die Welt in Gott auf noch Gott in der Welt, viel-
mehr kommt es hier zu einer vollen Wirklichkeit Gottes und damit
zu einer vollen Wirklichkeit der Welt. Beides gehort aufs innigste
zusammen, was eine Wahrheit von grosser Tragweite ist, die hier im
iibrigen nur angedeutet sein soll. Gott selbst ist keine «Idee», son-
dern eine Tatsache, unableitbar und unerklirbar, und so ist die Welt
im Ganzen und Einzelnen. Es hingt alle Weltkultur, im hochsten
Sinne, am Gottesglauben und zwar am biblischen.

Das ist der wunderbare Sinn und die gewaltige Bedeutung beson-
ders des biblischen Schépfungsglaubens. Dieser Glaube,
der wegen seiner Kindlichkeit je und je modernen philosophischen
Geistern verichtlich vorkommt, ist gerade in dieser Kindlichkeit die
Grundwahrheit der Welt und er ist in seiner Kindlichkeit auch tief-
sinniger als jede andere Auffassung. Die Welt hat, weil sie die
Schépfung Gottes ist, als Ganzes ihren fest umrissenen Sinn und ihr
strahlendes Eigenrecht und jedes einzelne Glied der Welt nimmt
daran Teil. Sie ist im letzten Grunde unerklirbar, der begrifflichen
Auflésung unzuginglich, einfach eine Tatsache, ein Wunder, wie
jede Schépfung ein Wunder ist. Denn sie ist Tat, nicht logisch not- .
wendiger Ausfluss einer Grundidee; nicht Entwicklung in diesem
Sinne, sondern stets neues Werden; nicht Notwendigkeit, sondern
Freiheit.

Dieses schopferische Wesen aber geht auch auf den Menschen
iiber, Auch er kann schaffen, kann Neues setzen. Auch er ist
nicht bloss Marionette einer Idee oder gar eines Fatums, habe
dieses nun feinere oder grobere Gestalt, er ist frei, soll es, kann es
sein, Es gibt kein Fatum, der Ring des Geschehens ist nicht ge-
schlossen, Gott und Menschen fithren als Mitarbeiter die Schépfung
fort.

So bekommt das sittliche Leben erst seinen vollen Sinn. Es gibt
hier eine Tat, weil es eine Tatsichlichkeit gibt. Es gibt einen kon-
kreten Titer, nicht bloss eine abstrakte Ordnung, deren Illustration
er wire. Das einzelne Tun trdgt Unendlichkeitscharakter in sich. Es
gibt ein wirkliches Geschehen; denn das Werden, die Zeit, hat Wirk-
lichkeit und ist nicht bloss triigerischer Schein. Es gibt kein Fatum,

121



das sittliche Leben atmet im Element der Freiheit, in dem allein es
gedeihen kann. Darum gibt es auch Schuld und Verantwortlichkeit.
Es gibt damit erst recht eine Geschichte, sowohl fiir den Einzelnen
als fiir die Menschheit: diese Geschichte hat einen Sinn in sich
selbst, trotz ihres héheren Zusammenhangs; sie ist an einem Ziel
orientiert und hat darin das Gericht.

Diese ganze Wahrheit wird durch die Theosophie zwar nicht einfach
geleugnet, aber ins Schattenhafte verwandelt und damit vollig
entwertet. Denn sie kennt nicht den lebendigen und persénlichen
Gott und seine Schépfung. Was sie etwa Schépiung nennt, ist eben,
wie wir schon angedeutet haben, bloss Entwicklung, das heisst, die
notwendige Entfaltung einer Idee oder eines Schicksals, nicht Tat
der Freiheit, nicht Tatsdchlichkeit. Ein wirkliches Geschehen, durch
das Neues gesetzt wird, gibt es da gar nicht. Das Werden ist Schein
und Trug, ein Schauspiel im {iblen Sinn. Die Geschichte wird ein
Spiel kosmischer Michte und die Menschheit deren Spielball. Wie-
der geraten wir ins Reich der Schatten. Ob die Theosophie sich in
einzelnen Formen dagegen wehre, sie muss ihrem innersten Wesen
nach immer wieder auf diese Bahn geraten, die im Nichts endet. Sie
mauss sich in sich selbst verzehren und auflésen.

Mit dem Satz, der Mensch werde in der Theosophie ein Spielball
kosmischer Méichte, sind wir zu einem weitern Hauptpunkte gelangt:

4, Der Mensch spielt in der Bibel eine ganz andere
Rolle, alsinder Theosophie —

und zwar, um es gleich zu sagen, die Hauptrolle und nicht eine
Nebenrolle.

Auch damit stossen wir auf einen wichtigen Punkt, der schwer
bloss verstandesmissig und begrifflich darzulegen ist, sondern vor
allem empfunden werden sollte. Nach der Theosophie wird der
Mensch sozusagen ein blosser Anhang der Geisterwelt. Er mag zu
dieser aufsteigen, hdher und héher bis zu Gott und zur Gottwerdung,
aber als Mensch in seiner konkreten Art ist er etwas ganz Unter-
geordnetes. Ganz anders wieder die Bibel. Auch hier tut sich ein
Zug kund, den man selten gewahrt, wohl darum, weil er uns so
selbstverstindlich ist: die Grosse des Menschen. Das klingt tiber-

122



raschend, weil eine gewisse Art von Christentum uns daran gewohnt.
hat, in der Herabsetzung und Geringschdtzung des Menschen eine
Ausserung echt christlicher Frommigkeit zu sehen. Es ist auch zu-
zugeben, dass die Grosse des Menschen, wie die Bibel sie versteht,
nicht eine ist, die er gleichsam aus sich selbst hitte, nicht ein Tita-
nentum oder ein naturhaftes Ubermenschentum — aber es ist darumr
nur eine noch iiberlegenere Grésse. Der Mensch ist Kind, Sohn
Gottes; er ist Gottes Mitarbeiter, Mitkdmpfer. Er ist der Mittel-
punkt der Welt. Denn er ist das Bild Gottes. Ob es in andern Wel-
ten, auf andern Sternen auch «Menschen» gibt, ist also gleichgiltig,
der Mensch ist sozusagen ein kosmisches Wesen, der Mittelpunkt
der ganzen Welt und ihrer Geschichte.

Eristalso auchmehr als die Geisterwelt, Das muss
in aller Stirke ausgesprochen sein. Das ist durchaus der Sinn der
Bibel. Der Mensch steht dort {iber den «Engeln», den guten, wie
den bosen. Die Engel sind Gottes Diener, er ist sein Sohn. Gott wird
Mensch, nicht «Geist». Jesus ist als Gottes Sohn der Menschensohn.
Am Menschen und mit dem Menschen entscheidet sich das Schick-
sal des Reiches Gottes. Der Mensch ist die Krone der Schépfung, der
bisherigen und der kiinftigen.

Eine wunderbare Anschauung! Wieder sagen wir: Unsere ganze
Kultur beruht auf dieser Schitzung des Menschen in seiner Konkret-
heit und Tatséchlichkeit, auf der Heiligkeit des Menschen, die im
letzten Grunde Ehrfurcht vor Gott im Menschen ist.

Ist das Anmassung? Es kann auch Demut sein, Kindlichkeit vor
Gott und Briiderlichkeit gegen den Menschen, und der Hochmut
konnte leicht auf der andern Seite sein.

Eine Geisterwelt braucht trotz dieser zentralen Stellung des Men-
schen im Reiche Gottes nicht geleugnet zu werden. Nur ist das Ver-
héltnis so, dass fiir die Theosophie der Mensch ein Anhang der
Geisterwelt ist, fiir die Bibel aber die Geisterwelt ein Anhang des
Menschen.

Wie das gemeint ist, muss allerdings noch klarer gemacht werden.
Wir sind nun aber wohl so weit, dass wir jetzt einen vorldufigen
Abschluss machen diirfen, indem wir die Hauptsache aussprechen:

123



6. Christus ist nach der Bibel etwas ganz Anderes als
nach der Theosophie.

Es gibt, wie wir gesehen haben, eine Theosophie, die in gewissem
Sinne christlich sein will, indem sie Christus und das Christentum in
den Mittelpunkt ihrer Konstruktion riickt, und die sogar den An-
spruch erhebt, dem Christentum eine neue, diesem so nétige Begriin-
dung zu verschaffen, Es gibt Christen, die 'das als frohe Botschait
nehmen und sogar bekannte Theologen sind darauf hineingefallen.

Ich sage «hineingefallen»; denn in Wirklichkeit kann es nach un-
serer Meinung nicht leicht eine schlimmere Gefahr fiir das Christen-
tum geben, als seine Verwandlung in Theosophie. Es sei schon Ge-
sagtes wiederholt. Wenn die Theosophie behauptet, sie wolle nur
gleichsam ein neuer Weltanschauungsrahmen fiir die einzelnen Re-
ligionen, also auch fiir das Christentum, sein, ohne deren Eigenart
anzutasten, so ist zu antworten: dieser Rahmen ist so wichtig, dass
er den ganzen Charakter des Geméildes bestimmt. Ohne Bild und
damit schirfer gesagt: wer sich mit der theosophischen Denkweise
einldsst und sie grundsitzlich billigt, muss sie auch auf die einzelnen
Religionen anwenden, muss also auch das Christentum theosophisch
auslegen., Er kann nicht anders.

Das heisst aber das Christentum aufheben. Es wird namlich in die
alldemeine Religionsgeschichte aufgeldst, Christus ist nach theoso-
phischer Auffassung das mehr oder weniger personifizierte Prin-
zip aller Religion. Das wére an sich zwar noch nichts, was ein
Christ zuriickweisen miisste, aber das Verhiltnis gestaltet sich so,
dass Jesus doch eigentlich nur eine mehr oder weniger zufillige Ver-
kérperung jener Christuswahrheit wird. Nach dem Neuen Testament
und allem tieferen Selbstverstindnis des Christentums ist Jesus, oder
Christus in Jesus, die Wahrheit, nicht nur eine Wahrheit. Er ist
in gewissem Sinne freilich die Erfiillung alles Suchens der Re-
ligionen, aber doch auch wieder ihr Gegensatz, ihre Aufhebung. Er
ist eine neue Schépfung von absoluter Eigenart, seine Wahrheit
darum eine absolute, nicht bloss relative. Er ist vor allem wieder
eine Tatsache, eine ganz konkrete Erscheinung, ein Mensch, nicht
eine Idee oder ein verkdrperter Mythus. Dies ist er aber fiir die
Theosophie und das ist ihre gewaltige Gefahr. Sie saugt der unend-

124




lich konkreten Erscheinung Christi und seiner Sache das Lebens-
blut aus und fithrt sie in das Schatten- und Traumreich der Mytho-
logie hiniiber.

Damit sind wir nun wohl zum Herzpunkt des ganzen Gegensatzes
gelangt und sprechen das letzte Wort aus.

Wir haben die Theosophie in ihrem besonderen Wesen als einen
der grossen Typen der geistigen Méglichkeiten geschildert, und das
Bild, das wir so gewonnen, durch die weiteren Ausfithrungen fort-
wihrend verdeutlicht, Umgekehrt haben wir eine total andere Denk-
weise im Gegensatz dazu bisher mehr in einzelnen Ziigen dargestellt
und stehen nun vor der Aufgabe, dieses Gegenbild endgiltig zu
umreissen und damit, prinzipiell wenigstens, unser Schlussurteil iiber
das Verhiltnis von Christentum und Theosophie zu féllen.

In drei Formen bietet sich die héchste Wahrheit dem Menschen-
geiste dar. Die eine ist der Mythus, das heisst, die dichterische
Gestaltung der Wahrheit aus den Triumen des Menschenherzens
heraus. Daraus entsteht eine Mythologie, eine erdichtete gott-
liche Welt voll Herrlichkeit und Tiefsinn und voll Wust und Will-
kiir. Das ist die Art der heidnischen Religionen,

Der zweite Weg ist der der Id e e, das heisst, der Erfassung der
Wahrheit in Form eines Denkens, sei dieses nun mehr ein Schauen
oder eine logische Arbeit. Daraus entsteht ein Idealismus voll
geistigen Glanzes und voll kiinstlicher Konstruktion. Es ist der Weg
der Philosophie.

Die Theosophie ist eine Verbindung beider Wege, jedoch unter
Vorwalten des erstern. |

Von diesen Wegen ist wohl zu sagen, dass sie gewiss die Wahr-
heit nicht ganz verfehlen werden, dass sie gewiss etwas von ihrem
Licht an sich tragen. Man mag mit dem Evangelium nach Johannes
erkliren, dass sie den gbéttlichen Logos, oder «das Wort», wie die
deutsche Bibel sagt, in sich enthalten.

Aber nun heisst es im Johannesevangelium?) weiter und es spricht
damit den Sinn der ganzen Bibel aus: «Und das Wort ward Fleischs.
Damit ist der Fortschritt von Mythus und der Idee zu Jesus Christus
in weltgeschichtlichem Stil bezeichnet und damit auch der Unter-
schied von Theosophie und Reich Gottes. Was vorher bloss Mythus

1} Joh. 1, 1 if.
125



und Idee, das heisst, Dichtung, Traum, Spiel der Phantasie, Erzeug-
nis menschlichen Denkens und menschlichen Sehnens ist, in Jesus
wird es Wahrheit, Wirklichkeit, feste Tatsache. An Stelle von My-
4thus und Idee tritt der lebendige Gott und seine Geschichte mit dem
Menschen, die in Jesus Christus ihren Mittelpunkt und Gipfel hat;
was vorher sich in den Wolkenrdumen der Phantastik bewegte, wird
.schlichte menschliche Wirklichkeit; was in den Mysterien getrdumt
wurde, tritt heraus, als reale Kraft und Tatsache, in den hellen Tag
des menschlichen Wesens.

Wieder stehen wir vor einer Wahrheit von unermesslicher Trag-
wreite fiir das Verstindnis der Geschichte, der Religion und aller
‘menschlichen Probleme. Nur einige Ziige aus ihrer Fiille konnen wir
andeuten.

Nun tritt das Christentum, besonders nach seiner biblischen Ge-
-gtalt, rein und in seiner ganzen wunderbaren Eigenart hervor, Es ist
nicht bloss die Fortsetzung der alldemeinen Geschichte der Religion,
-sondern eine durchaus besondere Welt, mit eigenem Gang, eigener
Geschichte, eigenem Recht. Jesus ist, wie gesagt, in gewissem Sinne
die Erfiilllung des Sehnens der Vélker, aber auch seine Aufhebung.
Nicht zieht ihn die Religionsgeschichte in sich hinein, sondern er 16st
die Religionsgeschichte auf. Nicht verwandelt er sich in eine My-
‘thologie, sondern er macht aller Mythologie ein Ende. An die Stelle
‘des Spiels der Gotter und Geister tritt die menschliche Geschichte
mit ihrer Konkretheit und sittlichen Einfachheit. Mythus und Idee
-erweisen sich bloss als Vorahnung dieser Wahrheit und gehen in ihr
auf. Das Wort wird Fleisch.

Damit héngt ein Anderes zusammen. Mythus und Idee sind Gebilde
des menschlichen Dichtens und Denkens, aber Jesus Christus und
das Reich Gottes ist eine Tatsache, und zwar eine Tatsache von
Gott, ein Ausfluss seines Wesens und eine Wirkung seiner Herr-
schaft. Sie sind nicht von der Art der Welt, stammen aus einer an-
dern Ordnung der Dinge, als die Erscheinungen der Welt. Sie sind in
diesem Sinne fibernatiirlich und darum fiir das bloss natiir-
liche Wesen des Menschen anstdssig, seinem Willen zuwider und
‘seinem Verstande unfasslich. Sie sind Offenbarung; sie stammen aus
der Welt des lebendigen und heiligsen Gottes, der anders ist als die
‘Welt, die von ihm geschaffene, aber auch von ihm abgekommene.

126



Das ist die Auffassung der Bibel und des tieferen Christentums.
Dem gegeniiber erscheinen Mythus und Idee als Werk des Men-
schen, als Ausdruck seines Suchens und Sehnens. Gewiss ist die-
ses von Gott in die Menschenseele gelegt, gewiss ist es nicht ohne
Wahrheit, gewiss hat es Teil am «Logos», aber es bleibt doch im
Bereich des Menschlichen haften, vermischt sich mit Menschlichem,
bleibt ungestilltes Sehnen, bleibt menschliches Machen, psychisches
Wesen und kann in grosse Verwirrung geraten, in Wahn und Aber-
glauben versinken und ebensogut dem Schlimmsten dienen, wie dem
Besten.

Damit ist das Heidentum im Unterschied zum Christen-
tum charakterisiert. Heidentum ist Weltvergottung, Naturvergot-
tung, Menschenvergottung, Gotzendienst. Es ist nicht von der
‘Wahrheit verlassen, aber es ist immer in Gefahr, in Phantastik und
dimonische Verkehrtheit zu verfallen. Es gewidhrt keinen voilen
Frieden und keine volle Erlésung. Diese kann nur ein Gott geben,
der iiber der Welt ist, wenn er auch in die Welt kommt. Nur
im Reich des lebendigen Gottes, der unser Vater ist, nur in Christus,
wird es Tag fiir die Seele. Hier erlést der wirkliche Gott,
der Gott, der Fleisch wird. ‘

Und noch eine andere Folgerung ziehen wir. Diese Wirklichkeit
Gottes nennen wir eben Reich Gottes. Es ist die Welt, die
von Gott herkommt und mit ihren Realititen den Menschen um-
fasst. Aber das Dichten und Denken des menschlichen Geistes
konnen wir Religion nennen. Es ist das Gleiche was Vinet
meint, wenn er das Erste la religion de Dieu und das Zweite
la religion de l'homme nennt. Darum ist Religion etwas vbllig
anderes, als Reich Gottes. Religion ist menschliches Tun und
Denken, Reich Gottes gottliche Wirklichkeit. Religion ist Gefiihl,
Theorie, Konstruktion, Reich Gottes ist Tatsdchlichkeit, ist ein
Zustand — der Zustand, wo Gott Wirklichkeit wird in der Erfiil-
lung seines Willens. Religion ist einem inneren Gesetz nach Suchen
des Jenseits, des eigenen Heils, Reich Gottes die Herrschaft Gottes
iiber alle Wirklichkeit und damit erst die volle Erlésung des Men-
schen, Religion fiihrt in eine Traum- und Schattenwelt, Reich Gottes
ist mit der Wirklichkeit Gottes auch die der Welt und des Menschen

127



" — und zwar ihre g6ttliche Wirklichkeit. Es ist eine aus Gott
wiedergeborene Welt.

7. Vorlaufiger Abschluss des Urteils.

Durch diese Gesichtspunkte ist unser Urteil iiber die Theosophie
und besonders ihr Verhiltnis zum Christentum bestimmt.

Die Theosophie ist fiir uns eine religiose Art, die wir vorchrisi-
lich oder ausserchristlich nennen miissen. Auch das Wort Heiden -
tum diirfen wir in diesem Sinne auf sie anwenden. Sie liegt im
Reiche der Idee und noch mehr des Mythus und kennt noch nicht den
vollen Tag, der durch die grosse Wendung herbeigefithrt wurde:
«Das Wort ward Fleisch». Sie kennt nicht den lebendigen, heiligen
schopferischen, persdnlichen Gott der Bibel und seine Welt. Drum
bleibt sie im Lande der Sehnsucht, der Schatten und ihres Trugs. Sie
ist Religion , das heisst also: ein Aufquellen der Méchte, die in
der Psyche des Menschen nach hdherem Leben, nach dem Un-
bedingten, Ewigen, nach Gott verlangen, aber sie bleibt, als Religion,
im Reiche dieser Psyche befangen. Mit der Religion teilt sie das
Schicksal, dass sie Wahrheit und Irrtum, Licht und Finsternis, Segen
und Fluch, Himmel und Hbélle, G6ttliches und Dimonisches in aller-
lei Mischungen vereinigt. Sie ist Menschenwerk und Menschen-
weisheit, also wirklich Anthropo-Sophie und nicht eigentlich Theo-
Sophie.t) Darum bleibt sie im letzten Grund tief unbefriedigend,
darum artet sie so leicht in immer wildere Phantastik aus und wird
fiir den religidsen Ernst zur Spielerei.

Sie ist Menschenwerk und Menschenkunst. Damit hingt schliess-
lich die Gefahr zusammen, die ihre feinste und grosste zugleich ist:
die Selbstvergottung Dass die Seele aller Theosophie im
Grunde das Eritis sicut Deus der Schlange sei, haben wir schon ein-
mal erklért. Es ist eine uralte Intuition, dass es ein Wissensverlangen
gebe, dessen offenes oder verborgenes Motiv sei, sich Gott gleich
zu setzen, die Gottheit, wie die Bibel sagt, sich als «Raub» anzueig-
nen, Dieses Wissenwollen ist ein Machtdrang, der sich sogar Gott
zu Diensten machen, sich {iber Gott erheben will. Darum soll dieses
Wissen sich in Magie verwandeln, in {ibernatiirliche Macht uad

1) Theos = Gott; Anthropos — Mensch; Sophie = Weisheit.
128



Kunst, Es scheint mir nicht zu leugnen, dass dies in gréberer oder
feinerer, vielleicht allerfeinster Form, auch das Motiv der Theosophie
ist, Sie besitzt darum das Verlockende alles Unerlaubten, alles Lu-
ziferischen. Thre Geheim-Weisheit soll zur Geheim-Kunst fithren, Sie
gesteht das durchaus selber. Wen sollte eine solche Verheissung
nicht verfiihren?

Aber gerade hier tritt der Gegensatz zur biblischen Art wieder
ganz schroff zutage. Nichts erscheint der Bibel frevelhafter als sol-
ches Wissen und solche Kunst, Wie sie in der Geschichte vom Siin-
denfall, deren Wahrheit und Tiefsinn unerschopflich ist, jenes Wis-
sen als dimonisch und das Streben darnach als Ungehorsam gegen
Gott verurteilt und es in anderen Formen, als «Weisheit der Welt»,
fiir Torheit vor Gott erklirt, so betrachtet sie vollends alle Magie,
das heisst Zauberei, als Siinde der Siinde. Denn sie ist ihr G&tzen-
dienst in besonders schlimmer Form. Die Bibel zieht hier eine ganz
scharie, manchen fast unbegreiflich scharfe Linie. Sie schneidet eine
ganze Welt unerbittlich ab. Aber dieser Schnitt ist die Rettung der
Welt von der Herrschaft der Dimonen. Dieser Schnitt befreit die
Seele vom Bann des Schicksals und der Knechtschaft unter dunkle
Méchte. Dieser Schnitt trennt die Tagwelt des Glaubens von der
Nachtwelt des Aberglaubens; dieser Schnitt vernichtet die furchtbare
Gewalt des religidsen Machtdranges und macht die Seele frei fiir
‘den Dienst Gottes und des Menschen in Freiheit und Liebe.

Damit er nicht umsonst geschehen sei, miissen wir die Theosophie
als Ganzes schroff von uns weisen. Weit davon entfernt, dass sie
dem Christentum eine Hilfe und Stiitze wire, ist sie ihm eine ge-
fahrliche Versuchung. Sie ist ein Teil der ewigen Versuchung Christi.
Wenn Christus den Versucher abweist mit seiner Weisheit und
Kunst, die ihm Macht des sozialen, religibsen und politischen
Zaubers verschaffen will, so weist er auch die Theosophie ab. «Da
liess ihn der Versucher und Engel kamen und dienten ihm.»

8, Eine Milderung des Urteils, die zugleich eine
Verschiarfung bedeutet.
Ist dieses Urteil nicht zu scharf? Sollte eine Erscheinung, die

nach unserer eigenen Auffassung im Grunde doch hoher und edler
Natur ist, nicht doch auch einen Teil Wahrheit enthalten?

129



Gewiss! Wir haben diese Momente der Wahrheit an ihr reichlich
hervorgehoben. Nun wollen wir aber in dieser Beziehung noch einen
Zug ans Licht stellen, auf den es vor allem ankommt.

Wir haben die Theosophie auf die Seite der «Idee» gestellt, in das
Reich des «Mythus», und damit in eine Welt der Abstraktheit, der
Phantastik, der Schatten. Wir vermissten an ihr jenen héchsten Rea-
lismus des Reiches Gottes, den lebendigen Gott, das Personlichkeits-
wesen Gottes und des Menschen, eine wirkliche Schépfung und eine
wirkliche Geschichte. Es 16ste sich immer wieder die Welt in Gott
oder Gott in die Welt, das Konkrete ins Allgemeine und die Tat ins
Fatum auf. Aber wir mussten stets anerkennen, dass etwas von
der Wahrheit des Reiches Gottes immerhin in der Theosophie er-
scheine, wenn auch nur schattenhaft. Man kénnte uns wirklich mit
Recht einwenden, dass ja die Theosophie die Welt als ein Reich der
Geister sehe, dass sie eine Schépfung kenne und die Wahrheit sich
in einem grossartigen Geschichtsverlauf entfalten lasse, und dass sie
fiir diese grosse Geschichte der Welten wie fiir die des einzelnen
Menschen Tat und Schuld als Grundelemente annehme.

Was sagen wir nun dazu?

Wir sagen: Die Theosophie hat eine Doppelgestalt. Sie vertritt tat-
sdchlich die Wahrheit, die Wahrheit des Reiches Gottes. Darin be-
ruht ja wohl ihre tiefere Bedeutung fiir unsere Zeit, wie freilich auch
ihre Verfithrungskunst, Sie ist dem Idealismus in gewisser Hinsicht
iiberlegen, eben durch ihren Realismus.

So mildern wir unser Urteil iiber sie. Aber sollte diese Milderung
nicht zugleich eine Verschirfung sein? Bedeutet nicht dieses Wahr-
heitselement eben die grosse Gefahr der Bewegung? Denn diese
Wahrheit ist in ihr eben doch entstellt, verdunkelt, mit fremden
Elementen versetzt. Darum gerade ist sie ein Hemmnis fiir die echte
Gestalt der Wahrheit, Darum stammt sie aus dem Reiche des Ver-
suchers. Denn nur edle Gestalten, nur Gestalten, die der Wahrheit
bis zur Taduschung #hnlich sehen, sind verfithrerisch. Um dieser
Scheinwahrheit willen miissen wir sie erst recht von uns weisen.

Das leitet uns zu einer letzten Erérterung in diesem besondern
Zusammenhang {iber.

130



9.Ein Zugestindnis,das doch keines ist: die Theo-
sophie der Bibel

Wir haben bisher vielleicht das Stirkste, was die Theosophie fiir
sich einwenden kann, verschwiegen. Immer haben wir der Theosophie
die Bibel gegeniibergestellt. Aber kann uns der Gegner nicht gerade
an diesem Punkte fassen? Kann er nicht triumphierend ausrufen:
«Als ob nicht gerade die Bibel voll Theosophie wire! Als ob nicht
gerade die Bibel die Theosophie rechtfertigte!»

Paulus erklart doch (1. Kor. 1, 24 und 30 und 2, 7) Christus als Theo-
sophie (Theou Sophian) als Gottesweisheit oder auch als Weisheit
von Gott (Sophian apo Theou). Er behauptet, dass der Geist alle
Dinge erforsche, auch die Tiefen der Gottheit. (1. Kor. 2, 10.) Im
Kolosserbrief steht die beriihmte Stelle, dass in Christus alle Schitze
der Weisheit und Erkenntnis verborgen seien (Kol. 2, 2—3), und der
Brief stellt zum Teil eine «christliche Theosophie» dar. Ein Strom
von Theosophie geht durch das ganze Neue Testament, durch die
ganze Bibel. Die Bibel glaubt offenkundig an eine Welt guter und
béser Geister aller Art. Sie kennt auch eine Magie, freilich die
weisse statt die schwarze — was anders bedeuten denn die Wunder?

Was sagen wir dazu?

Gewiss verhilt es sich so. Auch die Bibel kennt eine Theosophie.
Aber was fiir eine und in was fiir einem Sinne?

Das ist ganz klar und folgendes dariiber zu sagen.

Erstens: Wenn man jene Stellen des Paulus anfiihrt, so darf man
die Hauptsache nicht vergessen, dass siendmlich der Theo-
sophie entgegengestellt werden! Das, was wir bis-
her Theosophie genannt haben und kiinftig wieder so nennen wer-
den, nennt Paulus dort Kosmo-Sophie (Welt-Weisheit) und An-
thropo-Sophie (Menschen-Weisheit).t) Es handelt sich bei Paulus um
die Ablehnung jeder menschlichen Weisheit, die sich an die Stelle jener
gottlichen setzen will, die im fleischgewordenen Christus und beson-
ders in seinem Kreuze erscheint, das den Juden ein Argernis und
den Griechen eine Torheit, ihm aber Gottes Kraft und Gottes Weis-
heit (Theou Sophia) ist. «<Denn das Térichte Gottes ist weiser als die

1) Vergleiche 1. Kor. 1, 20 und 2, 5.
131



Menschen und das Schwache Gottes stirker als die Menschen».
Er stellt die rauhe, unverniinftige (alogische) Tatsache des Kreu-
zes und des «armen Jesus» der glinzenden Philosophie der Welt ge-
geniiber, die durch die Ubersetzung in die «Idee» das Kreuz Christi
entleert. Diese Weisheit ist Torheit vor Gott. Die Weisheit Gottes
hat es so geordnet, dass die W elt nicht durch die Weisheit Gott
erkennt, vielmehr in ihrer Weisheit zu schanden wird. Das ist die
Demokratie des Evangeliums, das nicht den Weisen «nach dem
Fleisch», den Michtigen und Wohlgebornen, sondern den weltlich
Unedlen und Verachteten, den Kleinen und Geringen zugénglich
ist. Jene Weisheit aber (die wir mit der heutigen Theosophie ruhig
gleichsetzen diirfen), ist im Grunde gar nicht Theosophie, das heisst,
Weisheit Gottes, sondern Weisheit der Welt, der Menschen,
Weishejt dieser Erde und ihrer Herrscher, das heisst, ddémonische
Weisheit. Sie ist religiser Intellektualismus, dessen Wurzel stets
in einer Art von Heidentum liegt.

Das ist die Meinung des Paulus, wie der ganzen Bibel, iiber die
Theosophie. Und was sagt vollends Christus selberi): «Ich danke dir,
Vater, dass du dieses den Klugen und Weisen verborgen, aber den
Unmiindigen offenbart hast. Ja, so ist es dein Wohlgefallen.»

Zweitens: Aber was soll denn die Ankiindigung der Theosophie,
die man selber hat, im Gegensatz zu jener andern?

Hier tritt wieder jene Wahrheit in ihr Recht, die das Zentrum des
Evangeliums ist: «<Das Wort ward Fleisch». Denn die Meinung ist: Je-
sus Christus ist die wahre Theosophie, das heisst Weisheit Gottes.
In ihm ist alles Verlangen nach voller Erkenntnis Gottes erfiillt. Er
ist der Sinn der Geschichte. Alle andere Theosophie ist abgetan!
Die Theosophie der Bibel ist die Aufhebung der Theosophie.

Gewiss, es gibt eine geheimnisvolle Erkenntnis Gottes, auch sei-
ner Tiefen. Das ist eben das, was in Christus erschlossen ist, «was
kein Auge gesehen und kein Ohr geh6rt hat und inkeines Men-
schen Herz gekommen ist, Gott aber bereitet hat denen,
die ihn lieben.»?) Diese Schitze der Weisheit und Erkenntnis er-
schliesst den Gl4dubigen der heilige Geist. Aber das ist etwas vollig
Anderes als die Theosophie.

Davon ist bald wieder zu reden,

1) Matth. 11, 25—26. 2) 1. Kor. 2, 9—10.
132




Drittens: Es gibt nach der Bibel freilich eine Geisterwelt.
Wer wollte das leugnen? Es kommt bloss darauf an, was fiir eine
Rolle sie spielt, Dariiber haben wir uns schon ausgesprochen: Genau
die entgegengesetzte wie in der Theosophie. Die Geisterwelt bildet
in der Bibel den Hintergrund des auf die Erde kommenden Reiches
Gottes, in der Theosophie den Vordergrund einer Geheimlehre; sie
spielt dort neben Gott und den Menschen keine wesentliche Rolle,
wihrend in der Theosophie Gott und Mensch von ihr verdringt wer-
den. Aller Engel und Diamonenkultus ist der Bibel Gbtzendienst,
Aberglaube, und wird von ihr geichtet; so auch das Geistersuchen.

Endlich — zum Vierten — ist auch das Wunder im Sinne der
Bibel, vor allem im Sinne Jesu, ungefihr das Gegenteil der Magie;
es ist ein Beweis der Macht Gottes, nicht des Menschen.
Nichts hat Jesus schirfer getadelt, als die Mirakelsucht, der das
Wunder eben Zauber ist.

So zeigt sich klar: Das Zugestindnis ist keins. Die Theosophie der
Bibel ist die stirkste Authebung der Theosophie.

Es bleibt dabei: Bibel und Theosophie sind zwei verschiedene
Welten, Tag und Nacht, Wesen und Schein, Wirklichkeit und Schat-
Christentum und Theosophie gehen grundsidtzlich geurteilt
nicht zusammen, L.Ragaz

(Fortsetzung folgt.)

Werk und Hilfswerk")

« Solange der Einzelne nicht den Mut hat, die heutige Ge-
sellschaft sich selbst zu iiberlassen und ihrem Verderb, noch
nicht die Kraft hat, sich dieser Gegenwart zu verschliessen,
so lange er auf sie einwirken, ihr helien, ihre Schiden bessern
will, steht er noch in ihr befangen. Mit ihr verstrickt — wie
wollte er ihr helfen? Ihr enthoben — warum sollte er ihr
helfen? » : Emil Roniger

II
Gewiss, wer aus tiefen Leiden und Zweifeln kommt und dann
glaubt, ein Licht zu sehen, méchte davon zeugen — und dann «stam-

1) Wir freuen uns sehr, dass durch diese Auseinandersetzung mit dem
im Januarheft erschienenen Aufsatz iiber « Gemeinschait » von Roniger

133



	Theosophie oder Reich Gottes? 4., Die Welt ist für die Bibel eine andere, als für die Theosophie - nur die Bibel kennt eigentlich eine Welt!

