
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 3

Artikel: Theosophie oder Reich Gottes? 4., Die Welt ist für die Bibel eine
andere, als für die Theosophie - nur die Bibel kennt eigentlich eine
Welt!

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134912

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134912
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


demselben Widerstand und Zorn der Welt aussetzen, die er einst auf

sich genommen hat, und die so, wie Paulus einmal von sich sagt, an
ihrem Fleische erstatten, was mangelt an Trübsalen Christi. Denn

wenn auch Christus sein Erlösungswerk vollbracht hat, so bleibt auch

für uns noch etwas in seiner Nachfolge zu tun, Das Unerlöste tritt
uns ja in der Menschenwelt auf Schritt und Tritt entgegen, und noch

gibt es keinen anderen Weg der Erlösung, als den, den uns Christus

gezeigt hat. Nur dort kann etwas geschehen für das Reich Gottes,

wo Menschen sind, die sich für Gottes Sache opfern können und
Christus folgen auch auf seinem Leidensweg, Wo aber Opfer gebracht
werden, da geht's dem Sieg entgegen, denn da setzen unsichtbare
Kräfte ein, — da kann Er eingreifen mit seiner Kraft und seinem
Leben, der auch die scheinbare Niederlage zum Siege gestalten und

aus dem Tode aufzuerwecken vermag, R, L e j e u n e

Theosophie oder Reich Gottes?
4. D i e Welt ist für die Bibel eine andere, als für die
Theosophie — nur die Bibel kennt eigentlich eine

Welt!
Das klingt seltsam und ist doch hochbedeutsame Wahrheit. Wir

stossen damit nochmals auf die Tatsache des biblischen
Realismus, die wir schon mehrfach berührt haben. Das ist eine
höchst eigenartige Sache, eine Sache von höchster Tragweite und
viel leichter zu fühlen, als verstandesmässig klar zu machen, ja
vielleicht überhaupt nicht ganz verstandesmässig klar zu machen —
und dies der Natur der Sache nach.

Die Theosophie ist eine Art Idealismus, das heisst: sie
erblickt den Kern der Wirklichkeit in einer «Idee», einer abstrakten
Wahrheit. Freilich strebt sie darüber hinaus. Sie will ja, haben wir
selbst gesagt, eine Art Realismus sein. Denn sie redet nicht bloss

von einer Geisteswelt, sondern von einer Geisterwelt, also von einer
Welt, die, scheint es, aus persönlichen Mächten besteht. Aber das

ist nur Schein. Diese Mächte haben keinen individuellen Charakter,
sie sind trotz ihrer «persönlichen» Gestalt doch blosse Verkörperungen

von Begriffen, zu Personen erhobene Ideen. Sie haben etwas
Schattenhaftes, Traumhaftes, Verfliessendes, Die Individualität,

118



Konkretheit und Tatsächlichkeit der Welt wird aufgehoben. An ihre
Stelle tritt die «Idee», von der sie bloss ein an sich unwesentliches,
auch ungenügendes Abbild sind, Besonders wird alles materielle und
sinnliche Leben asketisch gering geschätzt und darum in Geist
verwandelt und damit theoretisch und praktisch bekämpft und vernichtet.

Man kann auch die Zeit und das Geschehen in der Zeit nicht
brauchen, weil dieses aus dem Schema der Einen Idee herausfällt,
weil es konkret, unerklärbar ist. Die Geschichte in ihrer unerfindlichen

Tatsächlichkeit und Einzigartigkeit wird in eine Art
Metaphysik verwandelt, das heisst, sie wird zur blossen Veranschaulichung
der Idee, zu einem blossen Symbol von etwas Anderem. Kein Ereignis

hat seinen Sinn in sich selbst; keine historische Persönlichkeit
besitzt ein schöpferisches Eigenrecht. Alles Einzelne wird von der
Idee, oder der Gottheit, verschlungen.

Es tritt eben immer wieder der pantheistische Grundzug dieses

Denkens hervor, dessen Formel ist: Hen kai pan das Eine ist
zugleich das All) und der damit Gott und Welt in Eins setzt. Wie es

bei dieser Denkweise zu gehen pflegt, verschwindet bald Gott,
sodass nur die Welt übrig bleibt, oder es bleibt nur Gott übrig und
die Welt löst sich als blosser Schein in ihm auf. Es kommt weder zu
einer rechten Wirklichkeit Gottes, noch zu einer rechten Wirklichkeit

der Welt. Alle festen Umrisse fehlen, Eins verfliesst ins Andere,
Das einzelne Wesen als solches löst sich sozusagen ins Allgemeine
auf. So kommt es auch, trotz allem Bemühen besonders der modernen

Theosophie, auf diesem Boden zu keiner rechten Erfassung und
Begründung der menschlichen Individualität, des Sinnes und
Wertes, den in allem Leben, besonders aber im sittlichen, der
Einzelne hat. Wieder tut sich ein gewaltiger Gegensatz zwischen
Osten und Westen auf. Der Osten kennt die Individualität und den
Persönlichkeitswert nicht; er ist das Palladium des Westens und dieser

tut wohl daran, dieses zu hüten, trotz aller Bereitwilligkeit, vom
Osten zu lernen.1)

1) Um keine begriffliche Unklarheit aufkommen zu lassen, bemerke ich
über meine Auffassung von Persönlichkeit und Individualität
folgendes: Sie sind für mich nicht gleichbedeutend. Persönlichkeit nenne
ich den unbedingten sittlichen Wert, der jedem einzelnen
Menschen eigen ist und ihn zu einem unbedingten Selbstzweck macht.
Ihr Gegensatz ist die blosse Sache. Individualität ist die konkrete

119



r ^ï* j

Der Westen aber hat diese Wahrheit, kurz gesagt, von der Bibel,
nicht etwa von Griechenland, wie man oft oberflächlicherweise

meint, oder von der Renaissance. Sie ist die Konsequenz des Glaubens

an den Einen, lebendigen Gott. Die Gotteskindschaft im Sinne

des Neuen Testamentes und der unendliche Wert der Seele sind nur
ein anderer Ausdruck dafür. Und hier wurzelt nun eben der ganze
Realismus der Bibel, dessen Verständnis so wichtig ist und dessen

Bedeutung nicht hoch genug eingeschätzt werden kann. Hier sind
die Dinge, was sie sind; sie sind nicht etwas Anderes, sie haben ihr
eigenes Recht, ihren eigenen Wert; jedes trägt insofern die
Unendlichkeit in sich, aber als fleischgewordene — sie schwebt nicht
abstrakt als «Begriff» oder «Idee» darüber. Es steckt nicht hinter der
Pflanze oder dem Tier eine Geisterwelt, die Pflanze ist Pflanze und
das Tier Tier; sie haben als solche ihren Sinn im Zusammenhang aller
Dinge. Die Welt wird nicht in Spuk und Schatten aufgelöst, sie liegt
im Tageslicht, vertraut und eindeutig, wenn auch unendlich tief,
von göttlichem Schöpfungsglanz strahlend, aber nicht in der Gottheit

untergehend. Jedes Wesen grüsst uns in der Herrlichkeit seiner
individuellen Art, als das, was es ist. Auch das materielle und sinnliche

Leben hat seine Art, sein Recht, seine Schönheit und Göttlichkeit.

Die Welt wird unendlich reich, plastisch, konkret, lebensvoll
und nur darin dann auch voll Geheimnis und Wunder.

Aus diesem Realismus strömt das Leben der Welt. Er allein macht
eine Kunst und Wissenschaft möglich; er allein gibt dem irdischen
Leben Sinn und Wert; er allein ermutigt zum Tun; er allein schafft
die Möglichkeit einer wirklichen Geschichte, während die Thecso-
phie allem Leben das Blut aussaugt, eben weil es ihm jene
Individualität und Konkretheit nimmt, worin das Geheimnis des Lebens
ruht, sodass man den Gegensatz mit Recht auf die letzte Formel brin-

Form, worin dieser unbedingte Wert, der bei allen geistigen Wesen der
gleiche ist, in dem Einzelnen annimmt. Es gibt auch eine rein naturhafte

Individualität; sittliche Individualität entsteht nur durch die
Verbindung des unbedingten Wertes, also der Persönlichkeit, mit jener.

Das indische, also das echt theosophische Denken, leugnet beides: die
Persönlichkeit und die Individualität. Es schreibt keiner einzelnen Erscheinung

unbedingten Wert zu und ebensowenig ist ihm individuelle
Gestaltung Ideal, sondern die Auflösung des Individuellen und Konkreten ins
gestaltlos Allgemeine.

120



flFW'fi^«^-:» f™.*v '

gen darf: Leben und Tod, Wachsein und Schlaf, Tag und Nacht.

Sagen wir nun: dieser Realismus schafft erst eine Welt. Hier
löst sich weder die Welt in Gott auf noch Gott in der Welt,
vielmehr kommt es hier zu einer vollen Wirklichkeit Gottes und damit

zu einer vollen Wirklichkeit der Welt. Beides gehört aufs innigste
zusammen, was eine Wahrheit von grosser Tragweite ist, die hier im
übrigen nur angedeutet sein soll, Gott selbst ist keine «Idee»,
sondern eine Tatsache, unableitbar und unerklärbar, und so ist die Welt
im Ganzen und Einzelnen. Es hängt alle Weltkultur, im höchsten

Sinne, am Gottesglauben und zwar am biblischen.
Das ist der wunderbare Sinn und die gewaltige Bedeutung besonders

des biblischen Schöpfungsglaubens. Dieser Glaube,
der wegen seiner Kindlichkeit je und je modernen philosophischen
Geistern verächtlich vorkommt, ist gerade in dieser Kindlichkeit die
Grundwahrheit der Welt und er ist in seiner Kindlichkeit auch

tiefsinniger als jede andere Auffassung. Die Welt hat, weil sie die

Schöpfung Gottes ist, als Ganzes ihren fest umrissenen Sinn und ihr
strahlendes Eigenrecht und jedes einzelne Glied der Welt nimmt
daran Teil, Sie ist im letzten Grunde unerklärbar, der begrifflichen
Auflösung unzugänglich, einfach eine Tatsache, ein Wunder, wie
jede Schöpfung ein Wunder ist. Denn sie ist Tat, nicht logisch
notwendiger Ausfluss einer Grundidee ; nicht Entwicklung in diesem
Sinne, sondern stets neues Werden; nicht Notwendigkeit, sondern
Freiheit.

Dieses schöpferische Wesen aber geht auch auf den Menschen
über, Auch er kann schaffen, kann Neues setzen. Auch er ist
nicht bloss Marionette einer Idee oder gar eines Fatums, habe
dieses nun feinere oder gröbere Gestalt, er ist frei, soll es, kann es

sein. Es gibt kein Fatum, der Ring des Geschehens ist nicht
geschlossen, Gott und Menschen führen als Mitarbeiter die Schöpfung
fort.

So bekommt das sittliche Leben erst seinen vollen Sinn. Es gibt
hier eine Tat, weil es eine Tatsächlichkeit gibt. Es gibt einen
konkreten Täter, nicht bloss eine abstrakte Ordnung, deren Illustration
er wäre. Das einzelne Tun trägt Unendlichkeitscharakter in sich. Es

gibt ein wirkliches Geschehen; denn das Werden, die Zeit, hat
Wirklichkeit und ist nicht bloss trügerischer Schein. Es gibt kein Fatum,

121



'

das sittliche Leben atmet im Element der Freiheit, in dem allein es

gedeihen kann. Darum gibt es auch Schuld und Verantwortlichkeit.
Es gibt damit erst recht eine Geschichte, sowohl für den Einzelnen
als für die Menschheit: diese Geschichte hat einen Sinn in sich

selbst, trotz ihres höheren Zusammenhangs; sie ist an einem Ziel
orientiert und hat darin das Gericht.

Diese ganze Wahrheit wird durch die Theosophie zwar nicht einfach

geleugnet, aber ins Schattenhafte verwandelt und damit völlig
entwertet. Denn sie kennt nicht den lebendigen und persönlichen
Gott und seine Schöpfung. Was sie etwa Schöpfung nennt, ist eben,

wie wir schon angedeutet haben, bloss Entwicklung, das heisst, die

notwendige Entfaltung einer Idee oder eines Schicksals, nicht Tat
der Freiheit, nicht Tatsächlichkeit, Ein wirkliches Geschehen, durch
das Neues gesetzt wird, gibt es da gar nicht. Das Werden ist Schein
und Trug, ein Schauspiel im üblen Sinn. Die Geschichte wird ein

Spiel kosmischer Mächte und die Menschheit deren Spielball. Wieder

geraten wir ins Reich der Schatten. Ob die Theosophie sich in
einzelnen Formen dagegen wehre, sie muss ihrem innersten Wesen
nach immer wieder auf diese Bahn geraten, die im Nichts endet, Sie

muss sich in sich selbst verzehren und auflösen.
Mit dem Satz, der Mensch werde in der Theosophie ein Spielball

kosmischer Mächte, sind wir zu einem weitern Hauptpunkte gelangt:

4. D e r Mensch spielt in der Bibel eine ganz andere
Rolle, als in der Theosophie —

und zwar, um es gleich zu sagen, die Hauptrolle und nicht eine
Nebenrolle.

Auch damit stossen wir auf einen wichtigen Punkt, der schwer
bloss verstandesmässig und begrifflich darzulegen ist, sondern vor
allem empfunden werden sollte. Nach der Theosophie wird der
Mensch sozusagen ein blosser Anhang der Geisterwelt. Er mag zu
dieser aufsteigen, höher und höher bis zu Gott und zur Gottwerdung,
aber als Mensch in seiner konkreten Art ist er etwas ganz
Untergeordnetes. Ganz anders wieder die Bibel. Auch hier tut sich ein
Zug kund, den man selten gewahrt, wohl darum, weil er uns so
selbstverständlich ist: die Grösse des Menschen. Das klingt über-

122



raschend, weil eine gewisse Art von Christentum uns daran gewöhnt
hat, in der Herabsetzung und Geringschätzung des Menschen eine

Äusserung echt christlicher Frömmigkeit zu sehen. Es ist auch

zuzugeben, dass die Grösse des Menschen, wie die Bibel sie versteht,
nicht eine ist, die er gleichsam aus sich selbst hätte, nicht ein Tita-
nentum oder ein naturhaftes Übermenschentum — aber es ist darum

nur eine noch überlegenere Grösse, Der Mensch ist Kind, Sohn

Gottes; er ist Gottes Mitarbeiter, Mitkämpfer. Er ist der Mittelpunkt

der Welt. Denn er ist das Bild Gottes. Ob es in andern Welten,

auf andern Sternen auch «Menschen» gibt, ist also gleichgiltig,
der Mensch ist sozusagen ein kosmisches Wesen, der Mittelpunkt
der ganzen Welt und ihrer Geschichte.

Er ist al so auch mehr als die Geisterwelt. Das muss
in aller Stärke ausgesprochen sein. Das ist durchaus der Sinn der
Bibel. Der Mensch steht dort über den «Engeln», den guten, wie
den bösen. Die Engel sind Gottes Diener, er ist sein Sohn. Gott wird
Mensch, nicht «Geist». Jesus ist als Gottes Sohn der Menschensohn.

Am Menschen und mit dem Menschen entscheidet sich das Schicksal

des Reiches Gottes. Der Mensch ist die Krone der Schöpfung, der

bisherigen und der künftigen.
Eine wunderbare Anschauung! Wieder sagen wir: Unsere ganze

Kultur beruht auf dieser Schätzung des Menschen in seiner Konkretheit

und Tatsächlichkeit, auf der Heiligkeit des Menschen, die im
letzten Grunde Ehrfurcht vor Gott im Menschen ist.

Ist das Anmassung? Es kann auch Demut sein, Kindlichkeit vor
Gott und Brüderlichkeit gegen den Menschen, und der Hochmut
könnte leicht auf der andern Seite sein.

Eine Geisterwelt braucht trotz dieser zentralen Stellung des
Menschen im Reiche Gottes nicht geleugnet zu werden. Nur ist das
Verhältnis so, dass für die Theosophie der Mensch ein Anhang der
Geisterwelt ist, für die Bibel aber die Geisterwelt ein Anhang des
Menschen.

Wie das gemeint ist, muss allerdings noch klarer gemacht werden.
Wir sind nun aber wohl so weit, dass wir jetzt einen vorläufigen
Abschluss machen dürfen, indem wir die Hauptsache aussprechen:

123



:

6. Christus ist nach der Bibel etwas ganz Anderes als
nach der Theosophie.

Es gibt, wie wir gesehen haben, eine Theosophie, die in gewissem
Sinne christlich sein will, indem sie Christus und das Christentum in
den Mittelpunkt ihrer Konstruktion rückt, und die sogar den

Anspruch erhebt, dem Christentum eine neue, diesem so nötige Begründung

zu verschaffen. Es gibt Christen, die 'das als frohe Botschaft
nehmen und sogar bekannte Theologen sind darauf hineingefallen.

Ich sage «hineingefallen»; denn in Wirklichkeit kann es nach

unserer Meinung nicht leicht eine schlimmere Gefahr für das Christentum

geben, als seine Verwandlung in Theosophie. Es sei schon

Gesagtes wiederholt. Wenn die Theosophie behauptet, sie wolle nur
gleichsam ein neuer Weltanschauungsrahmen für die einzelnen
Religionen, also auch für das Christentum, sein, ohne deren Eigenart
anzutasten, so ist zu antworten: dieser Rahmen ist so wichtig, dass

er den ganzen Charakter des Gemäldes bestimmt. Ohne Bild und
damit schärfer gesagt: wer sich mit der theosophischen Denkweise
einlässt und sie grundsätzlich billigt, muss sie auch auf die einzelnen
Religionen anwenden, muss also auch das Christentum theosophisch
auslegen. Er kann nicht anders.

Das heisst aber das Christentum aufheben. Es wird nämlich in die

allgemeine Religionsgeschichte aufgelöst, Christus ist nach theoso-
phischer Auffassung das mehr oder weniger personifizierte Prinzip

aller Religion, Das wäre an sich zwar noch nichts, was ein
Christ zurückweisen müsste, aber das Verhältnis gestaltet sich so,
dass Jesus doch eigentlich nur eine mehr oder weniger zufällige
Verkörperung jener Christuswahrheit wird. Nach dem Neuen Testament
und allem tieferen Selbstverständnis des Christentums ist Jesus, oder
Christus in Jesus, d i e Wahrheit, nicht nur eine Wahrheit. Er ist
in gewissem Sinne freilich die Erfüllung alles Suchens der
Religionen, aber doch auch wieder ihr Gegensatz, ihre Aufhebung. Er
ist eine neue Schöpfung von absoluter Eigenart, seine Wahrheit
darum eine absolute, nicht bloss relative. Er ist vor allem wieder
eine Tatsache, eine ganz konkrete Erscheinung, ein Mensch, nicht
eine Idee oder ein verkörperter Mythus. Dies ist er aber für die
Theosophie und das ist ihre gewaltige Gefahr. Sie saugt der unend-

124



-V i / ,;
^

î

lieh konkreten Erscheinung Christi und seiner Sache das Lebensblut

aus und führt sie in das Schatten- und Traumreich der Mythologie

hinüber.
Damit sind wir nun wohl zum Herzpunkt des ganzen Gegensatzes

gelangt und sprechen das letzte Wort aus.
Wir haben die Theosophie in ihrem besonderen Wesen als einen

der grossen Typen der geistigen Möglichkeiten geschildert, und das

Bild, das wir so gewonnen, durch die weiteren Ausführungen
fortwährend verdeutlicht. Umgekehrt haben wir eine total andere Denkweise

im Gegensatz dazu bisher mehr in einzelnen Zügen dargestellt
und stehen nun vor der Aufgabe, dieses Gegenbild endgiltig zu
umreissen und damit, prinzipiell wenigstens, unser Schlussurteil über
das Verhältnis von Christentum und Theosophie zu fällen.

In drei Formen bietet sich die höchste Wahrheit dem Menschengeiste

dar. Die eine ist der Mythus, das heisst, die dichterische
Gestaltung der Wahrheit aus den Träumen des Menschenherzens
heraus. Daraus entsteht eine Mythologie, eine erdichtete
göttliche Welt voll Herrlichkeit und Tiefsinn und voll Wust und Willkür.

Das ist die Art der heidnischen Religionen.
Der zweite Weg ist der der Idee, das heisst, der Erfassung der

Wahrheit in Form eines Denkens, sei dieses nun mehr ein Schauen
oder eine logische Arbeit. Daraus entsteht ein Idealismus voll
geistigen Glanzes und voll künstlicher Konstruktion. Es ist der Weg
der Philosophie.

Die Theosophie ist eine Verbindung beider Wege, jedoch unter
Vorwalten des erstem.

Von diesen Wegen ist wohl zu sagen, dass sie gewiss die Wahrheit

nicht ganz verfehlen werden, dass sie gewiss etwas von ihrem
Licht an sich tragen. Man mag mit dem Evangelium nach Johannes
erklären, dass sie den göttlichen Logos, oder «das Wort», wie die
deutsche Bibel sagt, in sich enthalten.

Aber nun heisst es im Johannesevangelium1) weiter und es spricht
damit den Sinn der ganzen Bibel aus: «Und das Wort ward Fleisch».
Damit ist der Fortschritt von Mythus und der Idee zu Jesus Christus
in weltgeschichtlichem Stil bezeichnet und damit auch der Unterschied

von Theosophie und Reich Gottes. Was vorher bloss Mythus
*) Joh. 1, 1 ff.

125



* '-'V'**

und Idee, das heisst, Dichtung, Traum, Spiel der Phantasie, Erzeugnis

menschlichen Denkens und menschlichen Sehnens ist, in Jesus

wird es Wahrheit, Wirklichkeit, feste Tatsache. An Stelle von
Mythus und Idee tritt der lebendige Gott und seine Geschichte mit dem

Menschen, die in Jesus Christus ihren Mittelpunkt und Gipfel hat;

was vorher sich in den Wolkenräumen der Phantastik bewegte, wird
schlichte menschliche Wirklichkeit; was in den Mysterien geträumt
wurde, tritt heraus, als reale Kraft und Tatsache, in den hellen Tag
des menschlichen Wesens.

Wieder stehen wir vor einer Wahrheit von unermesslicher Tragweite

für das Verständnis der Geschichte, der Religion und aller
menschlichen Probleme. Nur einige Züge aus ihrer Fülle können wir
andeuten.

Nun tritt das Christentum, besonders nach seiner biblischen
Gestalt, rein und in seiner ganzen wunderbaren Eigenart hervor. Es ist
nicht bloss die Fortsetzung der allgemeinen Geschichte der Religion,
sondern eine durchaus besondere Welt, mit eigenem Gang, eigener
Geschichte, eigenem Recht, Jesus ist, wie gesagt, in gewissem Sinne
die Erfüllung des Sehnens der Völker, aber auch seine Aufhebung,
Nicht zieht ihn die Religionsgeschichte in sich hinein, sondern er löst
die Religionsgeschichte auf. Nicht verwandelt er sich in eine
Mythologie, sondern er macht aller Mythologie ein Ende, An die Stelle
des Spiels der Götter und Geister tritt die menschliche Geschichte
mit ihrer Konkretheit und sittlichen Einfachheit. Mythus und Idee
erweisen sich bloss als Vorahnung dieser Wahrheit und gehen in ihr
auf. Das Wort wird Fleisch.

Damit hängt ein Anderes zusammen. Mythus und Idee sind Gebilde
des menschlichen Dichtens und Denkens, aber Jesus Christus und
das Reich Gottes ist eine Tatsache, und zwar eine Tatsache von
Gott, ein Ausfluss seines Wesens und eine Wirkung seiner
Herrschaft. Sie sind nicht von der Art der Welt, stammen aus einer
andern Ordnung der Dinge, als die Erscheinungen der Welt. Sie sind in
diesem Sinne übernatürlich und darum für das bloss natürliche

Wesen des Menschen anstössig, seinem Willen zuwider und
seinem Verstände unfasslich. Sie sind Offenbarung; sie stammen aus
der Welt des lebendigen und heiligen Gottes, der anders ist als die
Welt, die von ihm geschaffene, aber auch von ihm abgekommene.

126



Das ist die Auffassung der Bibel und des tieferen Christentums.
Dem gegenüber erscheinen Mythus und Idee als Werk des

Menschen, als Ausdruck seines Suchens und Sehnens. Gewiss ist dieses

von Gott in die Menschenseele gelegt, gewiss ist es nicht ohne

Wahrheit, gewiss hat es Teil am «Logos», aber es bleibt doch im
Bereich des Menschlichen haften, vermischt sich mit Menschlichem,
bleibt ungestilltes Sehnen, bleibt menschliches Machen, psychisches
Wesen und kann in grosse Verwirrung geraten, in Wahn und
Aberglauben versinken und ebensogut dem Schlimmsten dienen, wie dem

Besten.

Damit ist das Heidentum im Unterschied zum Christentum
charakterisiert. Heidentum ist Weltvergottung, Naturvergot-

tung, Menschenvergottung, Götzendienst. Es ist nicht von der
Wahrheit verlassen, aber es ist immer in Gefahr, in Phantastik und
dämonische Verkehrtheit zu verfallen. Es gewährt keinen vollen
Frieden und keine volle Erlösung, Diese kann nur ein Gott geben,
der über der Welt ist, wenn er auch i n die Welt kommt. Nur
im Reich des lebendigen Gottes, der unser Vater ist, nur in Christus,
wird es Tag für die Seele. Hier erlöst der wirkliche Gott,
der Gott, der Fleisch wird.

Und noch eine andere Folgerung ziehen wir. Diese Wirklichkeit
Gottes nennen wir eben Reich Gottes. Es ist die Welt, die

von Gott herkommt und mit ihren Realitäten den Menschen um-
fasst. Aber das Dichten und Denken des menschlichen Geistes
können wir Religion nennen. Es ist das Gleiche was Vinet
meint, wenn er das Erste la religion de Dieu und das Zweite
la religion de l'homme nennt. Darum ist Religion etwas völlig
anderes, als Reich Gottes. Religion ist menschliches Tun und
Denken, Reich Gottes göttliche Wirklichkeit. Religion ist Gefühl,
Theorie, Konstruktion, Reich Gottes ist Tatsächlichkeit, ist ein
Zustand — der Zustand, wo Gott Wirklichkeit wird in der Erfüllung

seines Willens. Religion ist einem inneren Gesetz nach Suchen
des Jenseits, des eigenen Heils, Reich Gottes die Herrschaft Gottes
über alle Wirklichkeit und damit erst die volle Erlösung des
Menschen. Religion führt in eine Traum- und Schattenwelt, Reich Gottes
ist mit der Wirklichkeit Gottes auch die der Welt und des Menschen

127



::*tM!' ^,../-' - a-*^ '^/

— und zwar ihre göttliche Wirklichkeit. Es ist eine aus Gott
wiedergeborene Welt.

7. Vorläufiger Abschluss des Urteils.
Durch diese Gesichtspunkte ist unser Urteil über die Theosophie

und besonders ihr Verhältnis zum Christentum bestimmt.
Die Theosophie ist für uns eine religiöse Art, die wir vorchristlich

oder ausserchristlich nennen müssen. Auch das Wort Heidentum
dürfen wir in diesem Sinne auf sie anwenden. Sie liegt im

Reiche der Idee und noch mehr des Mythus und kennt noch nicht den

vollen Tag, der durch die grosse Wendung herbeigeführt wurde:
«Das Wort ward Fleisch». Sie kennt nicht den lebendigen, heiligen
schöpferischen, persönlichen Gott der Bibel und seine Welt, Drum
bleibt sie im Lande der Sehnsucht, der Schatten und ihres Trugs. Sie

ist Religion das heisst also: ein Aufquellen der Mächte, die in
der Psyche des Menschen nach höherem Leben, nach dem

Unbedingten, Ewigen, nach Gott verlangen, aber sie bleibt, als Religion,
im Reiche dieser Psyche befangen. Mit der Religion teilt sie das

Schicksal, dass sie Wahrheit und Irrtum, Licht und Finsternis, Segen
und Fluch, Himmel und Hölle, Göttliches und Dämonisches in allerlei

Mischungen vereinigt. Sie ist Menschenwerk und Menschenweisheit,

also wirklich Anthropo-Sophie und nicht eigentlich Theo-
Sophie.1) Darum bleibt sie im letzten Grund tief unbefriedigend,
darum artet sie so leicht in immer wildere Phantastik aus und wird
für den religiösen Ernst zur Spielerei.

Sie ist Menschenwerk und Menschenkunst. Damit hängt schliesslich

die Gefahr zusammen, die ihre feinste und grösste zugleich ist:
die Selbstvergottung. Dass die Seele aller Theosophie im
Grunde das Eritis sicut Deus der Schlange sei, haben wir schon einmal

erklärt. Es ist eine uralte Intuition, dass es ein Wissensverlangen
gebe, dessen offenes oder verborgenes Motiv sei, sich Gott gleich
zu setzen, die Gottheit, wie die Bibel sagt, sich als «Raub» anzueignen.

Dieses Wissenwollen ist ein Machtdrang, der sich sogar Gott
zu Diensten machen, sich über Gott erheben will. Darum soll dieses
Wissen sich in Magie verwandeln, in übernatürliche Macht und

1) Theos Gott; Anthropos Mensch; Sophie Weisheit.

128



Kunst. Es scheint mir nicht zu leugnen, dass dies in gröberer oder

feinerer, vielleicht allerfeinster Form, auch das Motiv der Theosophie
ist. Sie besitzt darum das Verlockende alles Unerlaubten, alles Lu-
ziferischen. Ihre Geheim-Weisheit soll zur Geheim-Kunst führen, Sie

gesteht das durchaus selber. Wen sollte eine solche Verheissung
nicht verführen?

Aber gerade hier tritt der Gegensatz zur biblischen Art wieder

ganz schroff zutage. Nichts erscheint der Bibel frevelhafter als
solches Wissen und solche Kunst, Wie sie in der Geschichte vom
Sündenfall, deren Wahrheit und Tiefsinn unerschöpflich ist, jenes Wissen

als dämonisch und das Streben darnach als Ungehorsam gegen
Gott verurteilt und es in anderen Formen, als «Weisheit der Welt»,
für Torheit vor Gott erklärt, so betrachtet sie vollends alle Magie,
das heisst Zauberei, als Sünde der Sünde. Denn sie ist ihr Götzendienst

in besonders schlimmer Form. Die Bibel zieht hier eine ganz
scharfe, manchen fast unbegreiflich scharfe Linie. Sie schneidet eine

ganze Welt unerbittlich ab. Aber dieser Schnitt ist die Rettung der
Welt von der Herrschaft der Dämonen, Dieser Schnitt befreit die
Seele vom Bann des Schicksals und der Knechtschaft unter dunkle
Mächte. Dieser Schnitt trennt die Tagwelt des Glaubens von der
Nachtwelt des Aberglaubens; dieser Schnitt vernichtet die furchtbare
Gewalt des religiösen Machtdranges und macht die Seele frei für
den Dienst Gottes und des Menschen in Freiheit und Liebe,

Damit er nicht umsonst geschehen sei, müssen wir die Theosophie
als Ganzes schroff von uns weisen. Weit davon entfernt, dass sie
dem Christentum eine Hilfe und Stütze wäre, ist sie ihm eine
gefährliche Versuchung. Sie ist ein Teil der ewigen Versuchung Christi.
Wenn Christus den Versucher abweist mit seiner Weisheit und
Kunst, die ihm Macht des sozialen, religiösen und politischen
Zaubers verschaffen will, so weist er auch die Theosophie ab. «Da
Hess ihn der Versucher und Engel kamen und dienten ihm.»

8, Eine Milderung des Urteils, die zugleich eine
Verschärfung bedeutet,

Ist dieses Urteil nicht zu scharf? Sollte eine Erscheinung, die
nach unserer eigenen Auffassung im Grunde doch hoher und edler
Natur ist, nicht doch auch einen Teil Wahrheit enthalten?

129



Gewiss! Wir haben diese Momente der Wahrheit an ihr reichlich

hervorgehoben. Nun wollen wir aber in dieser Beziehung noch einen

Zug ans Licht stellen, auf den es vor allem ankommt.

Wir haben die Theosophie auf die Seite der «Idee» gestellt, in das

Reich des «Mythus», und damit in eine Welt der Abstraktheit, der

Phantastik, der Schatten. Wir vermissten an ihr jenen höchsten
Realismus des Reiches Gottes, den lebendigen Gott, das Persönlichkeitswesen

Gottes und des Menschen, eine wirkliche Schöpfung und eine

wirkliche Geschichte. Es löste sich immer wieder die Welt in Gott
oder Gott in die Welt, das Konkrete ins Allgemeine und die Tat ins

Fatum auf. Aber wir mussten stets anerkennen, dass etwas von
der Wahrheit des Reiches Gottes immerhin in der Theosophie
erscheine, wenn auch nur schattenhaft, Man könnte uns wirklich mit
Recht einwenden, dass ja die Theosophie die Welt als ein Reich der
Geister sehe, dass sie eine Schöpfung kenne und die Wahrheit sich

in einem grossartigen Geschichtsverlauf entfalten lasse, und dass sie

für diese grosse Geschichte der Welten wie für die des einzelnen
Menschen Tat und Schuld als Grundelemente annehme.

Was sagen wir nun dazu?

Wir sagen: Die Theosophie hat eine Doppelgestalt. Sie vertritt
tatsächlich die Wahrheit, die Wahrheit des Reiches Gottes. Darin
beruht ja wohl ihre tiefere Bedeutung für unsere Zeit, wie freilich auch
ihre Verführungskunst. Sie ist dem Idealismus in gewisser Hinsicht
überlegen, eben durch ihren Realismus,

So mildern wir unser Urteil über sie. Aber sollte diese Milderung
nicht zugleich eine Verschärfung sein? Bedeutet nicht dieses
Wahrheitselement eben die grosse Gefahr der Bewegung? Denn diese
Wahrheit ist in ihr eben doch entstellt, verdunkelt, mit fremden
Elementen versetzt. Darum gerade ist sie ein Hemmnis für die echte
Gestalt der Wahrheit, Darum stammt sie aus dem Reiche des
Versuchers. Denn nur edle Gestalten, nur Gestalten, die der Wahrheit
bis zur Täuschung ähnlich sehen, sind verführerisch. Um dieser
Scheinwahrheit willen müssen wir sie erst recht von uns weisen.

Das leitet uns zu einer letzten Erörterung in diesem besondern
Zusammenhang über.

130



9. Ein Zugeständnis, das db eh keines ist: die Theo¬
sophie der Bibel.

Wir haben bisher vielleicht das Stärkste, was die Theosophie für
sich einwenden kann, verschwiegen. Immer haben wir der Theosophie
die Bibel gegenübergestellt. Aber kann uns der Gegner nicht gerade

an diesem Punkte fassen? Kann er nicht triumphierend ausrufen:
«Als ob nicht gerade die Bibel voll Theosophie wäre! Als ob nicht
gerade die Bibel die Theosophie rechtfertigte!»

Paulus erklärt doch (1. Kor. 1, 24 und 30 und 2, 7) Christus! als
Theosophie (Theou Sophian) als Gottesweisheit oder auch als Weisheit
von Gott (Sophian apo Theou). Er behauptet, dass der Geist alle

Dinge erforsche, auch die Tiefen der Gottheit. (1. Kor, 2, 10,) Im
Kolosserbrief steht die berühmte Stelle, dass in Christus alle Schätze
der Weisheit und Erkenntnis verborgen seien (Kol. 2, 2—3), und der
Brief stellt zum Teil eine «christliche Theosophie» dar. Ein Strom
von Theosophie geht durch das ganze Neue Testament, durch die

ganze Bibel. Die Bibel glaubt offenkundig an eine Welt guter und
böser Geister aller Art. Sie kennt auch eine Magie, freilich die
weisse statt die schwarze — was anders bedeuten denn die Wunder?

Was sagen wir dazu?

Gewiss verhält es sich so. Auch die Bibel kennt eine Theosophie.
Aber was für eine und in was für einem Sinne?

Das ist ganz klar und folgendes darüber zu sagen.

Erstens: Wenn man jene Stellen des Paulus anführt, so darf man
die Hauptsache nicht vergessen, dass sie nämlich der
Theosophie entgegengestellt werden! Das, was wir bisher

Theosophie genannt haben und künftig wieder so nennen werden,

nennt Paulus dort Kosmo-Sophie (Welt-Weisheit) und
Anthropo-Sophie (Menschen-Weisheit).1) Es handelt sich bei Paulus um
die Ablehnung jeder menschlichen Weisheit, die sich an die Stelle jener
göttlichen setzen will, die im fleischgewordenen Christus und besonders

in seinem Kreuze erscheint, das den Juden ein Ärgernis und
den Griechen eine Torheit, ihm aber Gottes Kraft und Gottes Weisheit

(Theou Sophia) ist. «Denn das Törichte Gottes ist weiser als die

x) Vergleiche 1. Kor. 1, 20 und 2, 5.

131



v WV

Menschen und das Schwache Gottes stärker als die Menschen».

Er stellt die rauhe, unvernünftige (alogische) Tatsache des Kreuzes

und des «armen Jesus» der glänzenden Philosophie der Welt
gegenüber, die durch die Übersetzung in die «Idee» das Kreuz Christi
entleert. Diese Weisheit ist Torheit vor Gott. Die Weisheit Gottes
hat es so geordnet, dass die Welt nicht durch die Weisheit Gott
erkennt, vielmehr in ihrer Weisheit zu schänden wird. Das ist die

Demokratie des Evangeliums, das nicht den Weisen «nach dem

Fleisch», den Mächtigen und Wohlgebornen, sondern den weltlich
Unedlen und Verachteten, den Kleinen und Geringen zugänglich
ist. Jene Weisheit aber (die wir mit der heutigen Theosophie ruhig
gleichsetzen dürfen), ist im Grunde gar nicht Theosophie, das heisst,
Weisheit Gottes, sondern Weisheit der Welt, der Menschen,

Weishejt dieser Erde und ihrer Herrscher, das heisst, dämonische

Weisheit. Sie ist religiöser Intellektualismus, dessen Wurzel stets

in einer Art von Heidentum liegt.
Das ist die Meinung des Paulus, wie der ganzen Bibel, über die

Theosophie, Und was sagt vollends Christus selber1): «Ich danke dir,
Vater, dass du dieses den Klugen und Weisen verborgen, aber den

Unmündigen offenbart hast. Ja, so ist es dein Wohlgefallen.»
Zweitens: Aber was soll denn die Ankündigung der Theosophie,

die man selber hat, im Gegensatz zu jener andern?

Hier tritt wieder jene Wahrheit in ihr Recht, die das Zentrum des

Evangeliums ist: «Das Wort ward Fleisch». Denn die Meinung ist: Jesus

Christus ist die wahre Theosophie, das heisst Weisheit Gottes.
In ihm ist alles Verlangen nach voller Erkenntnis Gottes erfüllt. Er
ist der Sinn der Geschichte. Alle andere Theosophie ist abgetan!
Die Theosophie der Bibel ist die Aufhebung der Theosophie,

Gewiss, es gibt eine geheimnisvolle Erkenntnis Gottes, auch seiner

Tiefen. Das ist eben das, was in Christus erschlossen ist, «was
kein Auge gesehen und kein Ohr gehört hat und in keines
Menschen Herz gekommen ist, Gott aber bereitet hat denen,
die ihn lieben,»2) Diese Schätze der Weisheit und Erkenntnis er-
schliesst den Gläubigen der heilige Geist. Aber das ist etwas völlig
Anderes als die Theosophie.

Davon ist bald wieder zu reden.

*) Matth. 11. 25—26. 2) 1. Kor. 2, 9—10.

132



"r^flK-^r^ï"~ ^; ;^;"3~" ¦'¦-'<";¦

Drittens: Es gibt nach der Bibel freilich eine Geisterwelt.
Wer wollte das leugnen? Es kommt bloss darauf an, was für eine

Rolle sie spielt. Darüber haben wir uns schon ausgesprochen: Genau

die entgegengesetzte wie in der Theosophie. Die Geisterwelt bildet
in der Bibel den Hintergrund des auf die Erde kommenden Reiches

Gottes, in der Theosophie den Vordergrund einer Geheimlehre; sie

spielt dort neben Gott und den Menschen keine wesentliche Rolle,
während in der Theosophie Gott und Mensch von ihr verdrängt werden.

Aller Engel und Dämonenkultus ist der Bibel Götzendienst,
Aberglaube, und wird von ihr geächtet; so auch das Geistersuchen.

Endlich — zum Vierten — ist auch das Wunder im Sinne der
Bibel, vor allem im Sinne Jesu, ungefähr das Gegenteil der Magie;
es ist ein Beweis der Macht Gottes, nicht des Menschen.
Nichts hat Jesus schärfer getadelt, als die Mirakelsucht, der das

Wunder eben Zauber ist.
So zeigt sich klar: Das Zugeständnis ist keins. Die Theosophie der

Bibel ist die stärkste Aufhebung der Theosophie.
Es bleibt dabei: Bibel und Theosophie sind zwei verschiedene

Welten, Tag und Nacht, Wesen und Schein, Wirklichkeit und Schat-
Christentum und Theosophie gehen grundsätzlich geurteilt
nicht zusammen. L. Ragaz

(Fortsetzung folgt.)

Werk und Hilfswerk1)
« Solange der Einzelne nicht den Mut hat, die heutige

Gesellschaft sich selbst zu überlassen und ihrem Verderb, noch
nicht die Kraft hat, sich dieser Gegenwart zu verschliessen,
so lange er auf sie einwirken, ihr helfen, ihre Schäden bessern
will, steht er noch in ihr befangen. Mit ihr verstrickt — wie
wollte er ihr helfen? Ihr enthoben — warum sollte er ihr
helfen? » Emil Roniger

I.
Gewiss, wer aus tiefen Leiden und Zweifeln kommt und dann

glaubt, ein Licht zu sehen, möchte davon zeugen — und dann «stam-

x) Wir freuen uns sehr, dass durch diese Auseinandersetzung mit dem
im Januarheft erschienenen Aufsatz über « Gemeinschaft » von Roniger

133


	Theosophie oder Reich Gottes? 4., Die Welt ist für die Bibel eine andere, als für die Theosophie - nur die Bibel kennt eigentlich eine Welt!

