
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 3

Artikel: Zur Passionszeit

Autor: Lejeune, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134911

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134911
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Passionszeit
Früher hatte das gesamte Leben während der Passionszeit sein

bestimmtes, ernstes Gepräge, — heute aber wird man — abgesehen

von den Passionsliedern und Passionspredigten in den Kirchen —
kaum mehr an die Passionszeit erinnert. Ja, die Fastnacht, die sich

mit ihrer tollen Ausgelassenheit unmittelbar vor die Passionszeit
hingepflanzt hat und mit jedem Jahre noch widerwärtigere Formen
anzunehmen scheint, ist bald der einzige Hinweis auf diese Wochen
der Erinnerung an die Leidenszeit Christi. Gewiss, es liegt nicht an

all den Äusserlichkeiten der alten «Fastenzeit», — aber zugleich mit
diesen scheint uns doch auch etwas Tieferes verschwunden zu sein.

Und wenn wir auch das närrische Fastnachtstreiben, das einen so

grellen Gegensatz zu der unmittelbar darauf folgenden Passionszeit

bildet, nicht allzu wichtig nehmen, so können wir doch sein immer
aufdringlicheres Hervortreten auch nicht bloss als eine belanglose
Zufälligkeit ansehen. Wie schon dem Ursprung des Fastnachttreibens
zweifellos eine, sei's auch unbewusste Auflehnung des Menschen
gegen den Ernst der Passionszeit zugrunde liegt, so kann dessen
auffallende Entfaltung in unserer Zeit ein Ausdruck der immer vollständigeren

Entfremdung unseres Geschlechtes gegenüber dem Sinn des

Kreuzes Christi sein. Oder wer könnte sich des Eindrucks erwehren,
dass unser Geschlecht achtlos an dem Kreuz Christi vorübergeht
und dass es auch dort, wo es ihm zwar im Vorübergehen noch flüchtig

die schuldige Reverenz erweist, die Wahrheit nicht mehr
versteht, die Christus als Gekreuzigter verkündet?

Wo aber eine Wahrheit, in der doch einmal Unzählige die Kraft
zu einem neuen Leben gefunden haben, derart beiseite geschoben
wird, da kann sie auch bei denen, die sich noch zu ihr bekennen,
nicht mehr lebendig sein. Nur wo eine Wahrheit zur toten Formel
erstarrt ist, wird sie schliesslich wie ein alt und unnütz gewordener
Gegenstand in die Ecke gestellt und bleibt dort unbeachtet liegen.
Lebendige Wahrheit aber weckt entweder Glaube und Hingabe,
oder erregt Ärger und Widerstand; sie erscheint, wie Paulus gerade
im Hinblick auf seine Botschaft vom Kreuz Christi gesagt hat,
entweder als Torheit oder Ärgernis, oder erweist sich als Gotteskraft.
Wo aber gibt sich denn heute das Wort vom Kreuz als solche Gottes-

8 113



kraft kund, auch wenn wir uns an diejenigen halten, die sich mit
allem Nachdruck zu Christus als dem Gekreuzigten bekennen und

das Kreuz als höchstes Heiligtum verehren? Es wird ja unter uns
noch viel über das Kreuz Christi gelehrt, gepredigt und geeifert und

immer noch bildet es den eigentlichen Mittelpunkt christlicher
Andacht und Erbauung; in der Erinnerung an den Gekreuzigten mag
auch mancher Gläubige heute noch Trost für sein Leiden, das so

gerne auch als «Kreuz» hingestellt wird, finden und der Glaube an

eine Sündenvergebung pflegt sich immer noch auf den Kreuzestod
Jesu zu berufen. Aber wo macht sich denn unter uns jene Kraft der

Weltüberwindung geltend, die sich doch am Kreuz Christi
offenbarte? Wo gehen vom Opfertod Christi Wirkungen auf unser Leben

aus, dass auch hier die von Christus verkörperte Wahrheit spürbar
wird? Wo schafft das Kreuz heute noch Erlösung unter uns? Wir
haben ja der Welt immer nur erbauliche Erinnerungen an den

Gekreuzigten und geistliche Betrachtungen über seinen Tod zu bieten,
nicht aber Wirkungen desselben. Dürfen wir uns da noch wundern,

wenn unsere Lehren von der erlösenden Kraft des Kreuzes die
Menschen nicht mehr überzeugen können und unsere Predigt keinen
Glauben findet? Unser Wort sagt, weil es blosses Wort ist, den
meisten nichts mehr und die andern suchen sich nur mühsam seinen
Sinn einzureden, Wie in katholischen Gegenden all die hölzernen
und steinernen Kreuze zwar auch auf den Gekreuzigten hinweisen
wollen und an ihn erinnern, aber doch keine Wirkung auf die Welt,
in der sie stehen, ausüben, so stehen auch unsere Lehren vom Kreuz
recht hölzern und steinern in unserem Leben drin, ohne sich an
diesem als wirkliche Kraft zu erweisen.

Wie anders stand es da doch mit der ursprünglichen Verkündigung

dieser Botschaft vom Kreuz Christi, Auch ein Paulus wollte,
wie er an die Korinther schreibt, mit keinem andern Wissen
auftreten, als dem von Jesus Christus und zwar dem Gekreuzigten.
Aber sein Wort und seine Predigt stand nicht auf Überredungskunst
der Weisheit, sondern auf dem Erweise des Geistes und der Kraft;
denn auf Gotteskraft und nicht auf Menschenweisheit wollte er den
Glauben der Seinen gründen (2. Kor., 2, 2—5.), Nicht durch seine ne»*e

«Lehre», sein «Dogma» vom gestorbenen und auferstandenen Christus,

die man später aus seiner Verkündigung herausschälte, bewirkte

114



er unter den Menschen tatsächliche Erlösung vom alten Leben und
brachte er ihnen neues Leben, sondern durch den Geist und die

Kraft, die seine ganze Verkündigung trugen. Er selber war dabei ein

lebendiges Zeugnis seiner Verkündigung; die Wahrheit des Kreuzes
hatte er an sich selber erfahren und was Christus am Kreuz erkämpft
hatte, das wies er als Wirkung in seinem eigenen Leben auf: «Ich
bin mit Christus gekreuzigt, — nun lebe ich, aber nicht mehr ich,
sondern Christus lebt in mir». Indem Paulus in der Nachfolge Christi,
des Gekreuzigten sein Leben für Gott geopfert hat, konnte in ihm
auch das neue Leben aus Gott, das mit Christus auf Erden erschienen

ist, offenbar werden. Wenn er drum aus eigener Erfahrung
schreiben darf: «Ist einer in Christus, so ist er eine neue Schöpfung,
das Alte ist vergangen, siehe, es ist alles neu geworden!», so dürfen
wir nicht übersehen, dass es der gekreuzigte Christus ist, in
dem er dies neue Leben gewonnen hat. An ihm hat das Kreuz seine
erlösende Kraft erwiesen; in dieser Kraft stehend kann er das

Erlösungswerk Christi festhalten und fortführen, sodass im Zeichen des

Kreuzes neue Siege des Gottesreiches erfochten werden.
Und das ist eben die Bedeutung und Wirkung, die das Kreuz Christi

auch für uns haben soll. Die Erlösung, die uns das Kreuz Christi bringen

will, besteht in der Loslösung von der alten Welt, die wir um uns
haben und in uns tragen, und in der Bindung an die neue Welt Gottes,

die in Christus ihren Anfang genommen hat, Gerade als Gekreuzigter

will uns Christus dahin bringen, dass wir die alte Welt fahren
lassen können, um dafür die durch ihn geoffenbarte Gotteswelt zu
ergreifen. Mitten in einer Welt, die sich von Gottes Willen und
Absichten losgesagt hatte, um ihre eigene Herrschaft errichten zu können,

stellte Jesus sein Leben völlig unter den Willen Gottes, nur von
dem einen Verlangen erfüllt, dass sein Name geheiligt werde, sein
Reich komme und sein Wille auch auf Erden geschehe. Und wie er
für Gott und sein Reich gelebt hat, so ist er auch für ihn gestorben,
in diesem «Gehorsam bis zum Tod, ja bis zum Tod am Kreuz» sein
Leben der steten Unterordnung unter Gottes Absichten vollendend.
Als sein Leben aus Gott und für Gott der Welt zum Ärgernis ward
und ihren Widerstand hervorrief, da hat er diesen Hass der Welt
willig auf sich genommen, ja er hat die Schuld der Welt als eigene
gefühlt und getragen und sich für sie als Opfer hingegeben, bis zu-

115



letzt das Leben Gottes offenbarend. Und wahrlich, mehr als der
Bussruf des Propheten und die frohe Botschaft des Gottgesandten

ergreift uns die stumme Predigt des Gekreuzigten. Muss uns diese

nicht im Innersten aufrütteln und zur Besinnung bringen? Die Welt,
der wir doch auch angehören, und zwar nicht nur äusserlich, sie hat

den gekreuzigt, der das Ebenbild Gottes im Menschen wieder sichtbar

werden Hess und die Welt ihrer ursprünglichen, gottgewollten
Bestimmung zuführen wollte! Können wir an dieser Welt, die das

Göttliche verdrängt und erdrückt um ihres Eigenwillens und ihrer
Selbstherrschaft willen, wirklich noch festhalten? Wird dieses Eigene
des Menschen und seiner Welt, das seit dem ersten Sündenfall die

Schöpfung Gottes verwüstet, nicht vor dem Kreuz gerichtet, so

gerichtet, dass wir uns nie mehr bei seiner Herrschaft in uns und um

uns her beruhigen können? Ja, gerade dieses Eigene, Selbstherrliche,
das fern % on Gott sein eigenes Leben führen und sein eigenes Reich
errichten will, will das Kreuz Christi brechen, damit Gott wieder

unser Leben regieren kann. Wir alle sollen noch vor dem Kreuz
Christi dahin kommen, dass wir mit Paulus erkennen: «Dazu ist
Christus für alle gestorben, dass die, so da leben, hinfort nicht sich

selbst leben, sondern dem, der für sie gestorben und auferstanden
ist». Das muss die Wirkung des Todes Christi für uns werden, dass

wir unsern Eigenwillen, unser Eigenleben, unsere ganze Eigenwelt,
die immer wieder in irgend einer Form zur Kreuzigung des Göttlichen
und zur Vernichtung des wahrhaft Menschlichen führen, preisgeben.
Nur wenn wir, im Innersten erschüttert durch das Kreuz Christi, dieses

Eigene, das wir dem Regiment Gottes entzogen haben, wieder
fahren lassen, kann Gott uns sein Leben schenken, uns nach seinem

Willen leiten und so sein Reich unter uns aufrichten. Und das ist
das Erlösungswerk Christi, dass er wieder eine Bahn gebrochen hat,
die aus unserer von Gott losgelösten Welt hinführt zu seinem Reich,
Wo wir Christus folgen auf seinem Weg der völligen Hingabe an
Gott und mit ihm das eigene Leben zum Opfer bringen, da führt er
uns in jene neue Welt, in der nicht mehr sich selbst gelebt wird,
sondern dem, der allein auf Erden Macht und Ehre haben soll.

So lässt sich die Erlösung, die uns das Kreuz Christi bringen will,
nicht loslösen von seinem Kampf für das Reich Gottes auf Erden,
der ja auch der letzte Sinn seiner ganzen Sendung ist. Für Gott und

116



¦

'

-

sein Reich ist Christus gestorben, und nur dann kann sein Tod uns

Erlösung bringen, wenn wir uns durch denselben zur Preisgabe
unseres Eigenlebens und zur Hingabe an Gott bewegen lassen.

Solange wir uns aber den Zustand der Gottesferne, in dem sich unsere
Welt noch befindet, nicht einmal zu Herzen gehen lassen, uns im
Gegenteil sehr gut, vielleicht gar in zufriedenem Behagen mit der
bestehenden Welt abfinden, können wir nicht teilhaben an der
Erlösungskraft des Kreuzes. Drum ist nichts verkehrter, als jenes
Ausruhen auf dem Opfertod Jesu, wie wir es häufig unter uns haben und
das sich noch als besonders gläubig fühlt. Im Vertrauen darauf, dass

durch Christus das Erlösungswerk vollbracht und die Menschheit
wieder mit Gott versöhnt sei, wähnt man sich alles weiteren Sorgens

enthoben; im Opfertod Christi sieht man die feste Bürgschaft für die

künftige Seligkeit, und über die Welt ist man um so weniger
beunruhigt, als man, ganz nur um das eigene Seelenheil besorgt,
überhaupt nicht mehr daran denkt, dass gerade sie nach den Absichten
Gottes noch zu seinem Reiche gestaltet werden sollte. So muss das

Kreuz Christi, das uns doch mit tiefster Beunruhigung über unsere
Welt erfüllen und in den Kampf gegen sie stellen will, schliesslich dazu

dienen, dem Menschen mitten im alten Zustand der Welt Beruhigung,

ja ein gewisses frommes Behagen zu schaffen! Wo man aber
meint, derart in Christi Tod die Bürgschaft für das eigene Seelenheil
zu besitzen, ohne doch ihm auf seinem Weg der Selbstverleugnung
und des Kreuzes folgen zu müssen, da können sich die Kräfte jenes
Lebens, das er uns am Kreuze erkämpfte, nicht geltend machen und
bleibt alles im Alten stecken. Da ist aus der Gotteskraft, von der
Paulus redet, eine menschliche Religionssatzung geworden, da ist
Christus umsonst gestorben, ohne uns seinem Reich und Leben
irgendwie näher zu bringen.

Auch als Gekreuzigter weist uns Christus eben einen Weg, und

nur wo wir ihm auf diesem Weg folgen, winkt uns das verheissene
Ziel; nur wo wir mit ihm kämpfen, erleben wir mit ihm seinen Sieg;
«sind wir aber mit Christus gestorben, so glauben wir, dass wir auch
mit ihm leben werden». Jesus braucht Menschen, die für Gottes
Sache kämpfen wollen und nicht nur für sich selber sorgen und seufzen,

die Gottes Ehre auf Erden wichtiger nehmen als das eigene
Ergehen, Menschen, die Christus auch dort nachfolgen, wo sie sich

117



demselben Widerstand und Zorn der Welt aussetzen, die er einst auf

sich genommen hat, und die so, wie Paulus einmal von sich sagt, an
ihrem Fleische erstatten, was mangelt an Trübsalen Christi. Denn

wenn auch Christus sein Erlösungswerk vollbracht hat, so bleibt auch

für uns noch etwas in seiner Nachfolge zu tun, Das Unerlöste tritt
uns ja in der Menschenwelt auf Schritt und Tritt entgegen, und noch

gibt es keinen anderen Weg der Erlösung, als den, den uns Christus

gezeigt hat. Nur dort kann etwas geschehen für das Reich Gottes,

wo Menschen sind, die sich für Gottes Sache opfern können und
Christus folgen auch auf seinem Leidensweg, Wo aber Opfer gebracht
werden, da geht's dem Sieg entgegen, denn da setzen unsichtbare
Kräfte ein, — da kann Er eingreifen mit seiner Kraft und seinem
Leben, der auch die scheinbare Niederlage zum Siege gestalten und

aus dem Tode aufzuerwecken vermag, R, L e j e u n e

Theosophie oder Reich Gottes?
4. D i e Welt ist für die Bibel eine andere, als für die
Theosophie — nur die Bibel kennt eigentlich eine

Welt!
Das klingt seltsam und ist doch hochbedeutsame Wahrheit. Wir

stossen damit nochmals auf die Tatsache des biblischen
Realismus, die wir schon mehrfach berührt haben. Das ist eine
höchst eigenartige Sache, eine Sache von höchster Tragweite und
viel leichter zu fühlen, als verstandesmässig klar zu machen, ja
vielleicht überhaupt nicht ganz verstandesmässig klar zu machen —
und dies der Natur der Sache nach.

Die Theosophie ist eine Art Idealismus, das heisst: sie
erblickt den Kern der Wirklichkeit in einer «Idee», einer abstrakten
Wahrheit. Freilich strebt sie darüber hinaus. Sie will ja, haben wir
selbst gesagt, eine Art Realismus sein. Denn sie redet nicht bloss

von einer Geisteswelt, sondern von einer Geisterwelt, also von einer
Welt, die, scheint es, aus persönlichen Mächten besteht. Aber das

ist nur Schein. Diese Mächte haben keinen individuellen Charakter,
sie sind trotz ihrer «persönlichen» Gestalt doch blosse Verkörperungen

von Begriffen, zu Personen erhobene Ideen. Sie haben etwas
Schattenhaftes, Traumhaftes, Verfliessendes, Die Individualität,

118


	Zur Passionszeit

