Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 2

Artikel: Theosophie oder Reich Gottes? IV., Was mag an der Sache wahr und
berechtigt sein? ; V., Theosophie oder Reich Gottes!

Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-134908

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-134908
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

gekommen ist und die doch nicht gebdren kann. Wir miissen Ge-
burtshelfer des neuen Lebens in ihr sein. So erlésen wir den Augen-
blick zur Gegenwart und zur Ewigkeit, dadurch, dass wir uns ihm
darbieten: dass wir gegenwédrtige Menschen sind.

Oskar Ewald

Theosophie oder Reich Gottes?

- IV. Was mag an der Sache wahr und berechtigt sein??)

Wenn wir nun zur Priifung dieser Sache iibergehen, so werden wir
also vermuten diirfen, dass sie nicht ohne Recht und Wahrheit sei.
Das viel missbrauchte Wort, dass alles Wirkliche verniinftig und
alles Verniinftige wirklich sei, enthilt jedenfalls den Wahrheitskern,
dass es keine bedeutsame, ja {iiberhaupt keine Erscheinung im
menschlichen Wesen geben kann, die nicht irgend einen Sinn und eine
Notwendigkeit hétte, die nicht aus einer an sich berechtigten For-
derung der Natur entstanden wire und nicht irgendwie an der Wahr-
heit Teil hidtte — mdge sie daneben auch noch so sehr mit Irrtum
behaftet sein. Auch der Irrtum bezieht seine Lebenskraft aus der
Wahrheit und die gréssten Irrtiimer sind darum oft der Wahrheit am
néchsten, wie wohl auch die gréssten Wahrheiten am nédchsten dem
Irrtum. Jedenfalls kdnnen gerade die grossartigsten Erscheinungen
ganz besonders irrig und gefdhrlich sein,

Wir diirfen von vornherein annehmen, dass das alles wohl auch
von der Theosophie gelten werde. Und es trifft denn auch tatsich-
lich zu.

1, Das Recht der Theosophie in unserer Zeit.

Ganz klar und auf der Hand liegend ist, dass die theosophische
Bewegung einem gewissen Suchen und Bediirfen unseres Geschlech-
tes entspricht. Sie ist eine Gegenwirkung auf die Verédung und Ver-
wiistung, die der Materialismus herbeigefiihrt hat, eine Antwort auf
den Schrei der aus ihrer Weltbetdubung wieder erwachenden Seele,
eine inmitten des Bankrottes einer Kultur den Menschen dargebo-
tene Hilfe, eine Stillung des Verlangens nach mehr Tiefe und Grosse
des Lebens und nach einer geistigen Heimat der Seele,

1) Vergl. Nr. 1.

78




Wir sind ja mit unserm geistigen Leben furchtbar auf den Sand
geraten, Das Bild der Welt, das uns die sogenannte moderne Natur-
wissenschaft (ich sage «sogenannte», denn es handelte sich dabei ja
gar nicht um Wissenschaft, sondern um Philosophie und Mythologie,
um Weltanschauung, und zwar im Sinne des Materialismus, Na-
turalismus, Mechanismus) entworfen hatte, war trostlos genug: das
selbstgenugsame, mechanisch ablaufende Réderwerk der sogenannten
Naturgesetze an Stelle eines gottlichen Sinnes und Zieles der Welt;
auch im Menschenwesen das Walten des Naturtriebes und seiner
Notwendigkeit an Stelle von Seele, Freiheit und naturiiberlegenem
Wollen; der Geist ein Geschopf der Materie, mit ihr vergehend; der
Tod der endgiiltise Herr aller Dinge; die Menschengeschichte aus-
laufend in ein paar letzte Vertreter des Geschlechtes, auf einer ver-
waisten Erde verhungernd und erfrierend, oder auch die Erde in die
Sonne zuriickstiirzend oder von einem mit ihr zusammenstossenden
Stern zertriimmert — das war freilich keine Heimat der Seele und
keine Atmosphire fiir ein wahres geistiges Leben mehr. Ganz be-
sonders konnte die moderne Entwicklungslehre mit der so lange
wihrenden Vorherrschaft des Darwinismus das tiefere Selbstbewusst-
sein des Geistes von seinem Wesen und Ursprung nicht befrie-
digen. Wir erstickten in diesem Weltbild und schrien, bewusst oder
unbewusst, nach Erlésung von ihm. Die Theosophie kommt die-
sem Verlangen entgegen. Darauf beruht ein Teil ihrer Anziehungs-
kraft. Und sie enthilt gerade in dieser Beziehung grosse, lang-
verkannte Wahrheiten, die freilich nicht nur sie vertritt, und sie nicht
einmal in der reinsten Form, die aber durch sie vielen nahe ge-
bracht werden, die sonst in ihrem Sehnen nach einer geistigen
Welt verschmachten miissten. Dass die Entwicklung nicht bloss
von unten nach oben fiihrt, sondern zunichst von oben nach unten;
dass das FErste der Geist ist und nicht die Materie, die gottliche
Vernunft und nicht der Naturtrieb, die Freiheit und nicht der Me-
chanismus; dass der Mensch nicht nur eine Fortsetzung des Tier-
reiches ist, von diesem nur gradweise unterschieden, sondern dass
er der «Sinn der Erde» ist und das Tierreich nur gleichsam eine
zuriickgelassene Schale seiner Entwicklung, dass er schon am An-
fang ist, und nicht bloss am Ende, das sind Wahrheiten, die nun,
wie ein starker Strom aus den Tiefen brechend, bald die diirftigen

9



und rohen Vorstellungen verdringen werden, von denen wir so lange
uns mussten beherrschen lassen. Lange vor dem Auftauchen der Theo-
sophie unter uns hat — um nur dies eme grosse Beispiel zu nennen —
die Philosophie des franzésischen Phllosophen Bergson sie vertreten.
Es offnet sich die materialistische Hiille, womit diese sogenannte
naturwissenschaftliche Weltanschauung die Welt verhéngt hatte und
der tiefere Hintergrund aller Wirklichkeit wird wieder sichtbar.
Die Sehnsucht des Geistes nach sich selbst wird Verlangen nach
Gott. Stiirmisch bricht dieses aus den ausgehungerten Seelen. Die
Theosophie ist ein Ausdruck dieser Bewegung der Geister aus einer
entseelten, entgeisteten, entgotteten Welt und Kultur heraus, Sie
ruft die kithnen Geister zu titanischem Hochflug und reicht den
schwachen, zagenden aus dem heiliden Geheimnis die rettende
Hand. Auch gew#dhrt sie den ob der politischen und sozialen
Katastrophe erschrockenen Seelen ein Asyl, und auch das ist ein
Geheimnis ihres Erfolges.

Denn die Néte, die sie stillt, oder doch zu stillen vorgibt, sind
nicht nur theoretischer, sondern auch praktischer Art. Wir haben
nicht nur in der Weltanschauung, sondern auch in der Lebens-
praxis Schiffbruch gelitten. Der politische und soziale Zusammen-
sturz ist nur die oberflichlichste Erscheinungsform dieser Tatsache.
Eine tiefe Verzweiflung an aller menschlichen Kraft hat die Seelen
ergriffen. Die Sehnsucht nach Erl6sung durch iibernatiirliche Krifte
und Michte ist riesengross geworden. Und wieder kommt die
Theosophie und bietet die Hand, die begierig ergriffen wird.

Aber wo bleiben denn die andern Méachte, die den Menschen
helfen wollten und sollten: Wissenschaft und Bildung und vor allem
die Religion?

Ja, wo bleiben sie? Offenbar koénnen sie den Menschen nicht
helfen. Das ist ein klarer Sinn des Auftretens und Erfolges der
Theosophie. Sie konnte nur darum zu der heutigen Rolle gelangen,
weil Wissenschaft und Bildung mit ihrem Latein zu Ende und die
Religion — im h&échsten Sinne — tot oder sagen wir lieber schein-
tot ist. Sie hat sich an einer leeren Stelle festgesetzt. Es sei
schon hier, um alles Missverstehen nach Méglichkeit zu vermeiden,
erkliart, dass nach unserer Ueberzeugung diese Religion, d. h. das
Christentum — auch in seiner kirchlichen Form, geschweige denn

80



seinem tiefsten Wesen nach — der Theosophie an Wahrheit unver-
gleichlich iiberlegen ist; aber ein lebendiger Irrtum ist stirker als
eine tote oder scheintote Wahrheit.

Die Theosophie ist ein Gericht {iber unsere vorhandene Kultur,
unsere Wissenschaft und unsere Religion,

2. Das Recht der Theosopie an sich,

Sollte die Theosophie aber nicht auch abgesehen von den be-
sondern Zustinden unserer Zeit, also nicht nur relativ, sondern ab-
solut betrachtet, ein Recht und eine Wahrheit haben? Wie steht
es mit ihrer Grundbehauptung, dass es eine Geisterwelt gebe und

von dieser ein héheres Wissen? Wollen wir diese Behauptung be-
streiten?

Gar nicht! Es muss mit Nachdruck erkliart werden, dass eine Be-
kimpfung dieser Lehre in dem Sinne, dass man sie im Namen des
gesunden Menschenverstandes oder der Wissenschaft als Phantastik
oder Schwindel abtite, wertlos ware und ihr Ziel verfehlte. Viel-
mehr ist in dieser Beziehung das weiteste Entgegenkommen mog-
lich, ja notwendig. Weder der gesunde Menschenverstand noch die
Wissenschaft haben irgend ein Recht, jene Grundbehauptung ein-
fach zu leugnen: dass es eine Geisterwelt gebe, und ein héheres
Wissen, als das der gewdhnlichen Wissenschaft.

Um mit diesem Zweiten zu beginnen, so miisste man, um es zu
leugnen, alles hohere Geistesleben der Menschheit durchstreichen.
Wir miissten alle Seher und Propheten beseitigen und alle Gesichte
der Kunst fiir eitles Spiel erkliren. Alle tiefere Philosophie hat, wie
wir gezeigt haben, Anspruch auf eine Art von Erkenntnis gemacht,
die den Zugang zum Kern der Dinge, auch zur iibersinnlichen Welt,
6fine. Aber auch die Wissenschaft ist sich in ihren grossten Zeiten
und Vertretern ihrer Grenzen wohl bewusst gewesen. Ein Kant hat
die Méglichkeit des «Geistersehens» eines Swedenborg gar nicht so
kurzweg geleugnet, auch wenn er dieses freilich nicht als Wissenschaft
konnte gelten lassen. Man darf heute wohl kithner auftreten und
sagen: es ist einfach eine Tatsache, die nur das Vorurteil leugnen
kann, dass es ein «Hellsehen» gibt, ein héheres Schauen in eine jen-

¢ 81




seitige Welt, in die Vergangenheit und in die Zukunft. Gewisse
Menschen haben diese Begabung besessen und besitzen sie heute,
womit durchaus nicht gesagt sein soll, dass dies immer besonders
wertvolle oder in anderer Beziehung iiberlegene Menschen sein
miissten, Die Welt ist aber jedenfalls nicht so mit Brettern vernagelt,
wie der Verstand (auch der wissenschaftliche), der ewige Philister,
meint. ‘

Und so haben wir auch weder Lust noch Ursache, die Wirklichkeit
einer Geisterwelt zu leugnen. Man darf sich dariiber bloss keine
phantastischen Vorstellungen machen, etwa gar an den Spiritismus
denken, sondern muss sich in aller Niichternheit fragen: Ist es denk-
bar, ist es eine verniinftige Annahme, dass der Mensch das einzige
geistbegabte Wesen im Weltall sei, dass die Wirklichkeit rings um
uns herum, die geheimnisvolle Tiefe, leer sei, dass es unter und iiber
uns keine uns analogen Wesen gebe? Was ist phantastischer, dies zu
behaupten und zu glauben, oder das Gegenteil? Die Annahme einer
solchen Geisterwelt entspricht einem tiefen Bediirfnis des Geistes.
Denn eine leere Welt, eine Welt, wo die Menschen als Geisteswesen
einsam sind, kann nicht recht eine Heimat des Geistes sein. Sie ent-
spricht aber auch einer alten Ahnung, der kaum eine Religion oder
tiefere Philosophie sich hat entziehen konnen.

Ja, der Schreibende méchte sogar bekennen, dass wir nach seiner
Uberzeugung einer Periode entgegengehen, wo diese Geisterwelt
mehr als bisher hervortreten wird. Auch mégen wir ganz wohl am
Beginn einer neuen Kulturepoche stehen, wo sich dem Erkennen bis-
her kaum geahnte Méglichkeiten erschliessen und das Bild der Welt,
der korperlichen und geistigen, der Natur und Geschichte, der Ver-
gangenheit und Gegenwart sich von Grund aus dndern wird. Es mag
ja vor allem wieder die Gotterkenntnis zum Quell aller andern Er-
kenntnis werden, ja sie muss es, wenn wir nicht geistig verkommen
sollen,

Wenn die Theosophie dergestalt mit ihrer Grundbehauptung ganz
wohl recht haben mag, so auch in mancher einzelnen ihrer Lehren
und nicht nur den von uns in dieser Beziehung schon hervorgehobe-
nen. Vieles, was sie von der Geschichte der Religionen sagt, auch
von deren Verhiltnis zum Christentum, ihre Deutung der Mythologie,
ihre Geschichtsauffassung, ihre Erklirung der Geburt und des To-

82



des, mag einen Kern von Wahrheit entfalten, den man im rechten
Zusammenhang wohl anerkennen und verwerten kann.

Und so soll auch nicht geleugnet werden, dass ihre praktische
Weisheit manches enthilt, was nicht wertlos ist. Sie mag fiir miide
Seelen ein Stab, fiir weltverirrte ein erstes "Aufleuchten hoéherer
Wahrheit bedeuten. Was so viele in dieser Beziehung an Beruhigung,
Erleuchtung und Erhéhung des Lebens von ihr empfangen zu haben
bekennen, miissen wir nicht einfach als Tauschung erkliren.

Uberhaupt: es gibt allerlei Wege zur Wahrheit, oft seltsame. Auch
[rrwege konnen oft noétig sein! In unseres Vaters Hause sind viele
Wohnungen. Wer will da Verbotstafeln aufstellen?

Wieder scheint uns klar zu sein: diese Erscheinung mag in noch
so verschiedenen Formen auftreten, sie mag der Entstellung, dem
Schwindel ausgesetzt sein, ihrem tiefsten Sinn und Wesen nach ist
sie etwas Bedeutendes und wir begreifen, dass edle, tiefe, fromme
Seelen ihr zufallen. |

Trotzdem meine ich, miissen wir sie als Ganzes absolut ablehnen,
miissen sie besonders als Religion ablehnen, ’

V. Theosophie oder Reich Gottes!

1. Das Christentum ist das Gegenteil der
Theosophie.

Wir haben iiber einzelne Ziige an ihr oder einzelne ihrer Formen
hinaus, an die man sich wohl etwa zu halten pflegt, zum eigentlichen
Grundwesen der Theosophie vorzudringen versucht und den geisti-
gen Typus, den sie bildet, festgestellt. Auf Grund dieser Unter-
suchung haben wir erklart, dass wir es hier mit einer Religion zu
tun hitten, einer Religion, die auf indischem Boden ihre klassische
Ausbildung erhalten habe, aber freilich in allerlei Formen durch alle
Zeiten fortwirke, Nun vergleichen wir diese Religion mit dem Chri-
stentum und fragen: Wie verhalten sie sich zu einander?

Unsere Antwort lautet: W as die Theosophie auch
Grosses und Tiefes sein mag, so ist sie doch das
Gegenteil des Christentums!

Das gilt es nun zu beweisen.

Da stellt sich denn eine grosse Schwierigkeit ein: Wie iiber das

83



Wesen der Theosophie so bestehen auch iiber das Wesen des Chri-
stentums die gréssten Meinungsverschiedenheiten, Was ist das Chri-
stentum? Wer will dariiber entscheiden?

In dieser Verlegenheit gibt es eine Hilfe, die nie versagt: das
Christentum entfaltet seinen Sinn am meisten in seinen Anfingen,
wie sie uns in der Bibel entgegentreten. Wie die Theosophie auf
indischem Boden erwachsen ist, so ist das Christentum, menschlich
gesprochen, aus Israel hervorgegangen. Es sind zwei ganz deut-
lich, sehr deutlich, geschiédene Welten, die damit einander gegen-
iibertreten. Wir haben die eine dargestellt und wollen dies nun mit
der anderen zu tun versuchen.

Eine andere Welt freilich ist es, in die wir treten, wenn wir von
der Theosophie zur Bibel kommen. Alle die Unterschiede im Einzel-
nen konzentrieren sich aber in einem:

2. Die Bibel will nicht eine Geheimweisheit von jenseitigen
Welten, sondern das Reich Gottes fiir die Erde.

Damit ist die Hauptsache gleich gesagt und die Scheidewand zwi-
schen beiden Welten aufgerichtet. Was die Bibel von Anfang bis zu
Ende verkiindigt, ist die kommende Herrschaft Gottes iiber die Erde.
Die Bitte «Dein Reich komme zu uns» und das Bekenntnis: «Wir
‘warten eines neuen Himmels und einer neuen Erde, nach seiner Ver-
heissung, worinnen Gerechtigkeit wohnt»!), bilden die Seele der
Bibel und damit des Christentums. Das ist etwas vollig Anderes als
die Theosophie. Was diese geben will, ist eine Weisheit, das heisst,
eine religions-philosophische Wahrheit, was die Bibel will, ist eine
Kraft, eine neue Wirklichkeit, eine Bewegung auf ein letztes Ziel
hin, Dabei ist die Erde der Mittelpunkt. Die Theosophie lenkt den
Blick aufs Jenseits ab, fiihrt den Menschen ins Mysterium hinein und
lisst ihn in den Tiefen des Geisterreiches sozusagen sich aufldsen,
das Reich Gottes schickt den Menschen erst recht zum Menschen,
stellt ihm konkrete menschliche Aufgaben. Mag die Theosophie auf
ihre Weise die Erde im Auge behalten, diese verliert doch die eigen-
tiimliche Bedeutsamkeit, die sie fiir die Bibel, fiir das Reich Gottes
hat, sie 18st sich mit samt den Menschen in eine Art Traumwelt auf
und verliert ihre Wichtigkeit. Indien ist dafiir das deutliche Beispiel.

1) 2. Petr. 3, 13,

84



Die Theosophie umkreist, was damit zusammenhingt, das Geheim-
nis des Todes. Sie verklirt den Tod und saugt damit dem Leben den
Saft aus. Sie will den Tod iiberwinden, aber legt ihn damit fest und
verheisst ihm die Herrschaft iiber alles Leben. Und so legt sie auch
Schuld und Schicksal fest, setzt einen gewissen Fatalismus und
weiht somit die vorhandene Welt, versenkt sie in Traum und Er-
starrung, wovon wieder besonders Indien Zeugnis ablegt. Ganz an-
ders die Bibel, Sie erwartet, dass die Herrschaft Gottes, des Leben-
digen, in ihrem Vorschreiten allen Tod aufhebe und mit dem Tod die
Siinde, aus der er stammt, und alle Not, die aus der Siinde fliesst; sie
verkiindet Leben, konkretes, taghelles, strahlendes menschliches
Leben. Das Reich Gottes weiht nicht die Welt, sondern veréindert
sie, macht darin Gott und dem Menschen Bahn, bringt Gerechtigkeit,
Wahrheit und Liebe zum Sieg, schafit eine neue Welt. «Tod, wo ist
dein Stachel? Hélle, wo ist dein Sieg?»

Man konnte — mit einigem Vorbehalt — den Unterschied auch so
formulieren: In der Theosophie steigt die Erde zu Gott empor, im
Reich Gottes steigt Gott zur Erde herunter. ,

Eine Ahnung freilich von der Wahrheit des Reiches Gottes lebt
auch in der Theosophie, aber sie 18st sich, weil ihr die Grundlage
fehlt, in Traum und Mythus auf.

Dies alles wird noch klarer, wenn wir den Unterschied weiter ver-
folgen.

3. Der Gott der Bibel ist véllig anders als der der
Theosophie.

Warum ist und bleibt die Theosophie so stark in den Tod ver-
strickt? Warum versenkt sie die Welt in Erstarrung? Weil sie kei-
nen lebendigen Gott kennt!

Das ist ganz klar: der Gott der Theosophie ist vollig anders, als
der der Bibel. Er ist entweder eine unpersénliche Idee oder er ldst
sich in die Geisterwelt auf. Das muss jedem auffallen, der die theosophi-
schen Schriften liest. Gott tritt darin eigentlich ganz zuriick. Er
riickt in die unendliche Ferne eines unnahbaren Mysteriums. Ja, es
diirfte wohl der letzte, selten verratene Sinn der Theosophie sein,
dass er sich iiberhaupt in seiner Geisterwelt verliert. Oder auch er
kommt erst in dieser zu sich. Jedenfalls bleibt er dem Herzen ganz

85



ferne und wird ein verborgener Gott. Aber nicht im Sinne der Bibel."
Denn hier ist Gott dem Menschen nahe, ist Gott menschlich, wird
Gott Mensch. Wohl wird er im Alten Testament etwa ein verborge-
ner Gott genannt, in dem Sinne, dass seine Ratschliisse etwas Ge-
heimnisvolles haben, aber Gott selbst ist doch gegenwiirtig und nahe
und sein Gesetz deutlich. In Jesus Christus aber hért alle Verborgen-
heit erst recht auf. In ihm wird das Wort «Fleisch», und «wohnt
unter uns», Gott wird unser Bruder und macht den Menschen erst
zum Menschen. Alle Fremdheit zwischen Gott und Mensch ist aui-
gehoben. Die Theosophie kniet vor dem Altar des unbekannten Got-
tes, durch Christus ist dieser Altar erledigt. Gott ist bekannt. Er
zeigt sich im Licht des Tages, nicht bloss im Schatten der Dimme-
rung, er ist auf dem Markt und der Gasse, nicht im Mysterium des
Tempels, Und er tritt nicht hinter einer Geisterwelt zuriick, son-
dern ist die allmichtige und allumfassende majestitische Gegenwart,
Kraft und Wirklichkeit.

Die Gottesvorstellung der Theosophie ist und bleibt im letzten
Grunde pantheistisch. Der Monotheismus der Bibel ist damit nicht
erreicht. Dieser Gott ist kein persdnlicher Gott. Er steht nicht in je-
nem unbeschreiblich nahen, persénlichen, individuellen, menschlichen,
innigen Verhiltnis zu dem Menschen, das wir durch die Bibel ken-
nen und haben. Er ist nicht der freie, unmittelbare Lenker und Herr
der Geschicke, sondern steht selbst unter dem Bann irgend einer
geheimen Urmacht. Er kann nicht erlésen, sondern bedarf selbst der
Erldsung, Er ist nicht das Urbild menschlicher Reinheit und Giite,
sondern verliert sich wieder in das Mysterium des Unerkennbaren. Er
ist nicht der Schaffende, die Welt vorwarts Fithrende und vorwirts
Dréngende, sondern das ewige Geheimnis, von dem die Welt einen Ab-
glanz bildet. Es geht keine heilige Unruhe und ewige Revolution der
Welt von ihm aus. Es gibt fiir die Theosophie, wo sie echt ist,
keine soziale Frage. Wehe der Welt, wenn sie von dem Gott der Bibel
zu dem der Theosophie abfiele — sie versdnke in Traum und Tod,
~verlére Gott und den Menschen; denn der Gott der Theosophie ist
kein Gott und darum schafft er auch nicht den Menschen.

Denn weil Gott hier nicht persénlich ist, so ist auch nicht der Mensch.
Beides gehdrt ja zusammen, Wo das Wesen Gottes sich ins Ab-
strakte und Allgemeine verliert, da auch das des Menschen. Nur das

86



gottliche Du zeugt das menschliche. Die menschliche Persénlichkeit
ist der Abglanz der géttlichen und nur so zu verstehen. Gott allein ist —
im Gegensatz zu der gewdhnlichen Annahme — volle Persénlichkeit,
der Mensch aber wird es in dem Masse, als er zu Gott emporwéchst.
Da in der Theosophie Gott sich ins Wesenlose verliert, (das «Nichts»
ist dafiir eine alte Formel), so auch der Mensch. Soweit die Theoso-
phie herrscht (also wieder besonders in Indien, aber nicht nur dort),
fehlt dieses Grundelement aller menschlich-sittlichen Kultur. Hier
springt wieder die furchtbare Gefahr dieser Denkweise in die Augen.

Wir werden damit aber weiter gedringt. L. Ragaz

(Fortsetzung folgt.)

Einiges zum Gedanken
der kommunistischen Siedelung

Ist die Idee des Sozialismus endlich daran, Fleisch und Blut zu be-
kommen? Gewiss war und ist auch die Arbeiterbewegung nicht nur
ein Ideengebilde, aber was dort Fleisch und Blut hat, ist doch vor-
nehmlich nur das Klasseninteresse, der Lohnkampf; die innere Idee
des Sozialismus aber ist gar sehr nur ein blasser Schemen geblieben.
In dem von einem grossen Teil der Triger der Bewegung wieder
vorgenommenen Namenswechsel vom Sozialismus zum Kommunis-
mus liegt wohl mehr als nur der Anschluss an eine bestimmte Partei,
an Moskau, liegt der Sinn einer tieferen Wandlung. Statt Kommu-
nismus mochten wir lieber noch Gemeinschaftstum sagen, schon um
die Verwechslung mit der Sache einer politischen Partei zu vermeiden.
Dann verdeutscht das Wort Gemeinschaft den Namen der Beweguﬁg
und bringt sie uns damit ndher; zugleich vertieft es sie. Sozialismus
ist Genossentum, Gemeinschaft aber ist mehr als Genossen sein. Das
Verlangen nach Gemeinschaft hat sich in letzter Zeit viel mit dem
Gedanken der kommunistischen Siedelung, der vélligen Lebens-
gemeinschaft, zumeist auf landwirtschaftlicher Grundlage, beschif-
tigt. Damit werden Anldufe wieder aufgenommen, die schon o&fters
gemacht worden, aber noch nie gegliickt sind. Ist ihre Stuade nun
wohl gekommen?

Der Gedanke der kommunistischen Siedelung ist in der Tat wohl

87




	Theosophie oder Reich Gottes? IV., Was mag an der Sache wahr und berechtigt sein? ; V., Theosophie oder Reich Gottes!

