
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 2

Artikel: Theosophie oder Reich Gottes? IV., Was mag an der Sache wahr und
berechtigt sein? ; V., Theosophie oder Reich Gottes!

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134908

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134908
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gekommen ist und die doch nicht gebären kann. Wir müssen
Geburtshelfer des neuen Lebens in ihr sein. So erlösen wir den Augenblick

zur Gegenwart und zur Ewigkeit, dadurch, dass wir uns ihm
darbieten: dass wir gegenwärtige Menschen sind.

Oskar Ewald

Theosophie oder Reich Gottes?
IV. Was mag an der Sache wahr und berechtigt sein?1)

Wenn wir nun zur Prüfung dieser Sache übergehen, so werden wir
also vermuten dürfen, dass sie nicht ohne Recht und Wahrheit sei.

Das viel missbrauchte Wort, dass alles Wirkliche vernünftig und
alles Vernünftige wirklich sei, enthält jedenfalls den Wahrheitskern,
dass es keine bedeutsame, ja überhaupt keine Erscheinung im
menschlichen Wesen geben kann, die nicht irgend einen Sinn und eine

Notwendigkeit hätte, die nicht aus einer an sich berechtigten
Forderung der Natur entstanden wäre und nicht irgendwie an der Wahrheit

Teil hätte — möge sie daneben auch noch so sehr mit Irrtum
behaftet sein. Auch der Irrtum bezieht seine Lebenskraft aus der
Wahrheit und die grössten Irrtümer sind darum oft der Wahrheit am
nächsten, wie wohl auch die grössten Wahrheiten am nächsten dem
Irrtum. Jedenfalls können gerade die grossartigsten Erscheinungen
ganz besonders irrig und gefährlich sein.

Wir dürfen von vornherein annehmen, dass das alles wohl auch

von der Theosophie gelten werde. Und es trifft denn auch tatsächlich

zu.

1. Das Recht der Theos op hie in unserer Zeit.
Ganz klar und auf der Hand liegend ist, dass die theosophische

Bewegung einem gewissen Suchen und Bedürfen unseres Geschlechtes

entspricht. Sie ist eine Gegenwirkung auf die Verödung und
Verwüstung, die der Materialismus herbeigeführt hat, eine Antwort auf
den Schrei der aus ihrer Weltbetäubung wieder erwachenden Seele,
eine inmitten des Bankrottes einer Kultur den Menschen dargebotene

Hilfe, eine Stillung des Verlangens nach mehr Tiefe und Grösse
des Lebens und nach einer geistigen Heimat der Seele,

x) Vergi. Nr. 1.

78



Wir sind ja mit unserm geistigen Leben furchtbar auf den Sand

geraten. Das Bild der Welt, das uns die sogenannte moderne
Naturwissenschaft (ich sage «sogenannte», denn es handelte sich dabei ja

gar nicht um Wissenschaft, sondern um Philosophie und Mythologie,
um Weltanschauung, und zwar im Sinne des Materialismus,
Naturalismus, Mechanismus) entworfen hatte, war trostlos genug: das

selbstgenugsame, mechanisch ablaufende Räderwerk der sogenannten
Naturgesetze an Stelle eines göttlichen Sinnes und Zieles der Welt;
auch im Menschenwesen das Walten des Naturtriebes und seiner

Notwendigkeit an Stelle von Seele, Freiheit und naturüberlegenem
Wollen; der Geist ein Geschöpf der Materie, mit ihr vergehend; der
Tod der endgültige Herr aller Dinge; die Menschengeschichte
auslaufend in ein paar letzte Vertreter des Geschlechtes, auf einer
verwaisten Erde verhungernd und erfrierend, oder auch die Erde in die
Sonne zurückstürzend oder von einem mit ihr zusammenstossenden
Stern zertrümmert — das war freilich keine Heimat der Seele und
keine Atmosphäre für ein wahres geistiges Leben mehr. Ganz
besonders konnte die moderne Entwicklungslehre mit der so lange
währenden Vorherrschaft des Darwinismus das tiefere Selbstbewusst-
sein des Geistes von seinem Wesen und Ursprung nicht befriedigen.

Wir erstickten in diesem Weltbild und schrien, bewusst oder
unbewusst, nach Erlösung von ihm. Die Theosophie kommt diesem

Verlangen entgegen. Darauf beruht ein Teil ihrer Anziehungskraft.

Und sie enthält gerade in dieser Beziehung grosse,
langverkannte Wahrheiten, die freilich nicht nur sie vertritt, und sie nicht
einmal in der reinsten Form, die aber durch sie vielen nahe
gebracht werden, die sonst in ihrem Sehnen nach einer geistigen
Welt verschmachten müssten. Dass die Entwicklung nicht bloss

von unten nach oben führt, sondern zunächst von oben nach unten;
dass das Erste der Geist ist und nicht die Materie, die göttliche
Vernunft und nicht der Naturtrieb, die Freiheit und nicht der
Mechanismus; dass der Mensch nicht nur eine Fortsetzung des
Tierreiches ist, von diesem nur gradweise unterschieden, sondern dass

er der «Sinn der Erde» ist und das Tierreich nur gleichsam eine
zurückgelassene Schale seiner Entwicklung, dass er schon am
Anfang ist, und nicht bloss am Ende, das sind Wahrheiten, die nun,
wie ein starker Strom aus den Tiefen brechend, bald die dürftigen

79



*7 :—¦ '

und rohen Vorstellungen verdrängen werden, von denen wir so lange

uns mussten beherrschen lassen. Lange vor dem Auftauchen der
Theosophie unter uns hat — um nur dies eine, grosse Beispiel zu nennen —
die Philosophie des französischen Philosophen Bergson sie vertreten.
Es öffnet sich die materialistische Hülle, womit diese sogenannte
naturwissenschaftliche Weltanschauung die Welt verhängt hatte und
der tiefere Hintergrund aller Wirklichkeit wird wieder sichtbar.
Die Sehnsucht des Geistes nach sich selbst wird Verlangen nach

Gott. Stürmisch bricht dieses aus den ausgehungerten Seelen, Die

Theosophie ist ein Ausdruck dieser Bewegung der Geister aus einer
entseelten, entgeisteten, entgotteten Welt und Kultur heraus, Sie

ruft die kühnen Geister zu titanischem Hochflug und reicht den

schwachen, zagenden aus dem heiligen Geheimnis die rettende
Hand. Auch gewährt sie den ob der politischen und sozialen

Katastrophe erschrockenen Seelen ein Asyl, und auch das ist ein
Geheimnis ihres Erfolges.

Denn die Nöte, die sie stillt, oder doch zu stillen vorgibt, sind

nicht nur theoretischer, sondern auch praktischer Art. Wir haben
nicht nur in der Weltanschauung, sondern auch in der Lebenspraxis

Schiffbruch gelitten. Der politische und soziale Zusammensturz

ist nur die oberflächlichste Erscheinungsform dieser Tatsache.
Eine tiefe Verzweiflung an aller menschlichen Kraft hat die Seelen

ergriffen. Die Sehnsucht nach Erlösung durch übernatürliche Kräfte
und Mächte ist riesengross geworden. Und wieder kommt die
Theosophie und bietet die Hand, die begierig ergriffen wird.

Aber wo bleiben denn die andern Mächte, die den Menschen
helfen wollten und sollten: Wissenschaft und Bildung und vor allem
die Religion?

Ja, wo bleiben sie? Offenbar können sie den Menschen nicht
helfen. Das ist ein klarer Sinn des Auftretens und Erfolges der
Theosophie. Sie konnte nur darum zu der heutigen Rolle gelangen,
weil Wissenschaft und Bildung mit ihrem Latein zu Ende und die
Religion — im höchsten Sinne — tot oder sagen wir lieber scheintot

ist. Sie hat sich an einer leeren Stelle festgesetzt. Es sei
schon hier, um alles Missverstehen nach Möglichkeit zu vermeiden,
erklärt, dass nach unserer Ueberzeugung diese Religion, d, h. das

Christentum — auch in seiner kirchlichen Form, geschweige denn

80



seinem tiefsten Wesen nach — der Theosophie an Wahrheit
unvergleichlich überlegen ist; aber ein lebendiger Irrtum ist stärker als

eine tote oder scheintote Wahrheit.

Die Theosophie ist ein Gericht über unsere vorhandene Kultur,

unsere Wissenschaft und unsere Religion,

2, Das Recht der Theosopie an sich.

Sollte die Theosophie aber nicht auch abgesehen von den
besondern Zuständen unserer Zeit, also nicht nur relativ, sondern
absolut betrachtet, ein Recht und eine Wahrheit haben? Wie steht

es mit ihrer Grundbehauptung, dass es eine Geisterwelt gebe und

von dieser ein höheres Wissen? Wollen wir diese Behauptung
bestreiten?

Gar nicht! Es muss mit Nachdruck erklärt werden, dass eine

Bekämpfung dieser Lehre in dem Sinne, dass man sie im Namen des

gesunden Menschenverstandes oder der Wissenschaft als Phantastik
oder Schwindel abtäte, wertlos wäre und ihr Ziel verfehlte.
Vielmehr ist in dieser Beziehung das weiteste Entgegenkommen möglich,

ja notwendig. Weder der gesunde Menschenverstand noch die
Wissenschaft haben irgend ein Recht, jene Grundbehauptung
einfach zu leugnen: dass es eine Geisterwelt gebe, und ein höheres
Wissen, als das der gewöhnlichen Wissenschaft.

Um mit diesem Zweiten zu beginnen, so müsste man, um es zu
leugnen, alles höhere Geistesleben der Menschheit durchstreichen.
Wir müssten alle Seher und Propheten beseitigen und alle Gesichte
der Kunst für eitles Spiel erklären. Alle tiefere Philosophie hat, wie
wir gezeigt haben, Anspruch auf eine Art von Erkenntnis gemacht,
die den Zugang zum Kern der Dinge, auch zur übersinnlichen Welt,
öffne. Aber auch die Wissenschaft ist sich in ihren grössten Zeiten
und Vertretern ihrer Grenzen wohl bewusst gewesen. Ein Kant hat
die Möglichkeit des «Geistersehens» eines Swedenborg gar nicht so

kurzweg geleugnet, auch wenn er dieses freilich nicht als Wissenschaft
konnte gelten lassen. Man darf heute wohl kühner auftreten und
sagen: es ist einfach eine Tatsache, die nur das Vorurteil leugnen
kann, dass es ein «Hellsehen» gibt, ein höheres Schauen in eine jen-

6 81



^v- wtc - \*y, -v in¬

seitige Welt, in die Vergangenheit und in die Zukunft. Gewisse

Menschen haben diese Begabung besessen und besitzen sie heute,

womit durchaus nicht gesagt sein soll, dass dies immer besonders

wertvolle oder in anderer Beziehung überlegene Menschen sein

müssten. Die Welt ist aber jedenfalls nicht so mit Brettern vernagelt,
wie der Verstand (auch der wissenschaftliche), der ewige Philister,
meint.

Und so haben wir auch weder Lust noch Ursache, die Wirklichkeit
einer Geisterwelt zu leugnen. Man darf sich darüber bloss keine

phantastischen Vorstellungen machen, etwa gar an den Spiritismus
denken, sondern muss sich in aller Nüchternheit fragen: Ist es denkbar,

ist es eine vernünftige Annahme, dass der Mensch das einzige
geistbegabte Wesen im Weltall sei, dass die Wirklichkeit rings um
uns herum, die geheimnisvolle Tiefe, leer sei, dass es unter und über

uns keine uns analogen Wesen gebe? Was ist phantastischer, dies zu
behaupten und zu glauben, oder das Gegenteil? Die Annahme einer
solchen Geisterwelt entspricht einem tiefen Bedürfnis des Geistes.
Denn eine leere Welt, eine Welt, wo die Menschen als Geisteswesen
einsam sind, kann nicht recht eine Heimat des Geistes sein. Sie

entspricht aber auch einer alten Ahnung, der kaum eine Religion oder
tiefere Philosophie sich hat entziehen können.

Ja, der Schreibende möchte sogar bekennen, dass wir nach seiner
Überzeugung einer Periode entgegengehen, wo diese Geisterwelt
mehr als bisher hervortreten wird. Auch mögen wir ganz wohl am
Beginn einer neuen Kulturepoche stehen, wo sich dem Erkennen bisher

kaum geahnte Möglichkeiten erschliessen und das Bild der Welt,
der körperlichen und geistigen, der Natur und Geschichte, der
Vergangenheit und Gegenwart sich von Grund aus ändern wird. Es mag
ja vor allem wieder die Gotterkenntnis zum Quell aller andern
Erkenntnis werden, ja sie muss es, wenn wir nicht geistig verkommen
sollen.

Wenn die Theosophie dergestalt mit ihrer Grundbehauptung ganz
wohl recht haben mag, so auch in mancher einzelnen ihrer Lehren
und nicht nur den von uns in dieser Beziehung schon hervorgehobenen.

Vieles, was sie von der Geschichte der Religionen sagt, auch

von deren Verhältnis zum Christentum, ihre Deutung der Mythologie,
ihre Geschichtsauffassung, ihre Erklärung der Geburt und des To-

82



«rajT^«^ ; - - • »r —

des, mag einen Kern von Wahrheit entfalten, den man im rechten
Zusammenhang wohl anerkennen und verwerten kann.

Und so soll auch nicht geleugnet werden, dass ihre praktische
Weisheit manches enthält, was nicht wertlos ist. Sie mag für müde

Seelen ein Stab, für weltverirrte ein erstes Aufleuchten höherer
Wahrheit bedeuten. Was so viele in dieser Beziehung an Beruhigung,
Erleuchtung und Erhöhung des Lebens von ihr empfangen zu haben

bekennen, müssen wir nicht einfach als Täuschung erklären.
Überhaupt: es gibt allerlei Wege zur Wahrheit, oft seltsame. Auch

Irrwege können oft nötig sein! In unseres Vaters Hause sind viele

Wohnungen. Wer will da Verbotstafeln aufstellen?
Wieder scheint uns klar zu sein: diese Erscheinung mag in noch

so verschiedenen Formen auftreten, sie mag der Entstellung, dem
Schwindel ausgesetzt sein, ihrem tiefsten Sinn und Wesen nach ist
sie etwas Bedeutendes und wir begreifen, dass edle, tiefe, fromme
Seelen ihr zufallen.

Trotzdem meine ich, müssen wir sie als Ganzes absolut ablehnen,
müssen sie besonders als Religion ablehnen.

V. Theosophie oder Reich Gottes!

1. Das Christentum ist das Gegenteil der
Theosophie.

Wir haben über einzelne Züge an ihr oder einzelne ihrer Formen
hinaus, an die man sich wohl etwa zu halten pflegt, zum eigentlichen
Grundwesen der Theosophie vorzudringen versucht und den geistigen

Typus, den sie bildet, festgestellt. Auf Grund dieser
Untersuchung haben wir erklärt, dass wir es hier mit einer Religion zu
tun hätten, einer Religion, die auf indischem Boden ihre klassische
Ausbildung erhalten habe, aber freilich in allerlei Formen durch alle
Zeiten fortwirke. Nun vergleichen wir diese Religion mit dem
Christentum und fragen: Wie verhalten sie sich zu einander?

Unsere Antwort lautet: Was die Theosophie auch
Grosses und Tiefes sein mag, so ist sie doch das
Gegenteil des Christentums!

Das gilt es nun zu beweisen.
Da stellt sich denn eine grosse Schwierigkeit ein: Wie über das

83



'¦¦,; -':.:''¦' "-¦ ¦ -

Wesen der Theosophie so bestehen auch über das Wesen des

Christentums die grössten Meinungsverschiedenheiten. Was ist das

Christentum? Wer will darüber entscheiden?

In dieser Verlegenheit gibt es eine Hilfe, die nie versagt: das

Christentum entfaltet seinen Sinn am meisten in seinen Anfängen,
wie sie uns in der Bibel entgegentreten. Wie die Theosophie auf

indischem Boden erwachsen ist, so ist das Christentum, menschlich

gesprochen, aus Israel hervorgegangen. Es sind zwei ganz deutlich,

sehr deutlich, geschiedene Welten, die damit einander
gegenübertreten. Wir haben die eine dargestellt und wollen dies nun mit
der anderen zu tun versuchen.

Eine andere Welt freilich ist es, in die wir treten, wenn wir von
der Theosophie zur Bibel kommen. Alle die Unterschiede im Einzelnen

konzentrieren sich aber in einem:

2. Die Bibel will nicht eine Geheimweisheit von jenseitigen
Welten, sondern das Reich Gottes für die Erde.

Damit ist die Hauptsache gleich gesagt und die Scheidewand
zwischen beiden Welten aufgerichtet. Was die Bibel von Anfang bis zu
Ende verkündigt, ist die kommende Herrschaft Gottes über die Erde.
Die Bitte «Dein Reich komme zu uns» und das Bekenntnis: «Wir
warten eines neuen Himmels und einer neuen Erde, nach seiner Ver-
heissung, worinnen Gerechtigkeit wohnt»1), bilden die Seele der
Bibel und damit des Christentums. Das ist etwas völlig Anderes als
die Theosophie. Was diese geben will, ist eine Weisheit, das heisst,
eine religions-philosophische Wahrheit, was die Bibel will, ist eine

Kraft, eine neue Wirklichkeit, eine Bewegung auf ein letztes Ziel
hin. Dabei ist die Erde der Mittelpunkt. Die Theosophie lenkt den
Blick aufs Jenseits ab, führt den Menschen ins Mysterium hinein und
lässt ihn in den Tiefen des Geisterreiches sozusagen sich auflösen,
das Reich Gottes schickt den Menschen erst recht zum Menschen,
stellt ihm konkrete menschliche Aufgaben. Mag die Theosophie auf
ihre Weise die Erde im Auge behalten, diese verliert doch die
eigentümliche Bedeutsamkeit, die sie für die Bibel, für das Reich Gottes
hat, sie löst sich mit samt den Menschen in eine Art Traumwelt auf
und verliert ihre Wichtigkeit. Indien ist dafür das deutliche Beispiel.

*) 2. Petr. 3, 13.

84



Die Theosophie umkreist, was damit zusammenhängt, das Geheimnis

des Todes. Sie verklärt den Tod und saugt damit dem Leben den

Saft aus. Sie will den Tod überwinden, aber legt ihn damit fest und

verheisst ihm die Herrschaft über alles Leben. Und so legt sie auch

Schuld und Schicksal fest, setzt einen gewissen Fatalismus und

weiht somit die vorhandene Welt, versenkt sie in Traum und

Erstarrung, wovon wieder besonders Indien Zeugnis ablegt. Ganz
anders die Bibel. Sie erwartet, dass die Herrschaft Gottes, des Lebendigen,

in ihrem Vorschreiten allen Tod aufhebe und mit dem Tod die

Sünde, aus der er stammt, und alle Not, die aus der Sünde fliesst; sie

verkündet Leben, konkretes, taghelles, strahlendes menschliches

Leben. Das Reich Gottes weiht nicht die Welt, sondern verändert
sie, macht darin Gott und dem Menschen Bahn, bringt Gerechtigkeit,
Wahrheit und Liebe zum Sieg, schafft eine neue Welt. «Tod, wo ist
dein Stachel? Hölle, wo ist dein Sieg?»

Man könnte — mit einigem Vorbehalt — den Unterschied auch so

formulieren: In der Theosophie steigt die Erde zu Gott empor, im
Reich Gottes steigt Gott zur Erde herunter.

Eine Ahnung freilich von der Wahrheit des Reiches Gottes lebt
auch in der Theosophie, aber sie löst sich, weil ihr die Grundlage
fehlt, in Traum und Mythus auf.

Dies alles wird noch klarer, wenn wir den Unterschied weiter
verfolgen.

3. D e r Gott der Bibel ist völlig anders als der der
Theosophie.

Warum ist und bleibt die Theosophie so stark in den Tod
verstrickt? Warum versenkt sie die Welt in Erstarrung? Weil sie keinen

lebendigen Gott kennt!
Das ist ganz klar: der Gott der Theosophie ist völlig anders, als

der der Bibel, Er ist entweder eine unpersönliche Idee oder er löst
sich in die Geisterwelt auf. Das muss jedem auffallen, der die theosophischen

Schriften liest. Gott tritt darin eigentlich ganz zurück. Er
rückt in die unendliche Ferne eines unnahbaren Mysteriums, Ja, es
dürfte wohl der letzte, selten verratene Sinn der Theosophie sein,
dass er sich überhaupt in seiner Geisterwelt verliert. Oder auch er
kommt erst in dieser zu sich. Jedenfalls bleibt er dem Herzen ganz

85



¦ ¦¦•¦¦-¦'.

ferne und wird ein verborgener Gott. Aber nicht im Sinne der Bibel,

Denn hier ist Gott dem Menschen nahe, ist Gott menschlich, wird
Gott Mensch, Wohl wird er im Alten Testament etwa ein verborgener

Gott genannt, in dem Sinne, dass seine Ratschlüsse etwas
Geheimnisvolles haben, aber Gott selbst ist doch gegenwärtig und nahe

und sein Gesetz deutlich. In Jesus Christus aber hört alle Verborgenheit

erst recht auf. In ihm wird das Wort «Fleisch», und «wohnt

unter uns», Gott wird unser Bruder und macht den Menschen erst

zum Menschen. Alle Fremdheit zwischen Gott und Mensch ist
aufgehoben. Die Theosophie kniet vor dem Altar des unbekannten Gottes,

durch Christus ist dieser Altar erledigt. Gott ist bekannt. Er

zeigt sich im Licht des Tages, nicht bloss im Schatten der Dämmerung,

er ist auf dem Markt und der Gasse, nicht im Mysterium des

Tempels. Und er tritt nicht hinter einer Geisterwelt zurück,
sondern ist die allmächtige und allumfassende majestätische Gegenwart,
Kraft und Wirklichkeit.

Die Gottesvorstellung der Theosophie ist und bleibt im letzten
Grunde pantheistisch. Der Monotheismus der Bibel ist damit nicht
erreicht. Dieser Gott ist kein persönlicher Gott, Er steht nicht in
jenem unbeschreiblich nahen, persönlichen, individuellen, menschlichen,

innigen Verhältnis zu dem Menschen, das wir durch die Bibel kennen

und haben. Er ist nicht der freie, unmittelbare Lenker und Herr
der Geschicke, sondern steht selbst unter dem Bann irgend einer
geheimen Urmacht, Er kann nicht erlösen, sondern bedarf selbst der
Erlösung. Er ist nicht das Urbild menschlicher Reinheit und Güte,
sondern verliert sich wieder in das Mysterium des Unerkennbaren, Er
ist nicht der Schaffende, die Welt vorwärts Führende und vorwärts
Drängende, sondern das ewige Geheimnis, von dem die Welt einen
Abglanz bildet. Es geht keine heilige Unruhe und ewige Revolution der
Welt von ihm aus. Es gibt für die Theosophie, wo sie echt ist,
keine soziale Frage. Wehe der Welt, wenn sie von dem Gott der Bibel
zu dem der Theosophie abfiele — sie versänke in Traum und Tod,
verlöre Gott und den Menschen; denn der Gott der Theosophie ist
kein Gott und darum schafft er auch nicht den Menschen.

Denn weil Gott hier nicht persönlich ist, so ist auch nicht der Mensch.
Beides gehört ja zusammen. Wo das Wesen Gottes sich ins
Abstrakte und Allgemeine verliert, da auch das des Menschen. Nur das

86



-as»-»-», psfrf >î*?ï»

göttliche Du zeugt das menschliche. Die menschliche Persönlichkeit
ist der Abglanz der göttlichen und nur so zu verstehen. Gott allein ist —
im Gegensatz zu der gewöhnlichen Annahme — volle Persönlichkeit,
der Mensch aber wird es in dem Masse, als er zu Gott emporwächst.
Da in der Theosophie Gott sich ins Wesenlose verliert, (das «Nichts»

ist dafür eine alte Formel), so auch der Mensch. Soweit die Theosophie

herrscht (also wieder besonders in Indien, aber nicht nur dort),
fehlt dieses Grundelement aller menschlich-sittlichen Kultur. Hier

springt wieder die furchtbare Gefahr dieser Denkweise in die Augen.
Wir werden damit aber weiter gedrängt, L. Ragaz

(Fortsetzung folgt.)

Einiges zum Gedanken
der kommunistischen Siedelung

Ist die Idee des Sozialismus endlich daran, Fleisch und Blut zu
bekommen? Gewiss war und ist auch die Arbeiterbewegung nicht nur
ein Ideengebilde, aber was dort Fleisch und Blut hat, ist doch
vornehmlich nur das Klasseninteresse, der Lohnkampf; die innere Idee
des Sozialismus aber ist gar sehr nur ein blasser Schemen geblieben.
In dem von einem grossen Teil der Träger der Bewegung wieder
vorgenommenen Namenswechsel vom Sozialismus zum Kommunismus

liegt wohl mehr als nur der Anschluss an eine bestimmte Partei,
an Moskau, liegt der Sinn einer tieferen Wandlung. Statt Kommunismus

möchten wir lieber noch Gemeinschaftstum sagen, schon am
die Verwechslung mit der Sache einer politischen Partei zu vermeiden.
Dann verdeutscht das Wort Gemeinschaft den Namen der Bewegung
und bringt sie uns damit näher; zugleich vertieft es sie, Sozialismus
ist Genossentum. Gemeinschaft aber ist mehr als Genossen sein. Das

Verlangen nach Gemeinschaft hat sich in letzter Zeit viel mit dem
Gedanken der kommunistischen Siedelung, der völligen
Lebensgemeinschaft, zumeist auf landwirtschaftlicher Grundlage, beschäftigt.

Damit werden Anläufe wieder aufgenommen, die schon öfters
gemacht worden, aber noch nie geglückt sind. Ist ihre Stunde nun
wohl gekommen?

Der Gedanke der kommunistischen Siedelung ist in der Tat wohl

87


	Theosophie oder Reich Gottes? IV., Was mag an der Sache wahr und berechtigt sein? ; V., Theosophie oder Reich Gottes!

