Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 2

Artikel: Der gegenwaértige Mensch

Autor: Ewald, Oskar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-134907

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-134907
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

“Der gegenwaértige Mensch

Gegenwirtig sein, ist alles. Was fiir Anlagen und Talente ein
Mensch auch besitze, sie sind unfruchtbar und eitel, sie machen aus
ihm keinen ganzen Menschen, wenn er sie nicht der Gegenwart
zur Verfiigung stellt. Und wenn sein Verstand auch durch die ver-
borgensten Dunkelheiten der Probleme dringe, und wenn sein Ge-
fiithl unergriindliche Tiefen hitte, und wenn Willenskréfte in ihm 14-
gen, um Berge von der Stelle zu riicken: ist er kein gegenwdrtiger
Mensch, so sind ihm Verstand, Gefiihl, Wille, sind ihm alle Tugen-
den zu nichts nutze; es sind {iberhaupt keine Tugenden, sondern un-
ausgewertete Moglichkeiten, totem Kapital oder brachliegendem
Ackerland vergleichbar,

Was fiir den einzelnen Menschen gilt, das gilt fiir ein ganzes Ge-
schlecht. Und was fiir das Verhiltnis zu andern Menschen gilt, das
gilt fiir das Verhiltnis zur Wirklichkeit iiberhaupt. Es kann uns je-
mand sehr wehe tun, an den Rand der Verzweiflung bringen; so-
lange wir spiiren, dass er uns wichtig nimmt, dass wir ihm etwas be-
deuten, dass er fiir uns, wir fiir ihn da sind, werden wir es ertragen.
Und umgekehrt: es kann uns jemand mit Wohltaten iiberschiitten,
wenn wir fithlen, dass er dabei nicht zuinnerst beteiligt, dass er
nicht unserem Innersten zugewendet ist, ldsst es uns kalt und leer
und biirdet uns bloss eine ldstige Verpflichtung auf. Das ist auch
durchaus begreiflich. Denn wir wollen im andern Menschen wie in
den Dingen vor allem eine Steigerung unseres Seins erleben; das
Schlimmste, das wir jemand antun koénnen, ist nicht, ihn zu be-
schimpfen oder zu misshandeln, sondern ihm gegeniiber so vorzu-
gehen, als existierte er nicht fiir uns. Und ebenso: wer uns abwe-
send ist, fiir den existieren w ir nicht. Ist aber die Liebe das Héchste,
das wir geben und empfangen koénnen, nun, so versteht es sich,
warum nichts uns so tief betriibt wie ein solches Verhalten: eher
nédmlich lisst sich noch Hass in Liebe verwandeln als Gleichgiiltigkeit
und Abwesenheit.

Gegenwirtig sein, heisst also, sich darbieten, Hingabe und Liebe
tiben, Wenn wir der Mitwelt, der Wirklichkeit, unsrer Zeit nicht
gegenwirtig sind, so heisst dies, dass wir ihnen unsere Liebe ver-
sagen, also auch keine Schépferkrifte in sie einstrémen lassen, Und

5 65




dann wird nichts Grosses weder aus der Zeit noch aus uns. Wir grei-
fen ja nicht in den Weltprozess ein und so nehmen die Dinge ihren
Verlauf und iiben Gewalt an uns, anstatt dass wir in sie eingreifen.

Gegenwirtig sein heisst demnach weiter: in jedem Augenblicke
wissen, worauf es ankommt. Das geschieht nicht mit dem Verstande;
denn der Verstand vergleicht, abstrahiert und verallgemeinert; kein
Augenblick gleicht aber dem andren, ein jeder ist neu und erstmalig;
und es handelt sich fiir den gegenwiértigen Menschen gerade darum,
jeden Augenblick in seiner einzigartigen, unvergleichbaren, noch
nicht dagewesenen und niemals wiederkehrenden Individualitit zu
erfassen, Bloss aus dem Zentrum der Seele, dem innersten, unteil-
baren Ich, ist dies moglich. Wenn wir es aber verwirklichen, dann
und allein dann fithren wir ein richtiges Leben. Denn wenn wir in
jedem Augenblicke das Richtige tun, so tun wir es auch in der
Summe aller Augenblicke, aus denen sich unser Dasein zusammen-
setzt,

Aber, wendet man hier ein, ist es nicht gerade die Art flacher und
unbedeutender Menschen, so ganz dem Augenblicke, dem jeweiligen
Zeitpunkte zugekehrt zu sein? Ist nicht der Mensch umso zeitloser,
je tiefer und innerlicher er ist? Seht euch doch die Alltagsnaturen an,
wie sie ganz auf der Oberfliche der Ereignisse schwimmen, ganz auf
der Oberfliche der Ereignisse getragen werden! Und ihnen sollen
wir es gleichtun! Nein, im Gegenteile. Denn wir sollen den Augen-
blick meisternund beherrschen, wihrend sie sich ihm ein-
fach anpassen. Wir sollen uns tiber ihn erheben, wihrend sie
unter ihm stehn. Menschen, die ganz durch den Augenblick bestimm-
bar sind oder die einen verbliiffenden Spiirsinn fiir dasjenige bekun-
den, was er ihnen bieten kann, fiir die Ausniitzbarkeit der Situation,
die Chance, die Gelegenheit; die Apparaten gleichen, welche auf
die leiseste Erschiitterung der Zeit reagieren und an denen man da-
her stets den Stand und die Schwankungen der 6ffentlichen Meinung
ablesen kann: Menschen solcher Art sind nicht im wahren Sinne
gegenwirtig, eben weil sie nicht aktiv und schépferisch sind, so
anschmiegsam und betriebsam sie auch sein mégen. Schliesslich miis-
sen wir n#mlich zwischen Augenblick und Gegenwart unterschei-
den; bloss der Augenblick, den wir ergreifen und formen, wird zur
Gegenwart und damit zur Wirklichkeit.

66




Aber, sagt man uns weiter, wir streben doch aus der Zeit in die
Zeitlosigkeit und nicht umgekehrt! Wir wollen doch, wenn wir wirk-
lich etwas Rechtes wollen, nicht vergiangliche, sondern ewige Werte!
Ist das nicht vor allem Sinn und Ziel der Religion, aber auch jeder
grossen Weltanschauung, jedes echten Kunstwerkes, all dessen, was
Kultur, Geist, Genialitit genannt wird? Umschreibt es nicht gerade-
zu den Begriff des Genies ? Das letztere ist ja, wie wir lingst be-
griffen haben, nicht bloss eine Gradsteigerung des Talentes, sondern
eine eigene Seinsform. Genie ist, wer sich in seinen Leistungen der
zeitlichen Bedingtheit entrafft, wer Endgiltiges, Absolutes und Ewi-
ges ans Licht férdert. D e m allein und sonst keinem gebiihrt dies:r
Titel; denn es offenbart sich in ihm dann wirklich eine geheimnis-
volle, géttliche Macht und Wesenheit, ein Genius, der nicht die Spu-
ren der Verginglichkeit an sich trigt.

Ich denke nicht daran, dies zu leugnen, denn auch ich bin davon
iiberzeugt, dass es ewige Werte gibt und dass wir aus ihnen den
tiefsten Gehalt unseres Daseins schépfen. Wenn wir religiés gerich-
tet sind und das heisst, wenn wir das Leben auf einen festen, dauer-
baren Grund stellen wollen, so wollen wir gleichsam das Zeitliche im
Zeitlosen, im Ewigen verankern, Je verginglicher etwas ist, umso
wertloser, wesenloser erscheint es uns; ja, das Kennzeichen des
Wichtigen, Eitlen ist es gerade, dass es so rasch vergeht und keine
Spuren hinterldsst, sich also in nichts niederschligt und bewahrt.
Indem wir in den logischen, mathematischen, mechanischen Grund-
sidtzen etwas Uberzeitliches beriihren, glauben wir schon nicht mit
Unrecht, in eine héhere Sphire einzudringen, obgleich wir aus die-
sen Erkenntnissen doch nicht unmittelbar den Stoff unsres Daseins
formen kénnen. Religion aber, die in einer fiir uns unfassbaren Weise
sicherlich auch dem Gebiete theoretischer Wahrheiten zugrunde
liegt, hat es lediglich mit der Uberwindung der Zeit durch die Ewig-
keit zu tun,

Soweit geben wir also unsern Widersachern Recht. Allein damit
ziehen wir nichts von unsrer ersten Behauptung zuriick, riumen wir
ihnen noch immer kein Recht gegen uns ein. Denn wie vollzieht sich
die Uberwindung der Zeit durch die Ewigkeit? Jedenfalls nicht so,
wie jene es sich vorstellen: ndmlich durch Flucht aus der Zeit,
sondern durch Gestaltung derselben aus ewigen Ideen. Es kommt

67




hier wiederum darauf an, einzusehen, dass die Ewigkeit, ob sie auch
nicht dem zeitlichen Wandel untersteht, doch nichts Einiérmiges und
Starres ist, vielmehr dass sie le bt. Sie ist sogar das lebendigste Le-
ben, denn sie verkérpert sich unablissig aufs neue. Der Korper, den
sie anzieht, heisst aber: die Gegenwart. Erst wenn man dies er-
kannt hat, wenn man den tiefen Zusammenhang begreift, in dem
Ewigkeit und Gegenwart trotz ihres scheinbar unpersénlichen Wi-
derstreites stehn, gewinnt man das richtige Verhiltnis zu beiden.
Man sucht dann die Ewigkeit nicht mehr in einer jenseitigen Sphére,
ausserhalb der Zeit, ausserhalb der Gegenwart, sondern in ihr selber.
Und umgekehrt erscheint einem die Gegenwart nicht mehr als ¢in
fliichtiger Augenblick — aus dem Nichts emportauchend, ins Nichts
zuriicksinkend —, sondern als etwas, das Dauer und Bestand hat.

Es ist notwendig, beides zu vereinigen, um ein wirklich geistiger,
- wesentlicher Mensch zu sein. Einige Beispiele m6gen dies erhirten.
Wer nichts von Ewigkeit weiss oder sie verleugnet, ist kein solcher.
Denn Geist und Ewigkeit sind, wie ich schon sagte, unzertrennlich
verbunden. Man kann dies beim einzelnen Menschen wie bei einem
ganzen Geschlechte wahrnehmen. Je mehr der Relativismus um sich
greift, der bloss ein bedingtermassen Gutes, Schénes, Wah-
res anerkennt, umso mehr sinkt das innere Niveau einer Kultur. Vor
einifen Generationen gab es nicht Wenige, die glaubten, durch
Darwin sei alles widerlegt, was vor ihm gedacht und geschrieben
hatte, Kant und Platon, Moses und Christus — sei Gott selbst enttront
worden. Alles sei Entwicklung; das jeweilig Geltende werde durch
den ndchsten Moment aufgehoben. Man war héchstens so inkonse-
quent, den Darwinismus selber fiir eine endgiltise Wahrheit anzu-
sehen. Kaum eine Generation war vergangen und gerade ihm hat sich
das Schicksal der Relativitit wenigstens zum Teile erfiillt, wahrend
die ewigen Werte der grossen Religionen, Weltanschauungen und
Kunstwerke das Dunkel der heutigen Zeit umso reiner durch-
leuchten,

Aber es ist auch der kein geistider Mensch, der der Ewigkeit die
Gegenwart preisgibt, der also dasjenige verkennt, was wir das Leben
der ersteren genannt haben. Wenn wir vom ewigen Leben sprechen,
so meinen wir im letzten Grunde gar nichts anderes als dieses Leben
der Ewigkeit. Sicherlich ist das Wesentliche, also das Ewige der

68




Platonischen Ideenlehre heute — trotz Aufklirung und Evolutionis-
mus — ebenso giltig und endgiltig wie vor zweitausend Jahren. Aber
es wire doch verfehlt, heute in ganz derselben Weise Platoni-
ker sein zu wollen wie damals; nicht bloss dass man damit die Ge-
genwart preisgibe, man wiirde eben dem Tiefsten und Besten des
Platonismus nicht gerecht. Denn dies ist ja das Grosse, das Unend-
liche dieser Gedanken, das, was die Fesseln zeitlicher Bedingtheit
erst sprengen ldsst: dass sie niemals ganz ausgeschépit werden, ja
dar nicht ausgeschopit werden konnen, weil ihre Quellen unversieg-
bar strémen; dass man sie nicht abernten und ein fiir alle Male unter
Dach bringen kann, weil sie aus unterirdischen Kréften weiter wach-
sen und immerdar neue Bliiten treiben. Uber Platon hinaus geht seine
Schopfung, der Platonismus; iiber Kant der Kantianismus; ja, wir
koénnen, wir miissen sagen: iiber Christus das Christentum. Das ist
keine Gottlosigkeit, sondern erst der rechte Weg zu Gott, den freilich
der Kirchenglaube, der Konfessionalismus nicht betreten hat. Aber
durch Jesus selber sind wir in ihm unterwiesen, Wie lesen wir im Jo-
hannesevangelium? «Ich bin der rechte Weinstock und mein Vater
der Weingértner, Eine jegliche Rebe an mir, die nicht Frucht bringt,
wird er wegnehmen; und eine jegliche, die da Frucht bringt, wird er
reinigen, dass sie mehr Frucht bringe.»') Es ist der ganze unverséhn-
liche Gegensatz zweier Welten, der hier aufgerissen wird. Das
Dogma ist das Ende der Religion, weil es starr und tot ist, wihrend
wahre Religion Leben und Bewegung hat, Leben und Bewegung ist.
Das Dogma, so kénnen wir auch sagen, ist Flucht in die Ewigkeit
und Flucht ist mit Glauben, ist mit dem Mut, in dem sich der rechte
Glaube bezeugt, unvereinbar. Was ewig ist wie die Lehre Christi,
das muss, eben weil es durch keine Zeit eingegrenzt ist, jeder Zeit in
bestimmter, ihr allein eigentiimlicher und notwendiger Weise dienen
kénnen, Wer wirklich Christ sein will, der wird — klinge es auch
zundchst paradox — es nicht so sein diirfen, wie man es zur Zeit der
Apostel und der ersten Gemeinde war. So erklirt sich die unaus-
léschbare Tatsache des Sektierertums, unausléschbar, solange es
einerseits Religion, andrerseits Konfessionen gibt. In solchen Sekten
offenbart sich die lebendige Religidsitit, die in unentrinnbaren Kon-
flikt mit Dogma und Kirche gerit. Freilich ist es in der Regel das
1) Joh. 15, 5. | |

69



Schicksal der Sekten, sich selbst zu dogmatisieren und zu konfes-
sionalisieren, wie es das Schicksal des Einzellebens ist, zu sterben;
aber sie héren dann eben auf zu sein, was sie urpriinglich waren und
sein wollten, sie sind sich selbst untreu geworden. Und es kann uns
nicht mehr Wunder nehmen, dass wir so viele Echt-Religidse ausser-
halb der Kirche finden und dass der Begriff der fr eien Religiositit
gerade in unserer Zeit mehr und mehr und sehr verheissungsvoll die
geistige Welt zu erfiillen beginnt. Denn es bedeutet das erstarkende
Bewusstsein davon, dass die Ewigkeit nicht jenseits der Zeit, son-
dern in ihr sich erfiillt; dass sie immerwéihrende Gegenwart ist.
Wer sich ausserhalb der letzteren stellt, ist also ein ungeistiger
Mensch, mag er auch noch so viel Material des Geistes aufgenom-
men haben. Ja, es kommt darauf an, dies véllig klar und bis ins Ein-
zelne hinein zu erfassen. Ungemein Wichtiges folgt daraus; ver
allem, dass sich nichts in der Welt wiederholt und dass darum
auch nichts wiederholt werden darf. Freilich gibt es Vorbilder und
es gibt sogar dasjenige, was man, mit Vorsicht und Einschrinkung,
Autorititen nennen kann. Es gibt Lehrmeister unseres Geschlechtes
und arg stiinde es um dasselbe, wenn es die richtige Ehrfurcht vor
ihnen verlernt hitte. Diese besteht aber nicht darin, auf den Knien
liegend sie zu vergdtzen, einen Kult des Genies zu treiben, wie es der
letzten Generation zur Gewohnheit geworden war, Sie besteht auch
nicht in knechtischer Unterwerfung und Nachahmung, Wehe denen,
welchen das Vorbild zu nichts Besserem dient, als ein diirftiges
Nachbild desselben zu werden! Darum fort mit allem Epigonen-
tum, das sich stets auf der absteigenden Linie des Lebens bewegt!
Wir haben freilich nicht die Pflicht, Originale um jeden Preis zu sein
und es ist verhdngnisvoll, wenn wir es gewaltsam sein mdchten;
aber wir haben die Pilicht, keine Kopien zu sein. Was also sol-
len wir sein? Gibt es denn ein Drittes? Ja, es gibt ein Drittes oder,
wie ich richtiger sagen will, Erstes, im strengen Wortsinn absolut
Erstes: wir miissen urspriinglich sein. Und das heisst wie-
derum: wir miissen uns der Gegenwart zur Verfiigung stellen, aus
ihr heraus leben und wirken. Dann werden wir immer wir selber
sein, auch wenn wir anderen tAuschend gleichen sollten. Man
kann seine Verehrung einem grossen Lehrmeister gegeniiber gar
nicht schlechter zum Ausdrucke bringen, als indem man ihn kopiert;

q0




denn der wahre Lehrmeister will seine Schiiler nicht abermals zu
Schiilern, sondern zu Lehrern erziehen; er will ihnen die Meister-
schaft geben, Wohl spricht er zu ihnen: Werdet wie ich!
Aber das «Wie» nicht im Sinne einer dusserlichen Vergleichung ver-
standen; sondern es heisst: werde wie ich, indem du wirst, was du
bist! Werde du selber! Es ist ja auch einleuchtend, dass wer es ernst
mit den Menschen meint, sie zu Menschen und nicht zu Affen, zu
Freien und nicht zu Sklaven heranbilden will. Thr habt einen freien
und nicht einen knechtischen Sinn empfangen, sagt Paulus zu den
Bekehrten, um sie zum richtigen Glauben zu fithren.!) Autorititen
miissen uns wecken, nicht aber einschlidfern; sie miissen uns befreien,
nicht aber binden. Und das gilt auch im H6chsten und gerade in ihm.
Ein Christ sein, heisst wortlich, ein Christus sein.

Ich rede nicht durchaus von Extremen, obwohl auch an solchen ——
und eben in unsrer Zeit — kein Mangel ist; ich meine, an Menschen,
die aus der Gegenwart in die Vergangenheit fliichten, an schlechthin
gewesenen Menschen. Es sind manchmal wohlmeinende, gut-
gesinnte, feinfiihlige Naturen; sie kénnen ausgezeichnete Qualitidten
haben; aber sie machen nicht den richtigen Gebrauch von ihnen,
kénnen sie nicht fruchtbar machen; denn sie stehen nicht auf der
festen, dauernden, wohlgegriindeten Erde, sie sind nicht gegenwir-
tig. Die klassische Verkorperung dieser Art ist der Don Quijote des
Cervantes. Er ist kein Idealist, wie man ihn irrtiimlich ausgelegt hat,
nicht einmal ein Schwirmer, aber auch keine licherliche Figur; er
ist ein vergangener Mensch, ist d e r vergangene Mensch. Er ver-
steht seine Zeit nicht und will sie nicht verstehen; so verdichtet sich
ihm der Gehalt dieser Zeit zum Sancho Pansa, dem Inbegriff niich-
ternster Realistik, plumpster Alltiglichkeit, er selber aber ist dem
Geldchter aller Welt preisgegeben. Etwas vom Don Quijote ist in
jedem Phantasten, in jedem Romantiker, in jedem, der seiner Stunde
nicht gewachsen ist. Sie ist in jedem, der heute die Welt durch
Kunst oder durch Philosophie erlésen will. Denn er versteht die Not
der Zeit nicht. Ich sage nicht, dass wir keine Kunst oder keine Philoso-
phie haben sollen; ich will mich hier weder auf Rousseau noch auf
Tolstoi berufen. Aber ich spreche von dem, was Kunst und Philoso-
phie der jetzigen Menschheit bedeuten kdnnen, von ihrem

1) Rém. 8, 14 if,

71



aktuellen Werte. Jeder Augenblick 16st die Forderungen ein, die in
ihm — gerade in ihm fillig geworden sind, und das sind heute weder
dsthetische noch spekulative Forderungen. Ich erinnere mich noch
des unheimlichen Eindruckes, den ich erhielt, als sich, vom Feld
heimkehrend, wieder Theater, Gemildeaussteliungen, Diskussions-
siale betrat. Wie seltsam! Als ob draussen wie drinnen nichts ge-
schehen wire; als ob nicht eine Welt in Triimmer gesunken wire;
als ob der Zeitprozess hier erstarrt wire! Es mag manchen schmerz-
lich beriihren, aber es ist so: Philosophie und Kunst, wie die meisten
andren, abgeleiteten Kulturphinomene haben derzeit ihre unmittel-
bare Bedeutung eingebiisst, sie kénnen der Not unseres Geschlechtes
nicht abhelfen. Aber ldsst sich denn geistige Kultur einem Rangier-
bahnhof oder gar einem Kurszettel vergleichen? In bestimmtem
Sinne ja, wofern wir uns bloss der Vorurteile entdussern, die sich
fiir uns mit diesen Begriffen zu verkniipfen pflegen und sie als das
nehmen, was sie sind: Ausdrucksformen des lebendigen Verkehres,
des Austausches von Giitern und Werten. Kunst und Philosophie
stehen heute auf einem Nebengeleise der Kultur, vielleicht nicht dau-
ernd — wer wollte {iberhaupt prophezeien? Offenbar sind sie nicht
ohne eigenes Verschulden dahin geraten; diese Frage ist hier in-
dessen gar nicht zu stellen; uns geniigt die Tatsache und an der ist
vorderhand umso weniger zu 4ndern, je mehr man es gewaltsam ver-
sucht. Die Weichensteller erkennen auch im Geistigen die Ge-
fahr, wenn die strenge Verkehrsordnung nicht eingehalten wird.
Im alten Athen suchten die Besten ihr Heil in endlosen Zer-
gliederungen der Begriffe von Gut und Bése, Wahr und Falsch;
die Dialektik erschien ihnen als Quelle der Erlosung. Im Zeit-
alter der Renaissance versetzte der Anblick eines Gnadenbildes
das Volk in so helle Begeisterung, dass es dasselbe im Triumph
durch die Gassen trug, Heute ist beides unmdoglich; und das
Bedauern hieriiber ist iibel angebracht, denn die blosse Vorstel-
lung davon wirkt, auf unsere Zeit bezogen, wie eine Fratze.
Jedes Geschlecht hat seine eigenen, unveriusserlichen und gegen
die eines andern nicht austauschbaren Impulse. Shakespeares «Ham-
lets>, Goethes «Faust» sind sicherlich unsterbliche Werke, und wer
daran zweifelt, dass ihre Geltung von den Jahrhunderten unabhéngig
ist, missversteht sie und den Geistesprozess der Menschheit. Den-

72



noch konnten beide Werke, auch wenn wir ganz von der Person
ihrer Schopfer absehen, bloss zu der Zeit verfasst werden, in der sie
wirklich entstanden sind. Ja, es mag paradox klingen und ich gebe
ja auch zu, dass es eine Konstruktion ohne Realitat ist, aber eine
notwendige Konstruktion wie die imaginire Grésse der Mathematik:
wiirde «Hamlet» oder «Faust» heute verfasst, er wiirde nicht gelten,
weder heute noch irgendwann, Aber sagt ihr, er k a nn ja heute nicht
verfasst werden. Zugegeben, Doch warum? Weil er schon verfasst
worden ist? Die Losung wire allzu wohlfeil. Nein. Weil er zwar fiir
jede Zeit, aber aus einer bestimmten Zeit ist, und weil das Erstere
durch das Letztere bedingt ist. Raumt ihr dies ein, dann seid ihr einer
Meinung mit mir; ihr billigt mir zu, dass es eine Ewigkeit gibt,
dass sie aber stets ihre Gegenwart hat, dass sie stets Gegenwart
ist.

Ich will hier gleich bemerken, was ohnedies bereits angedeutet
wurde: dass es wie zur Zukunft, so auch zur Vergangenheit keinen
anderen Weg gibt als durch die Gegenwart. Das will sagen: wir miis-
sen, gerade um das wirklich Positive der Vergangenheit festhalten,
die Zukunft vorausnehmen zu koénnen, uns der Gegenwart zur Ver-
fiigung stellen, Gegenwirtig sein, braucht ganz und gar nicht die Ver-
bindung mit der Vergangenheit zu l8sen, es heisst vielmehr, sie erst in
der rechten Weise kniipfen; ebenso wie, wer Gott im richtigen
Geiste sucht, das Beste dieser Welt nicht verlieren, sondern gewin-
nen muss. Es wird uns nach dem Ausspruche Jesu von selber zu-
fallen, wenn wir der héchsten Gerechtigkeit zugewendet sind. Lasst
uns also heute nicht #sthetisch noch spekulativ sein und wir wer-
den mehr von Platon, von Kant, von Goethe haben als die Astheti-
schen und Spekulativen; es wird uns zur rechten Stunde geschenkt.
Und ebenso: hitte Don Quijote nicht vergangene Abenteuer gesucht,
hitte er seine edelsten Krifte dem Jetzt geschenkt, er wire keines-
wegs dazu verurteilt worden, ein Sancho Pansa zu werden, in der
grauen Niichternheit des Alltags unterzusinken, sondern er hitte
erst die wirklichen Abenteuer erlebt, die nicht wiederholt werden
kénnen, die einzigartig und unerschépilich sind wie der Augenblick
selber; der sie gebiert,

Ich méchte den Menschen einem Kletterer vergleichen und die
Ewigkeit dem Seile, an dem er hingt. Ohne das Seil wiirde er kei-

73



nen festen Stand gewinnen; er wiare in Gefahr, auszurutschen und
in den Abgrund hinabzustiirzen, Das Seil gibt ihm einen Halt; aber
es soll ihm keinen Halt zum Stehen geben, sondern zum Klettern.
Es geniigt ja keineswegs, dass er nicht abstiirze; er muss sich be-
wegen, er muss von der Stelle kommen. So ist der Mensch, der aus
der Ewigkeit in die Gegenwart wirkt: er hat das Gleichgewicht der
Bewegung und nicht des Stillstandes. Die Ewigkeit ist in ihm nicht
tot, sondern sie ist lebendiges, gegenwirtiges Sein.

Was ist denn nun die eigentliche Forderung unserer Gegenwart, aut
die es ja nach dem Gesagten allein ankommt, da sonst alles, wovon
wir Kenntnis haben, der Vergangenheit angeh6rt? Wir horten, dass
sie keine Kunst und keine Philosophie verlangt. Was also denn? Das
Einfachste und Unmittelbarste: sie verlangt Leben, richtiges Leben.
Der Krieg hat die Komplikationen des alten Daseins mit elementarer
Macht aufgeldst, er hat es, im Physischen wie im Seelisch-Geistigen,
auf die simpelste Alternative zuriickgefiihrt: Sein oder Nichtsein, Das
hat aber eine noch tiefere Bedeutung. Zu diesem furchtbarsten aller
Kriege, man darf ihn den Krieg an sich nennen, zu diesem bestorga-
nisierten Massenmorde konnte es bloss kommen, weil wir keine Ehr-
furcht mehr vor dem Leben hatten; und wir hatten keine Ehrfurcht
mehr, weil uns sein Wesentlichstes entglitten war, weil wir nicht
mehr zu leben verstanden. Wir nahmen {iberall die Schale fiir den
Kern, die Ausdrucksform fiir die Sache, das Mittel fiir den Zweck.
Und darum wurden wir zwar mehr und mehr zivilisiert, biissten aber
im gleichen Masse die Fahigkeit ein, echte und ewige Kultur hervor-
zubringen. Der immer aufdringlichere Schrei nach ihr und die Be-
mithungen, uns eine solche abzupressen, verrieten bloss unsere Ste-
rilitdt. Wir hatten zu leben verlernt und wir werden durch den
Krieg, die Verneinung des Lebens, nicht wieder zum wahren Frie-
den, der das wahre Leben ist, vordringen, ehe wir nicht eben dieses
uns aneignen, Aber kann das denn der Sonderinhalt einer bestimm-
ten, ndmlich unserer Gegenwart sein? Ist es nicht erste Aufgabe
jedes Menschen, jeder Zeit, zu leben, richtig zu leben? Und haben
wir nicht soeben selber gesagt, dass ohne ihre Erfiillung keine Kunst-
werke, keine Weltanschauung, keine Kultur méglich ist? Was heisst
das ferner: leben! Gibt es denn dergleichen als eine einzelne, gleich-
sam isolierte Beschiftigung neben den anderen Beschiftigungen,

74



neben Gehen und Sitzen, Lesen und Schreiben, Essen und Trinken,
Arbeiten und Ruhen? Sind sie alle nicht Ausserungen und Erschei-
nungsweisen des einen, ungeteilten und schlechtweg unteilbaren Le-
bens? Auf alle diese Fragen haben wir bloss eine Antwort: Ja, es
ist wahr, dass das Leben nicht ausserhalb dessen gelegen ist, was
der Mensch im Kleinen wie im Grossen tut und dass es stets eines
bestimmten Ausdruckes bedarf. Aber dieser Ausdruck kann seinem
Zentrum n#dher oder ferner sein; es gibt gleichsam verschiedene Le-
benszonen und sie miissen nach dem, was dem Menschen im jeweili-
gen Zeitpunkte nottut, wechseln, Heute ist das Leben in seinen ein-
fachsten Elementen erschiittert, hinfillig geworden, diese miissen neu
auferbaut werden, Was ist darunter aber verstanden? Was sind das
fiir Elemente? Vor allem handelt es sich um unser Verhiltnis zur
Materie, der schlichten, soliden Materie, der sich der Geist v6l-
lig entifremdet hat: vom eigenen Korper angefangen bis zum Werk-
zeug, der Maschine, der gesamten materiellen Welt und ihrer richti-
gen Verwendung; und ebenso handelt es sich hier {iberall um die
rechte Schitzung und Verwendung der Krafte. Es handelt sich um
das, was wir prosaisch wirtschaften nennen. Hier gilt ndmlich
das frither iiber Don Quijote und Sancho Pansa Gesagte. Dass wir
die Wirtschaft, die unmittelbare Arbeit an der Materie als prosaisch
empfanden, hiess sie, aber auch uns verwahrlosen. Sie wurde niich-
tern, weil wir ihr alle hdheren Krifte entzogen und diese in eine
isolierte Schicht des Geistes trugen. Damit verurteilten wir den
Geist selber dazu, phantastisch, ideologisch auszuschweifen, mehr
und mehr Don Quijotes Ziige anzunehmen. Der Weltkrieg hat dies
Missverhiltnis erst deutlich gemacht. Und wenn wir es nicht iiber-
winden, verschliessen wir uns selber den Weg in die Zukunft. Seine
Uberwindung ist der innewohnende Sinn des sozialen Problems.
Wir kénnen das Letztere gar nicht anders verstehen als unter die-
sem Gesichtswinkel. Es bedeutet viel mehr als eine Regelung des
Verhéltnisses von Lohn und Arbeit, als eine neue, gerechtere Ver-
teilung der Giiter: es bedeutet die Vergeistigung der Ma-
terie. Es soll, was bisher dem Zufall, der Willk{ir und zumal der
Selbstsucht unterworfen war, nunmehr planvoll und aus einem wirk-
lichen Gemeinsinne gestaltet werden. Vor allem handelt es sich
darum, einen neuen und h6heren Begriff der Arbeit zu realisieren

75



als bisher. Die abgrundstiefe Kluft zwischen geistiger und kérper-
licher Arbeit, die noch tiefer ist als die zwischen Ausbeutern und
Ausgebeuteten, Herren und Knechten, muss iiberbriickt werden: von
ihrer Uberbriickung ist unser Heil abhangig. Sie geschieht aber nicht
dadurch, dass ein #dusserlicher Verkehr angebahnt wird. Sondern es
muss zu einer Durchdringung kommen. Das Leben jedes Men-
schen muss aufgebaut werden aus beiderlei Arbeit, die im Grunde
doch eine ist; denn ein Geist, der keinen Kérper hat, ist ebenso
unwirklich wie ein Kérper ohne Geist. Das ist der eigentliche Kern-
punkt der sozialen Frage; und wir werden ganz von selber zu ihm
gefithrt. Wer ein Organ fiir Zeitgeschehnisse hat, der weiss, worauf
es ankommt, nimlich: die schon vor dem Kriege und mehr noch
durch ihn zerstorte Gemeinschaft der Menschen zu begriinden. Nun
ist aber Gemeinschaft kein ruhendes Verhiltnis, kein blosses Spie-
len von Beziehungen wie etwa dasjenige, was wir Geselligkeit
nennen, fiir welch letztere es geniigt, dass Menschen einander ken-
nen, an einem Raume beisammen sind, ihre Empfindungen und Mei-
nungen austauschen. Richtige Gemeinschaft entsteht, wie Kant be-
reits definiert hat, durch Wechselwirkung. Es miissen die ein-
zelnen Glieder lebendig ineinandergreifen. Das wirkliche Sein ist
immerdar ein Tun und deshalb sind erst die Menschen etwas fiir
einander und durch einander, die etwas zusammen tun, die sich zu
einer Arbeitsgemeinschaft verbunden haben.

Wir wollen nicht vergangene Zeiten um Rat fragen. Wir wollen
nicht darnach forschen, ob und inwieweit es fither eine soziale
Frage gab und ob ihre Losung stets der Kultur zugrunde gelegen
hat. Genug, dass sie fiir uns zur unabweisbaren Notwendigkeit ge-
worden ist und dass wir nicht um sie herum konnen. Sie ist nicht
bloss eine negative Bedingung unsrer Entfaltung, in dem Sinne, dass
sie, wenn sie ungeldst bleibt, diese hemmt: vielmehr werden wir aus
ihrer Losung erst die positiven Kréfte des gesamten Aufbaus schdp-
fen: denn wir werden die Verbindung des Geistes mit der Materie
gewinnen. Daher kommt es, dass der Schwerpunkt der heutigen
Menschheit weder in der Kunst, noch in der Philosophie liegt. Ich
will nicht sagen, dass er in der Politik zu suchen ist, jedenfalls aber
im sozialen Leben. Grosse und unmittelbare Wirkungen konnen wir
bloss in dieser Sphére iiben. Alles andere ist Theorie oder Spiel und

76



Luxus. Sagt nicht, dies sei Massenwirkung, Verzicht auf Tiefe, Fein-
heit und Fiille des Persénlichen oder Ahnliches. Freilich dies kann es
sein und es kann auch das Ende der Kultur einleiten, wenn wir nicht
unser Bestes und Stédrkstes hineintragen. Immer wieder neigt der
Mensch zu dogmatischer Bewertung, Bejahung und Verneinung, ohne
zu bedenken, dass die Dinge zunichst blosse Moglichkeiten sind, die
durch ihn erst zu einer bestimmten, positiven oder negativen Wirk-
lichkeit werden. So verhilt es sich auch mit dem Sozialismus.
Er ist ja noch etwas durchaus Werdendes, Unbestimmtes, gleich-
sam ein Gefass, das des Inhalts harrt, mit dem es gefiillt werden soll,
nicht aber eine endgiltig fixierte Grésse, von der nichts genommen
und der nichts hinzugefiigt werden darf. Mag sein, dass der Sozialis-
mus in seiner gegenwirtigen Gestalt schwer mit materialistischen
Elementen belastet ist, dass gerade der Marxismus von diesem Vor-
wurf nicht losgesprochen werden kann. Dann bedarf er umso mehr
der Erneuerung, und er wird das sein, was wir aus ihm machen
wollen,

Und damit werden wir wieder zu unserem Ausgangspunkte ge-
fithrt. Es ist ja nicht so, als stiinde die Gegenwart fertig und vollen-
det vor uns und kime es bloss darauf an, uns ihr zu unterwerfen;
noch geschieht sie ganz aus uns und aus unserer Entscheidung. Sie
ist weder unsere Schopfung, noch sind wir ihre Geschépfe. Keines
von beiden, aber beides zusammen ist wahr, Es herrscht hier eine
wunderbare Ubereinstimmung zwischen dem, was in uns und dem,
was ausser uns ist. Unser Verhéltnis zu unserer Zeit ist wie die Wir-
kung eines Menschen auf den andren Menschen, einer Seele auf die
andre Seele. Wenn wir jemand helfen, der Not leidet und unser be-
darf, dann diirfen wir ihm doch keine Gewalt antun, das heisst, wir
diirfen ihm nicht unsern Willen aufdringen, wir miissen in ihn hinein-
horchen und die tiefen Quellen seines werdenden Lebens rauschen
héren, Aber eben damit, dass wir uns ganz empfangend und verste-
hend dem hingeben, was, ihm selber nicht klar bewusst, in ihm befreit
sein will, nach Gestaltung ringt, werden wir schdépferisch an
ihm, Wir helfen ihm, den Widerstand 18sen, der seiner eigenen Trig-
heit, seinem vergangenen Sein entstammt. Nicht anders verhalten
wir uns der Zeit gegeniiber. Denn auch sie leidet Not; sie will aber,
dass wir ihr zu Hilfe kommen. Sie ist wie eine Frau, deren Stunde

11



gekommen ist und die doch nicht gebdren kann. Wir miissen Ge-
burtshelfer des neuen Lebens in ihr sein. So erlésen wir den Augen-
blick zur Gegenwart und zur Ewigkeit, dadurch, dass wir uns ihm
darbieten: dass wir gegenwédrtige Menschen sind.

Oskar Ewald

Theosophie oder Reich Gottes?

- IV. Was mag an der Sache wahr und berechtigt sein??)

Wenn wir nun zur Priifung dieser Sache iibergehen, so werden wir
also vermuten diirfen, dass sie nicht ohne Recht und Wahrheit sei.
Das viel missbrauchte Wort, dass alles Wirkliche verniinftig und
alles Verniinftige wirklich sei, enthilt jedenfalls den Wahrheitskern,
dass es keine bedeutsame, ja {iiberhaupt keine Erscheinung im
menschlichen Wesen geben kann, die nicht irgend einen Sinn und eine
Notwendigkeit hétte, die nicht aus einer an sich berechtigten For-
derung der Natur entstanden wire und nicht irgendwie an der Wahr-
heit Teil hidtte — mdge sie daneben auch noch so sehr mit Irrtum
behaftet sein. Auch der Irrtum bezieht seine Lebenskraft aus der
Wahrheit und die gréssten Irrtiimer sind darum oft der Wahrheit am
néchsten, wie wohl auch die gréssten Wahrheiten am nédchsten dem
Irrtum. Jedenfalls kdnnen gerade die grossartigsten Erscheinungen
ganz besonders irrig und gefdhrlich sein,

Wir diirfen von vornherein annehmen, dass das alles wohl auch
von der Theosophie gelten werde. Und es trifft denn auch tatsich-
lich zu.

1, Das Recht der Theosophie in unserer Zeit.

Ganz klar und auf der Hand liegend ist, dass die theosophische
Bewegung einem gewissen Suchen und Bediirfen unseres Geschlech-
tes entspricht. Sie ist eine Gegenwirkung auf die Verédung und Ver-
wiistung, die der Materialismus herbeigefiihrt hat, eine Antwort auf
den Schrei der aus ihrer Weltbetdubung wieder erwachenden Seele,
eine inmitten des Bankrottes einer Kultur den Menschen dargebo-
tene Hilfe, eine Stillung des Verlangens nach mehr Tiefe und Grosse
des Lebens und nach einer geistigen Heimat der Seele,

1) Vergl. Nr. 1.

78




	Der gegenwärtige Mensch

