
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 2

Artikel: Der gegenwärtige Mensch

Autor: Ewald, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134907

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134907
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der gegenwärtige Mensch
Gegenwärtig sein, ist alles. Was für Anlagen und Talente ein

Mensch auch besitze, sie sind unfruchtbar und eitel, sie machen aus

ihm keinen ganzen Menschen, wenn er sie nicht der Gegenwart
zur Verfügung stellt. Und wenn sein Verstand auch durch die

verborgensten Dunkelheiten der Probleme dränge, und wenn sein
Gefühl unergründliche Tiefen hätte, und wenn Willenskräfte in ihm
lägen, um Berge von der Stelle zu rücken: ist er kein gegenwärtiger
Mensch, so sind ihm Verstand, Gefühl, Wille, sind ihm alle Tugenden

zu nichts nutze; es sind überhaupt keine Tugenden, sondern un-
ausgewertete Möglichkeiten, totem Kapital oder brachliegendem
Ackerland vergleichbar.

Was für den einzelnen Menschen gilt, das gilt für ein ganzes
Geschlecht. Und was für das Verhältnis zu andern Menschen gilt, das

gilt für das Verhältnis zur Wirklichkeit überhaupt. Es kann uns
jemand sehr wehe tun, an den Rand der Verzweiflung bringen;
solange wir spüren, dass er uns wichtig nimmt, dass wir ihm etwas
bedeuten, dass er für uns, wir für ihn da sind, werden wir es ertragen.
Und umgekehrt: es kann uns jemand mit Wohltaten überschütten,
wenn wir fühlen, dass er dabei nicht zuinnerst beteiligt, dass er
nicht unserem Innersten zugewendet ist, lässt es uns kalt und leer
und bürdet uns bloss eine lästige Verpflichtung auf. Das ist auch
durchaus begreiflich. Denn wir wollen im andern Menschen wie in
den Dingen vor allem eine Steigerung unseres Seins erleben; das

Schlimmste, das wir jemand antun können, ist nicht, ihn zu
beschimpfen oder zu misshandeln, sondern ihm gegenüber so vorzugehen,

als existierte er nicht für uns. Und ebenso: wer uns abwesend

ist, für den existieren wir nicht. Ist aber die Liebe das Höchste,
das wir geben und empfangen können, nun, so versteht es sich,

warum nichts uns so tief betrübt wie ein solches Verhalten: eher
nämlich lässt sich noch Hass in Liebe verwandeln als Gleichgültigkeit
und Abwesenheit.

Gegenwärtig sein, heisst also, sich darbieten, Hingabe und Liebe
üben. Wenn wir der Mitwelt, der Wirklichkeit, unsrer Zeit nicht
gegenwärtig sind, so heisst dies, dass wir ihnen unsere Liebe
versagen, also auch keine Schöpferkräfte in sie einströmen lassen. Und

5 65



dann wird nichts Grosses weder aus der Zeit noch aus uns. Wir greifen

ja nicht in den Weltprozess ein und so nehmen die Dinge ihren
Verlauf und üben Gewalt an uns, anstatt dass wir in sie eingreifen.

Gegenwärtig sein heisst demnach weiter: in jedem Augenblicke
wissen, worauf es ankommt. Das geschieht nicht mit dem Verstände;
denn der Verstand vergleicht, abstrahiert und verallgemeinert; kein
Augenblick gleicht aber dem andren, ein jeder ist neu und erstmalig;
und es handelt sich für den gegenwärtigen Menschen gerade darum,

jeden Augenblick in seiner einzigartigen, unvergleichbaren, noch

nicht dagewesenen und niemals wiederkehrenden Individualität zu
erfassen. Bloss aus dem Zentrum der Seele, dem innersten, unteilbaren

Ich, ist dies möglich. Wenn wir es aber verwirklichen, dann
und allein dann führen wir ein richtiges Leben. Denn wenn wir in
jedem Augenblicke das Richtige tun, so tun wir es auch in der
Summe aller Augenblicke, aus denen sich unser Dasein zusammensetzt.

Aber, wendet man hier ein, ist es nicht gerade die Art flacher und
unbedeutender Menschen, so ganz dem Augenblicke, dem jeweiligen
Zeitpunkte zugekehrt zu sein? Ist nicht der Mensch umso zeitloser,
je tiefer und innerlicher er ist? Seht euch doch die Alltagsnaturen an,
wie sie ganz auf der Oberfläche der Ereignisse schwimmen, ganz auf
der Oberfläche der Ereignisse getragen werden! Und ihnen sollen
wir es gleichtun! Nein, im Gegenteile. Denn wir sollen den Augenblick

meistern und beherrschen, während sie sich ihm
einfach anpassen. Wir sollen uns über ihn erheben, während sie

unter ihm stehn. Menschen, die ganz durch den Augenblick bestimmbar

sind oder die einen verblüffenden Spürsinn für dasjenige bekunden,

was er ihnen bieten kann, für die Ausnützbarkeit der Situation,
die Chance, die Gelegenheit; die Apparaten gleichen, welche auf
die leiseste Erschütterung der Zeit reagieren und an denen man daher

stets den Stand und die Schwankungen der öffentlichen Meinung
ablesen kann: Menschen solcher Art sind nicht im wahren Sinne

gegenwärtig, eben weil sie nicht aktiv und schöpferisch sind, so
anschmiegsam und betriebsam sie auch sein mögen. Schliesslich müssen

wir nämlich zwischen Augenblick und Gegenwart unterscheiden;

bloss der Augenblick, den wir ergreifen und formen, wird zur
Gegenwart und damit zur Wirklichkeit.

66



Aber, sagt man uns weiter, wir streben doch aus der Zeit in die

Zeitlosigkeit und nicht umgekehrt! Wir wollen doch, wenn wir wirklich

etwas Rechtes wollen, nicht vergängliche, sondern ewige Werte!
Ist das nicht vor allem Sinn und Ziel der Religion, aber auch jeder
grossen Weltanschauung, jedes echten Kunstwerkes, all dessen, was
Kultur, Geist, Genialität genannt wird? Umschreibt es nicht geradezu

den Begriff des Genies? Das letztere ist ja, wie wir längst
begriffen haben, nicht bloss eine Gradsteigerung des Talentes, sondern
eine eigene Seinsform. Genie ist, wer sich in seinen Leistungen der
zeitlichen Bedingtheit entrafft, wer Endgiltiges, Absolutes und Ewiges

ans Licht fördert. Dem allein und sonst keinem gebührt dies-ir

Titel; denn es offenbart sich in ihm dann wirklich eine geheimnisvolle,

göttliche Macht und Wesenheit, ein Genius, der nicht die Spuren

der Vergänglichkeit an sich trägt.
Ich denke nicht daran, dies zu leugnen, denn auch ich bin davon

überzeugt, dass es ewige Werte gibt und dass wir aus ihnen den
tiefsten Gehalt unseres Daseins schöpfen. Wenn wir religiös gerichtet

sind und das heisst, wenn wir das Leben auf einen festen, dauerbaren

Grund stellen wollen, so wollen wir gleichsam das Zeitliche im
Zeitlosen, im Ewigen verankern. Je vergänglicher etwas ist, umso
wertloser, wesenloser erscheint es uns; ja, das Kennzeichen des

Wichtigen, Eitlen ist es gerade, dass es so rasch vergeht und keine
Spuren hinterlässt, sich also in nichts niederschlägt und bewahrt.
Indem wir in den logischen, mathematischen, mechanischen Grundsätzen

etwas Überzeitliches berühren, glauben wir schon nicht mit
Unrecht, in eine höhere Sphäre einzudringen, obgleich wir aus diesen

Erkenntnissen doch nicht unmittelbar den Stoff unsres Daseins

formen können. Religion aber, die in einer für uns unfassbaren Weise
sicherlich auch dem Gebiete theoretischer Wahrheiten zugrunde
liegt, hat es lediglich mit der Überwindung der Zeit durch die Ewigkeit

zu tun.
Soweit geben wir also unsern Widersachern Recht. Allein damit

ziehen wir nichts von unsrer ersten Behauptung zurück, räumen wir
ihnen noch immer kein Recht gegen uns ein. Denn wie vollzieht sich
die Überwindung der Zeit durch die Ewigkeit? Jedenfalls nicht so,
wie jene es sich vorstellen: nämlich durch Flucht aus der Zeit,
sondern durch Gestaltung derselben aus ewigen Ideen. Es kommt

67



-, ..^^v,

hier wiederum darauf an, einzusehen, dass die Ewigkeit, ob sie auch

nicht dem zeitlichen Wandel untersteht, doch nichts Einförmiges und

Starres ist, vielmehr dass sie le b t. Sie ist sogar das lebendigste
Leben, denn sie verkörpert sich unablässig aufs neue. Der Körper, den

sie anzieht, heisst aber: die Gegenwart. Erst wenn man dies

erkannt hat, wenn man den tiefen Zusammenhang begreift, in dem

Ewigkeit und Gegenwart trotz ihres scheinbar unpersönlichen
Widerstreites stehn, gewinnt man das richtige Verhältnis zu beiden.

Man sucht dann die Ewigkeit nicht mehr in einer jenseitigen Sphäre,
ausserhalb der Zeit, ausserhalb der Gegenwart, sondern in ihr selber.

Und umgekehrt erscheint einem die Gegenwart nicht mehr als ein

flüchtiger Augenblick — aus dem Nichts emportauchend, ins Nichts
zurücksinkend —, sondern als etwas, das Dauer und Bestand hat.

Es ist notwendig, beides zu vereinigen, um ein wirklich geistiger,
wesentlicher Mensch zu sein. Einige Beispiele mögen dies erhärten.
Wer nichts von Ewigkeit weiss oder sie verleugnet, ist kein solcher.
Denn Geist und Ewigkeit sind, wie ich schon sagte, unzertrennlich
verbunden. Man kann dies beim einzelnen Menschen wie bei einem

ganzen Geschlechte wahrnehmen. Je mehr der Relativismus um sich

greift, der bloss ein bedingtermassen Gutes, Schönes, Wahres

anerkennt, umso mehr sinkt das innere Niveau einer Kultur. Vor
einigen Generationen gab es nicht Wenige, die glaubten, durch

Darwin sei alles widerlegt, was vor ihm gedacht und geschrieben
hatte, Kant und Piaton, Moses und Christus — sei Gott selbst enttront
worden. Alles sei Entwicklung; das jeweilig Geltende werde durch
den nächsten Moment aufgehoben. Man war höchstens so inkonsequent,

den Darwinismus selber für eine endgiltige Wahrheit
anzusehen. Kaum eine Generation war vergangen und gerade ihm hat sich
das Schicksal der Relativität wenigstens zum Teile erfüllt, während
die ewigen Werte der grossen Religionen, Weltanschauungen und
Kunstwerke das Dunkel der heutigen Zeit umso reiner
durchleuchten.

Aber es ist auch der kein geistiger Mensch, der der Ewigkeit die
Gegenwart preisgibt, der also dasjenige verkennt, was wir das Leben
der ersteren genannt haben. Wenn wir vom ewigen Leben sprechen,
so meinen wir im letzten Grunde gar nichts anderes als dieses Leben
der Ewigkeit. Sicherlich ist das Wesentliche, also das Ewige der

68



Platonischen Ideenlehre heute — trotz Aufklärung und Evolutionismus

— ebenso giltig und endgiltig wie vor zweitausend Jahren. Aber
es wäre doch verfehlt, heute in ganz derselben Weise Platoni-
ker sein zu wollen wie damals; nicht bloss dass man damit die

Gegenwart preisgäbe, man würde eben dem Tiefsten und Besten des

Piatonismus nicht gerecht. Denn dies ist ja das Grosse, das Unendliche

dieser Gedanken, das, was die Fesseln zeitlicher Bedingtheit
erst sprengen lässt: dass sie niemals ganz ausgeschöpft werden, ja

gar nicht ausgeschöpft werden können, weil ihre Quellen unversiegbar

strömen; dass man sie nicht abernten und ein für alle Male unter
Dach bringen kann, weil sie aus unterirdischen Kräften weiter wachsen

und immerdar neue Blüten treiben. Über Piaton hinaus geht seine

Schöpfung, der Piatonismus; über Kant der Kantianismus; ja, wir
können, wir müssen sagen: über Christus das Christentum, Das ist
keine Gottlosigkeit, sondern erst der rechte Weg zu Gott, den freilich
der Kirchenglaube, der Konfessionalismus nicht betreten hat. Aber
durch Jesus selber sind wir in ihm unterwiesen. Wie lesen wir im
Johannesevangelium? «Ich bin der rechte Weinstock und mein Vater
der Weingärtner, Eine jegliche Rebe an mir, die nicht Frucht bringt,
wird er wegnehmen; und eine jegliche, die da Frucht bringt, wird er
reinigen, dass sie mehr Frucht bringe,»1) Es ist der ganze unversöhnliche

Gegensatz zweier Welten, der hier aufgerissen wird. Das

Dogma ist das Ende der Religion, weil es starr und tot ist, während
wahre Religion Leben und Bewegung hat, Leben und Bewegung ist.
Das Dogma, so können wir auch sagen, ist Flucht in die Ewigkeit
und Flucht ist mit Glauben, ist mit dem Mut, in dem sich der rechte
Glaube bezeugt, unvereinbar. Was ewig ist wie die Lehre Christi,
das muss, eben weil es durch keine Zeit eingegrenzt ist, jeder Zeit in
bestimmter, ihr allein eigentümlicher und notwendiger Weise dienen
können. Wer wirklich Christ sein will, der wird — klinge es auch
zunächst paradox — es nicht so sein dürfen, wie man es zur Zeit der
Apostel und der ersten Gemeinde war. So erklärt sich die unaus-
löschbare Tatsache des Sektierertums, unauslöschbar, solange es

einerseits Religion, andrerseits Konfessionen gibt. In solchen Sekten
offenbart sich die lebendige Religiosität, die in unentrinnbaren Konflikt

mit Dogma und Kirche gerät. Freilich ist es in der Regel das
x) Joh. 15, 5.

69



Schicksal der Sekten, sich selbst zu dogmatisieren und zu konfes-
sionalisieren, wie es das Schicksal des Einzellebens ist, zu sterben;
aber sie hören dann eben auf zu sein, was sie urprünglich waren und
sein wollten, sie sind sich selbst untreu geworden. Und es kann uns
nicht mehr Wunder nehmen, dass wir so viele Echt-Religiöse ausserhalb

der Kirche finden und dass der Begriff der freien Religiosität
gerade in unserer Zeit mehr und mehr und sehr verheissungsvoll die

geistige Welt zu erfüllen beginnt, Denn es bedeutet das erstarkende
Bewusstsein davon, dass die Ewigkeit nicht jenseits der Zeit,
sondern in ihr sich erfüllt; dass sie immerwährende Gegenwart ist.

Wer sich ausserhalb der letzteren stellt, ist also ein ungeistiger
Mensch, mag er auch noch so viel Material des Geistes aufgenommen

haben. Ja, es kommt darauf an, dies völlig klar und bis ins
Einzelne hinein zu erfassen. Ungemein Wichtiges folgt daraus; vor
allem, dass sich nichts in der Welt wiederholt und dass darum
auch nichts wiederholt werden darf. Freilich gibt es Vorbilder und

es gibt sogar dasjenige, was man, mit Vorsicht und Einschränkung,
Autoritäten nennen kann. Es gibt Lehrmeister unseres Geschlechtes
und arg stünde es um dasselbe, wenn es die richtige Ehrfurcht vor
ihnen verlernt hätte. Diese besteht aber nicht darin, auf den Knien
liegend sie zu vergötzen, einen Kult des Genies zu treiben, wie es der
letzten Generation zur Gewohnheit geworden war. Sie besteht auch

nicht in knechtischer Unterwerfung und Nachahmung. Wehe denen,
welchen das Vorbild zu nichts Besserem dient, als ein dürftiges
Nachbild desselben zu werden! Darum fort mit allem Epigonentum,

das sich stets auf der absteigenden Linie des Lebens bewegt!
Wir haben freilich nicht die Pflicht, Originale um jeden Preis zu sein
und es ist verhängnisvoll, wenn wir es gewaltsam sein möchten;
aber wir haben die Pflicht, keine Kopien zu sein. Was also sollen

wir sein? Gibt es denn ein Drittes? Ja, es gibt ein Drittes oder,
wie ich richtiger sagen will, Erstes, im strengen Wortsinn absolut

Erstes: wir müssen ursprünglich sein, Und das heisst
wiederum: wir müssen uns der Gegenwart zur Verfügung stellen, aus
ihr heraus leben und wirken. Dann werden wir immer wir selber

sein, auch wenn wir anderen täuschend gleichen sollten. Man
kann seine Verehrung einem grossen Lehrmeister gegenüber gar
nicht schlechter zum Ausdrucke bringen, als indem man ihn kopiert;

30



Pfîpf^pff^
denn der wahre Lehrmeister will seine Schüler nicht abermals zu

Schülern, sondern zu Lehrern erziehen; er will ihnen die Meisterschaft

geben. Wohl spricht er zu ihnen: Werdet wie ich!
Aber das «Wie» nicht im Sinne einer äusserlichen Vergleichung
verstanden; sondern es heisst: werde wie ich, indem du wirst, was du
bist! Werde du selber! Es ist ja auch einleuchtend, dass wer es ernst
mit den Menschen meint, sie zu Menschen und nicht zu Affen, zu
Freien und nicht zu Sklaven heranbilden will. Ihr habt einen freien
und nicht einen knechtischen Sinn empfangen, sagt Paulus zu den

Bekehrten, um sie zum richtigen Glauben zu führen.1) Autoritäten
müssen uns wecken, nicht aber einschläfern; sie müssen uns befreien,
nicht aber binden. Und das gilt auch im Höchsten und gerade in ihm.
Ein Christ sein, heisst wörtlich, ein Christus sein.

Ich rede nicht durchaus von Extremen, obwohl auch an solchen —
und eben in unsrer Zeit — kein Mangel ist; ich meine, an Menschen,
die aus der Gegenwart in die Vergangenheit flüchten, an schlechthin

gewesenen Menschen. Es sind manchmal wohlmeinende,
gutgesinnte, feinfühlige Naturen; sie können ausgezeichnete Qualitäten
haben; aber sie machen nicht den richtigen Gebrauch von ihnen,
können sie nicht fruchtbar machen; denn sie stehen nicht auf der
festen, dauernden, wohlgegründeten Erde, sie sind nicht gegenwärtig.

Die klassische Verkörperung dieser Art ist der Don Quijote des

Cervantes. Er ist kein Idealist, wie man ihn irrtümlich ausgelegt hat,
nicht einmal ein Schwärmer, aber auch keine lächerliche Figur; er
ist ein vergangener Mensch, ist der vergangene Mensch. Er
versteht seine Zeit nicht und will sie nicht verstehen; so verdichtet sich
ihm der Gehalt dieser Zeit zum Sancho Pansa, dem Inbegriff
nüchternster Realistik, plumpster Alltäglichkeit, er selber aber ist dem
Gelächter aller Welt preisgegeben. Etwas vom Don Quijote ist in
jedem Phantasten, in jedem Romantiker, in jedem, der seiner Stunde
nicht gewachsen ist. Sie ist in jedem, der heute die Welt durch
Kunst oder durch Philosophie erlösen will. Denn er versteht die Not
der Zeit nicht. Ich sage nicht, dass wir keine Kunst oder keine Philosophie

haben sollen; ich will mich hier weder auf Rousseau noch auf
Tolstoi berufen. Aber ich spreche von dem, was Kunst und Philosophie

der jetzigen Menschheit bedeuten können, von ihrem
*) Rom. 8, 14 ff.

71



aktuellen Werte. Jeder Augenblick löst die Forderungen ein, die in
ihm — gerade in ihm fällig geworden sind, und das sind heute weder
ästhetische noch spekulative Forderungen. Ich erinnere mich noch
des unheimlichen Eindruckes, den ich erhielt, als sich, vom Feld
heimkehrend, wieder Theater, Gemäldeausstellungen, Diskussionssäle

betrat. Wie seltsam! Als ob draussen wie drinnen nichts
geschehen wäre; als ob nicht eine Welt in Trümmer gesunken wäre;
als ob der Zeitprozess hier erstarrt wäre! Es mag manchen schmerzlich

berühren, aber es ist so: Philosophie und Kunst, wie die meisten
andren, abgeleiteten Kulturphänomene haben derzeit ihre unmittelbare

Bedeutung eingebüsst, sie können der Not unseres Geschlechtes

nicht abhelfen. Aber lässt sich denn geistige Kultur einem Rangierbahnhof

oder gar einem Kurszettel vergleichen? In bestimmtem
Sinne ja, wofern wir uns bloss der Vorurteile entäussern, die sich

für uns mit diesen Begriffen zu verknüpfen pflegen und sie als das

nehmen, was sie sind: Ausdrucksformen des lebendigen Verkehres,
des Austausches von Gütern und Werten. Kunst und Philosophie
stehen heute auf einem Nebengeleise der Kultur, vielleicht nicht
dauernd — wer wollte überhaupt prophezeien? Offenbar sind sie nicht
ohne eigenes Verschulden dahin geraten; diese Frage ist hier
indessen gar nicht zu stellen; uns genügt die Tatsache und an der ist
vorderhand umso weniger zu ändern, je mehr man es gewaltsam
versucht. Die Weichensteller erkennen auch im Geistigen die
Gefahr, wenn die strenge Verkehrsordnung nicht eingehalten wird.
Im alten Athen suchten die Besten ihr Heil in endlosen

Zergliederungen der Begriffe von Gut und Böse, Wahr und Falsch;
die Dialektik erschien ihnen als Quelle der Erlösung. Im Zeitalter

der Renaissance versetzte der Anblick eines Gnadenbildes
das Volk in so helle Begeisterung, dass es dasselbe im Triumph
durch die Gassen trug. Heute ist beides unmöglich; und das

Bedauern hierüber ist übel angebracht, denn die blosse Vorstellung

davon wirkt, auf unsere Zeit bezogen, wie eine Fratze.
Jedes Geschlecht hat seine eigenen, unveräusserlichen und gegen
die eines andern nicht austauschbaren Impulse. Shakespeares «Hamlet»,

Goethes «Faust» sind sicherlich unsterbliche Werke, und wer
daran zweifelt, dass ihre Geltung von den Jahrhunderten unabhängig
ist, missversteht sie und den Geistesprozess der Menschheit. Den-

72



noch konnten beide Werke, auch wenn wir ganz von der Person

ihrer Schöpfer absehen, bloss zu der Zeit verfasst werden, in der sie

wirklich entstanden sind. Ja, es mag paradox klingen und ich gebe

ja auch zu, dass es eine Konstruktion ohne Realität ist, aber eine

notwendige Konstruktion wie die imaginäre Grösse der Mathematik:
würde «Hamlet» oder «Faust» heute verfasst, er würde nicht gelten,
weder heute noch irgendwann. Aber sagt ihr, er k a n n ja heute nicht
verfasst werden. Zugegeben. Doch warum? Weil er schon verfasst
worden ist? Die Lösung wäre allzu wohlfeil. Nein. Weil er zwar für
jede Zeit, aber aus einer bestimmten Zeit ist, und weil das Erstere
durch das Letztere bedingt ist. Räumt ihr dies ein, dann seid ihr einer
Meinung mit mir; ihr billigt mir zu, dass es eine Ewigkeit gibt,
dass sie aber stets ihre Gegenwart hat, dass sie stets Gegenwart
ist.

Ich will hier gleich bemerken, was ohnedies bereits angedeutet
wurde: dass es wie zur Zukunft, so auch zur Vergangenheit keinen
anderen Weg gibt als durch die Gegenwart. Das will sagen: wir müssen,

gerade um das wirklich Positive der Vergangenheit festhalten,
die Zukunft vorausnehmen zu können, uns der Gegenwart zur
Verfügung stellen. Gegenwärtig sein, braucht ganz und gar nicht die
Verbindung mit der Vergangenheit zu lösen, es heisstj vielmehr, sie erst in
der rechten Weise knüpfen; ebenso wie, wer Gott im richtigen
Geiste sucht, das Beste dieser Welt nicht verlieren, sondern gewinnen

muss. Es wird uns nach dem Ausspruche Jesu von selber
zufallen, wenn wir der höchsten Gerechtigkeit zugewendet sind. Lasst

uns also heute nicht ästhetisch noch spekulativ sein und wir werden

mehr von Piaton, von Kant, von Goethe haben als die Ästhetischen

und Spekulativen; es wird uns zur rechten Stunde geschenkt.
Und ebenso: hätte Don Quijote nicht vergangene Abenteuer gesucht,
hätte er seine edelsten Kräfte dem Jetzt geschenkt, er wäre keineswegs

dazu verurteilt worden, ein Sancho Pansa zu werden, in der
grauen Nüchternheit des Alltags unterzusinken, sondern er hätte
erst die wirklichen Abenteuer erlebt, die nicht wiederholt werden
können, die einzigartig und unerschöpflich sind wie der Augenblick
selber, der sie gebiert.

Ich möchte den Menschen einem Kletterer vergleichen und die

Ewigkeit dem Seile, an dem er hängt. Ohne das Seil würde er kei-

73



nen festen Stand gewinnen; er wäre in Gefahr, auszurutschen und
in den Abgrund hinabzustürzen, Das Seil gibt ihm einen Halt; aber

es soll ihm keinen Halt zum Stehen geben, sondern zum Klettern.
Es genügt ja keineswegs, dass er nicht abstürze; er muss sich

bewegen, er muss von der Stelle kommen. So ist der Mensch, der aus
der Ewigkeit in die Gegenwart wirkt: er hat das Gleichgewicht der

Bewegung und nicht des Stillstandes. Die Ewigkeit ist in ihm nicht
tot, sondern sie ist lebendiges, gegenwärtiges Sein.

Was ist denn nun die eigentliche Forderung unserer Gegenwart, auf

die es ja nach dem Gesagten allein ankommt, da sonst alles, wovon
wir Kenntnis haben, der Vergangenheit angehört? Wir hörten, dass

sie keine Kunst und keine Philosophie verlangt. Was also denn? Das

Einfachste und Unmittelbarste: sie verlangt Leben, richtiges Leben.
Der Krieg hat die Komplikationen des alten Daseins mit elementarer
Macht aufgelöst, er hat es, im Physischen wie im Seelisch-Geistigen,
auf die simpelste Alternative zurückgeführt: Sein oder Nichtsein. Das

hat aber eine noch tiefere Bedeutung. Zu diesem furchtbarsten aller
Kriege, man darf ihn den Krieg an sich nennen, zu diesem bestorganisierten

Massenmorde konnte es bloss kommen, weil wir keine
Ehrfurcht mehr vor dem Leben hatten; und wir hatten keine Ehrfurcht
mehr, weil uns sein Wesentlichstes entglitten war, weil wir nicht
mehr zu leben verstanden. Wir nahmen überall die Schale für den

Kern, die Ausdrucksform für die Sache, das Mittel für den Zweck.
Und darum wurden wir zwar mehr und mehr zivilisiert, büssten aber
im gleichen Masse die Fähigkeit ein, echte und ewige Kultur
hervorzubringen. Der immer aufdringlichere Schrei nach ihr und die

Bemühungen, uns eine solche abzupressen, verrieten bloss unsere
Sterilität. Wir hatten zu leben verlernt und wir werden durch den

Krieg, die Verneinung des Lebens, nicht wieder zum wahren Frieden,

der das wahre Leben ist, vordringen, ehe wir nicht eben dieses

uns aneignen. Aber kann das denn der Sonderinhalt einer bestimmten,

nämlich unserer Gegenwart sein? Ist es nicht erste Aufgabe
jedes Menschen, jeder Zeit, zu leben, richtig zu leben? Und haben

wir nicht soeben selber gesagt, dass ohne ihre Erfüllung keine
Kunstwerke, keine Weltanschauung, keine Kultur möglich ist? Was heisst
das ferner: leben! Gibt es denn dergleichen als eine einzelne, gleichsam

isolierte Beschäftigung neben den anderen Beschäftigungen,

74



neben Gehen und Sitzen, Lesen und Schreiben, Essen und Trinken,
Arbeiten und Ruhen? Sind sie alle nicht Äusserungen und
Erscheinungsweisen des einen, ungeteilten und schlechtweg unteilbaren
Lebens? Auf alle diese Fragen haben wir bloss eine Antwort: Ja, es

ist wahr, dass das Leben nicht ausserhalb dessen gelegen ist, was
der Mensch im Kleinen wie im Grossen tut und dass es stets eines

bestimmten Ausdruckes bedarf. Aber dieser Ausdruck kann seinem
Zentrum näher oder ferner sein; es gibt gleichsam verschiedene
Lebenszonen und sie müssen nach dem, was dem Menschen im jeweiligen

Zeitpunkte nottut, wechseln. Heute ist das Leben in seinen
einfachsten Elementen erschüttert, hinfällig geworden, diese müssen neu
auferbaut werden. Was ist darunter aber verstanden? Was sind das

für Elemente? Vor allem handelt es sich um unser Verhältnis zur
Materie, der schlichten, soliden Materie, der sich der Geist völlig

entfremdet hat: vom eigenen Körper angefangen bis zum Werkzeug,

der Maschine, der gesamten materiellen Welt und ihrer richtigen

Verwendung; und ebenso handelt es sich hier überall um die
rechte Schätzung und Verwendung der Kräfte. Es handelt sich um
das, was wir prosaisch wirtschaften nennen. Hier gilt nämlich
das früher über Don Quijote und Sancho Pansa Gesagte. Dass wir
die Wirtschaft, die unmittelbare Arbeit an der Materie als prosaisch
empfanden, hiess sie, aber auch uns verwahrlosen. Sie wurde nüchtern,

weil wir ihr alle höheren Kräfte entzogen und diese in eine
isolierte Schicht des Geistes trugen. Damit verurteilten wir den
Geist selber dazu, phantastisch, ideologisch auszuschweifen, mehr
und mehr Don Quijotes Züge anzunehmen. Der Weltkrieg hat dies

Missverhältnis erst deutlich gemacht. Und wenn wir es nicht
überwinden, verochliessen wir uns selber den Weg in die Zukunft. Seine

Überwindung ist der innewohnende Sinn des sozialen Problems.
Wir können das Letztere gar nicht anders verstehen als unter diesem

Gesichtswinkel. Es bedeutet viel mehr als eine Regelung des

Verhältnisses von Lohn und Arbeit, als eine neue, gerechtere
Verteilung der Güter: es bedeutet die Vergeistigung der
Materie. Es soll, was bisher dem Zufall, der Willkür und zumal der
Selbstsucht unterworfen war, nunmehr planvoll und aus einem
wirklichen Gemeinsinne gestaltet werden. Vor allem handelt es sich

darum, einen neuen und höheren Begriff der Arbeit zu realisieren

75



~r «pw,*#-~-.

als bisher. Die abgrundstiefe Kluft zwischen geistiger und körperlicher

Arbeit, die noch tiefer ist als die zwischen Ausbeutern und
Ausgebeuteten, Herren und Knechten, muss überbrückt werden: von
ihrer Überbrückung ist unser Heil abhängig. Sie geschieht aber nicht
dadurch, dass ein äusserlicher Verkehr angebahnt wird. Sondern es

muss zu einer Durchdringung kommen. Das Leben jedes
Menschen muss aufgebaut werden aus beiderlei Arbeit, die im Grunde
doch eine ist; denn ein Geist, der keinen Körper hat, ist ebenso

unwirklich wie ein Körper ohne Geist. Das ist der eigentliche
Kernpunkt der sozialen Frage; und wir werden ganz von selber zu ihm
geführt. Wer ein Organ für Zeitgeschehnisse hat, der weiss, worauf
es ankommt, nämlich: die schon vor dem Kriege und mehr noch
durch ihn zerstörte Gemeinschaft der Menschen zu begründen. Nun
ist aber Gemeinschaft kein ruhendes Verhältnis, kein blosses Spielen

von Beziehungen wie etwa dasjenige, was wir Geselligkeit
nennen, für welch letztere es genügt, dass Menschen einander kennen,

an einem Räume beisammen sind, ihre Empfindungen und
Meinungen austauschen. Richtige Gemeinschaft entsteht, wie Kant
bereits definiert hat, durch Wechselwirkung. Es müssen die
einzelnen Glieder lebendig ineinandergreifen. Das wirkliche Sein ist
immerdar ein Tun und deshalb sind erst die Menschen etwas für
einander und durch einander, die etwas zusammen tun, die sich zu
einer Arbeitsgemeinschaft verbunden haben.

Wir wollen nicht vergangene Zeiten um Rat fragen. Wir wollen
nicht darnach forschen, ob und inwieweit es füher eine soziale

Frage gab und ob ihre Lösung stets der Kultur zugrunde gelegen
hat. Genug, dass sie für uns zur unabweisbaren Notwendigkeit
geworden ist und dass wir nicht um sie herum können. Sie ist nicht
bloss eine negative Bedingung unsrer Entfaltung, in dem Sinne, dass

sie, wenn sie ungelöst bleibt, diese hemmt: vielmehr werden wir aus

ihrer Lösung erst die positiven Kräfte des gesamten Aufbaus schöpfen:

denn wir werden die Verbindung des Geistes mit der Materie
gewinnen. Daher kommt es, dass der Schwerpunkt der heutigen
Menschheit weder in der Kunst, noch in der Philosophie liegt. Ich
will nicht sagen, dass er in der Politik zu suchen ist, jedenfalls aber
im sozialen Leben. Grosse und unmittelbare Wirkungen können wir
bloss in dieser Sphäre üben. Alles andere ist Theorie oder Spiel und

76



Luxus. Sagt nicht, dies sei Massenwirkung, Verzicht auf Tiefe, Feinheit

und Fülle des Persönlichen oder Ähnliches. Freilich dies kann es

sein und es kann auch das Ende der Kultur einleiten, wenn wir nicht
unser Bestes und Stärkstes hineintragen. Immer wieder neigt der
Mensch zu dogmatischer Bewertung, Bejahung und Verneinung, ohne

zu bedenken, dass die Dinge zunächst blosse Möglichkeiten sind, die
durch ihn erst zu einer bestimmten, positiven oder negativen
Wirklichkeit werden. So verhält es sich auch mit dem Sozialismus,
Er ist ja noch etwas durchaus Werdendes, Unbestimmtes, gleichsam

ein Gefäss, das des Inhalts harrt, mit dem es gefüllt werden soll,
nicht aber eine endgiltig fixierte Grösse, von der nichts genommen
und der nichts hinzugefügt werden darf. Mag sein, dass der Sozialismus

in seiner gegenwärtigen Gestalt schwer mit materialistischen
Elementen belastet ist, dass gerade der Marxismus von diesem
Vorwurf nicht losgesprochen werden kann. Dann bedarf er umso mehr
der Erneuerung, und er wird das sein, was wir aus ihm machen
wollen.

Und damit werden wir wieder zu unserem Ausgangspunkte
geführt. Es ist ja nicht so, als stünde die Gegenwart fertig und vollendet

vor uns und käme es bloss darauf an, uns ihr zu unterwerfen;
noch geschieht sie ganz aus uns und aus unserer Entscheidung. Sie

ist weder unsere Schöpfung, noch sind wir ihre Geschöpfe, Keines

von beiden, aber beides zusammen ist wahr. Es herrscht hier eine
wunderbare Übereinstimmung zwischen dem, was in uns und dem,

was ausser uns ist. Unser Verhältnis zu unserer Zeit ist wie die
Wirkung eines Menschen auf den andren Menschen, einer Seele auf die
andre Seele. Wenn wir jemand helfen, der Not leidet und unser
bedarf, dann dürfen wir ihm doch keine Gewalt antun, das heisst, wir
dürfen ihm nicht unsern Willen aufdrängen, wir müssen in ihn
hineinhorchen und die tiefen Quellen seines werdenden Lebens rauschen
hören. Aber eben damit, dass wir uns ganz empfangend und verstehend

dem hingeben, was, ihm selber nicht klar bewusst, in ihm befreit
sein will, nach Gestaltung ringt, werden wir schöpferisch an
ihm. Wir helfen ihm, den Widerstand lösen, der seiner eigenen Trägheit,

seinem vergangenen Sein entstammt. Nicht anders verhalten
wir uns der Zeit gegenüber. Denn auch sie leidet Not; sie will aber,
dass wir ihr zu Hilfe kommen. Sie ist wie eine Frau, deren Stunde

77



gekommen ist und die doch nicht gebären kann. Wir müssen
Geburtshelfer des neuen Lebens in ihr sein. So erlösen wir den Augenblick

zur Gegenwart und zur Ewigkeit, dadurch, dass wir uns ihm
darbieten: dass wir gegenwärtige Menschen sind.

Oskar Ewald

Theosophie oder Reich Gottes?
IV. Was mag an der Sache wahr und berechtigt sein?1)

Wenn wir nun zur Prüfung dieser Sache übergehen, so werden wir
also vermuten dürfen, dass sie nicht ohne Recht und Wahrheit sei.

Das viel missbrauchte Wort, dass alles Wirkliche vernünftig und
alles Vernünftige wirklich sei, enthält jedenfalls den Wahrheitskern,
dass es keine bedeutsame, ja überhaupt keine Erscheinung im
menschlichen Wesen geben kann, die nicht irgend einen Sinn und eine

Notwendigkeit hätte, die nicht aus einer an sich berechtigten
Forderung der Natur entstanden wäre und nicht irgendwie an der Wahrheit

Teil hätte — möge sie daneben auch noch so sehr mit Irrtum
behaftet sein. Auch der Irrtum bezieht seine Lebenskraft aus der
Wahrheit und die grössten Irrtümer sind darum oft der Wahrheit am
nächsten, wie wohl auch die grössten Wahrheiten am nächsten dem
Irrtum. Jedenfalls können gerade die grossartigsten Erscheinungen
ganz besonders irrig und gefährlich sein.

Wir dürfen von vornherein annehmen, dass das alles wohl auch

von der Theosophie gelten werde. Und es trifft denn auch tatsächlich

zu.

1. Das Recht der Theos op hie in unserer Zeit.
Ganz klar und auf der Hand liegend ist, dass die theosophische

Bewegung einem gewissen Suchen und Bedürfen unseres Geschlechtes

entspricht. Sie ist eine Gegenwirkung auf die Verödung und
Verwüstung, die der Materialismus herbeigeführt hat, eine Antwort auf
den Schrei der aus ihrer Weltbetäubung wieder erwachenden Seele,
eine inmitten des Bankrottes einer Kultur den Menschen dargebotene

Hilfe, eine Stillung des Verlangens nach mehr Tiefe und Grösse
des Lebens und nach einer geistigen Heimat der Seele,

x) Vergi. Nr. 1.

78


	Der gegenwärtige Mensch

