
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bücher : Jakob Bossharts soziales Werk

Autor: C.B.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


.¦'..'r.-'" \

Verdankung £eroì"lcLMagd,>,55-7~; Fr', K-u40r,T;
D. St. 20.—; M. 5.—; durch Pfr.

Für Russland sind bei uns einge- Rooschüz, Spiez 215.—; durch A.
gangen: durch Pfr. H. in S. 45.—; P. in Seh. 100.—; total 505.—. Wir
R. R. in J. 10.—; Arbeiterfrauen danken allen Gebern aufs herz-
5.—; Ch. N. 10.—; Fr. Pfr. B., Kin- lichste!

Bücher
Jakob Bossharts soziales Werk.1)

Einen «Rufer in der Wüste», nennt er seinen Roman und gibt die
Auseinandersetzung unserer heutigen Jugend mit der Weltwirklichkeit,
gemessen am Gefühl der Gerechtigkeit und Menschlichkeit. Das ist das
Problem, welches Bosshart aufrollt und in grossen Bildern und Strichen zu
einem Gemälde der Gegenwart zusammenträgt. Wer nach Jahren erfahren
will, was und wie es gewesen ist, der wird an diesem Werk nicht vorbeigehen

dürfen. Schicksalswege und Sehnsucht der Jugend wird er finden,
die in der Welt für die Welt leben, die Gutes wollen und durch
lebenslängliches Leiden erkaufen müssen, auch wenn sie daran zugrunde gehen.

— Das Bild ist so gross und mannigfaltig, wie das Leben selbst, so dass

das Grundproblem fast darin untergeht und von andern Fragen überwuchert
zu werden droht.

Trotzdem bleibt ein Problem stets im Mittelpunkt: die Umgestaltung
der Gesinnung und die damit verbundene unermüdliche Arbeit an sich
selbst; die Abwendung von der Materialisierung des Lebens und die stets
neu zu schaffenden Widerstände, sich von der Materialisierung nicht
einfangen zu lassen. Diese dogmatischen Sätze klingen wie etwas Fertiges,
wie jede Sollforderung an den Menschen, aber hinter ihnen steht der
schwere Zwiespalt menschlichen Denkens und Fühlens, das Anpassungsformen

an die Weltwirklichkeit sucht und da es keine findet, einsam den
eigenen Weg gehen muss. Und diesen Weg kann der Mensch nur ertragen,
wenn er sich täglich unter sein eigenes Gesicht, unter seinen Glauben an
die absolute Wahrheit stellt. Jede Abweichung von ihr, die er sich zur
Richterin gesetzt, zwingt den Willen zur Überwindung. So wird Abwendung

von der Materialisierung des Lebens, die unermüdliche Arbeit an
sich zur steten Willensarbeit, zum steten Wollen, den eigenen Weg zu
gehen.

Zwei Typen hat Bosshart aus diesem Problem gestaltet: den jungen
Reinhart Stapfer, den Sohn des Grossindustriellen und Politikers, der in
die grossen Zusammenhänge von Wirtschafts- und Staatspolitik eingefangen
ist und alle negativen Merkmale dieser Verhältnisse aufweist: Erwerbs-

') Wir bringen vorläufig diese Besprechung des ausgezeichneten
Romanes, hoffen aber darauf noch von andern Gesichtspunkten aus
zurückkommen zu können. Die Red.

60



ppiflipp™

und Gewinnsucht, Ehrgeiz, Macht- und Herrschgier, der alles erreicht und

dabei den Menschen in sich und in andern verloren hat. Aus der gefühls-
gemässen Erkenntnis, dass der lebendige Mensch bei dieser Einstellung
zugrunde gehen muss, wendet sich der Sohn gegen den Vater und je mehr
er sich in die Probleme hineinfühlt, je mehr er Elend und Missgeschick
erfährt und erlebt, um so strenger wendet er sich ab. Der zweite Typus
ist Enzio Kraus; auch ihn hat Erfahrung und Erlebnis der Welt abwendig
gemacht, aber er hat sich nur zurückgezogen von ihr und empfindet jede
Berührung mit ihr als Samsara, d. h. Irrweg. Er glaubt sich zu retten,
indem er flieht, er lebt im luftlosen Räume, versunken in Beschaulichkeit
und Nachdenken. Alles Handeln wird für ihn Quelle der Verwirrung und
Schuld. So wird er ein Opfer falsch aufgefasster und falsch gedeuteter
indischer Lebensphilosophie.

Für Reinhart Stapfer wird die Erkenntnis der Zustände in der Welt zu
einem Schuldgefühl, besser Mitverantwortungsgefühl. Schuld nicht in dem
Sinne, dass er für die Verhältnisse verantwortlich gemacht werden kann,
in die er hineingeboren, sondern Schuld in dem Sinne, dass er in seinem
Streben, den Zusammenhang der Menschen und der Zustände zu erkennen,
nicht von den Menschen ausgeht, die leiden, weil sie zu schwach sind,
dass er nicht mitleidet und mitträgt, nachdem er die Ursachen menschlicher
Schwächen ergründet und erkannt — es ist die Schuld gegenüber der
tieferen Erkenntnis und das daraus folgende Verantwortlichkeitsgefühl,
sich zu dieser Erkenntnis durchringen zu wollen und zu müssen. Dieses
Wollen ist gleich Können.

So kommt der eine Typus vom Wollen zum Quietismus, zur
Selbstbeschaulichkeit, der andere vom Wollen zu den Menschen, zur Erkenntnis
der Menschen und zum Mitgefühl für sie. Aus diesem Mitgefühl erwächst
für ihn das Streben, sie zu erlösen und zu erretten von der sie
unterjochenden Materialisierung zur Befreiung ihres geistigen Daseins. Jenes
Nietzschewort: nicht nur frei sein wovon, sondern auch wozu — findet
hier seine Bestätigung. Das ist die Triebfeder für die Arbeit, die Grundlage
für das Dasein von R. Stapfer und auch der Weg, der ihn über sein
Gethsemane nach Golgatha führt.

Die Befreiung von dem Elend und den drückenden Verhältnissen ist die
Sehnsucht in der Seele der Masse; der Weg zur Freiheit aber ist der
Weg innerer Arbeit, seelischer Überwindung; es reicht nicht aus, sich
abzuwenden, man muss sich herausheben, mit seinem geistigen Sein
herauswachsen aus der Masse. Frei werden kann nur der Einzelne, erlöst
zu werden im, geistigen Sinne ist ein seelischer Prozess individueller Natur.
Zu diesem Missverhältnis zwischen der Sehnsucht nach dem Ziel und dem
steinichten dornenvollen Wege unermüdlicher Arbeit und Überwindung,
der zum Ziele führt, liegt die Tragik des guten Willens, der auch der junge
Stapfer, wie so oft die Jugend, zum Opfer fällt.

Dass er vom Menschen, vom Werte des Lebens ausgeht, ist seine
sittliche Grösse; er erlebt das Missverhältnis zwischen Ideal und Wirklichkeit

61



3 ¦-:} ì':.

an sich selbst und an seiner Umgebung und glaubt das Ideal freizulegen,

wenn er die Sehnucht nach ihm stark macht in der Masse: «Nicht Klassenkampf,

sondern Menschengemeinschaft! Nicht mithassen, sondern
mitttragen! Nicht Parteiparole, sondern Menschengewisseu! Nicht Gegenwart,
sondern Zukunft!» Er hatte sich die Seele befreit mit diesen Worten, wie

er sagte. Es ist aber zu wenig, dem Menschen nur die eigene Seele frei
zu machen, ohne dass sie selbst als Masse frei zu werden imstande sind.

Tolstoi hatte bei Gelegenheit der Volkszählung in Moskau sich an dieses

Problem gewagt, indem er die Menschen zum Bewusstsein ihres Elends

bringen wollte. Das Bewusstsein allein des Elends aber, gemessen am
Ideal der Freiheit und an der Sehnsucht nach ihr, erzeugt das Bewusstsein
der Schwäche, der Unzulänglichkeit, des Allzumenschlichen, und Liebe
wird Hass gegen das Unzulängliche, richtet sich aber gegen den, der dieses

Gefühl erzeugte. Die Erfahrungen, die Tolstoi machte, sind denen ähnlich,
die Bosshart in diesem Kapitel anführt, und es sind Worte tiefster Weisheit,
die Bosshart nach dem Vortrage tröstend sagen lässt: «Schau, sie geben
dir in einem Brustwinkel alle recht, aber sie können dir nicht nachfliegen,
darum werden sie so toll.» Vielleicht hätte Bosshart sagen können: Sie

müssen zu schwer ringen, um fliegen zu lernen, und deshalb verzichten sie
auf etwas, das sie als Masse nicht können.

In diesen Worten liegt das eigentliche Problem, aus dem die Tragik
des guten Willens im einzelnen und der Widerstand und Hass der Masse
herauswächst. Wohl sagt Tolstoi, «es brauchen nur alle zu wollen» und
die Mutter Stapfer meint: «wenn jeder sich selbst rettet, so sind sie alle
gerettet», aber die Grenze menschlichen Wollens und Könnens ist nicht
berücksichtigt. An den Grenzen aber liegt wie immer das Tragische, dort
wo begrenzte Kraft über sich hinaus will, wo die Aufgaben so gross werden,

dass menschliche Möglichkeiten zu zerbrechen drohen.

Man muss sich diesen Weg vom unbegrenzten Wollen zum Erkennen
der Grenzen einmal vorstellen, um zu begreifen, wie schwer es vor allem
der mit viel Kenntnissen, aber wenig Erkenntnissen ausgerüsteten Jugend
fällt, diesen Weg inneren Erlebens zu gehen und bei jedem Schritt im
Leben den Abstand zwischen Ideal und Wirklichkeit sich vergrössern zu
sehen. Und wie viele haben einen so tief gewurzelten Glauben, der selbst
die Täuschungen der Erkenntnis zu überwinden vermag? Wenn der Glaube
an die Richtigkeit gewonnener Erkenntnisse wankt, so sind nur die Wege
zum Fanatiker und Resignierten offen. Das sind die notwendigen
Konsequenzen.

Bosshart vermag seinen R. Stapfer hart an den Grenzen wankender
Glaubensstärke vorüberzuleiten. Weder persönliche Schicksalsschläge noch
trübe Erfahrungen in der Umwelt vermögen seinen Glauben zu untergraben,
aber als die Zuversicht in das Streben der Masse nach besserem Dasein
wankend wird, da gilt es die letzte Probe. Nur eines rettet ihn: dass er
sein Ideal von Liebe und Gerechtigkeit so tief erlebte, dass es ihm erhalten

62



"'^¦i.lr"^:

bleibt, auch gegen den Ausdruck der Masse. Seine sittliche Weltanschauung

ist so aus den sozialen Verhältnissen organisch herausgewachsen, dass
sie richtig bleiben muss, selbst wenn die Zeit und die Menschen, für die
sie gedacht, dagegen zeugen.

Man muss sich fragen, wo Bosshart die Quelle findet, aus der diese
Kräfte stets erneut fliessen. Es wäre ja ein Leichtes gewesen, sie im
religiösen Empfinden zu suchen, von dem aus der Weg zum Menschen,
die Orientierung am Menschen gegeben wäre. Bosshart hat diesen Weg
nicht eingeschlagen, eher den umgekehrten, von der Erkenntnis des Sozialen
zum Religiösen. Die Quellen, aus denen ihm die Triebkräfte zufliessen,
sind für ihn tiefer verborgen. Wer das Kapitel liest: «Auf einem Grabe
wächst Unkraut», die Abschiedsszene des sterbenden Grossvaters auf dem
Golsterhofe, oder die Irrwege Mauderlis verfolgt, der «Ihn» auf allen
Irrwegen sucht und nicht finden kann, weil die Welt ihm immer wieder über
den Hals kommt, und wer zuletzt Melchiors, des Golsterhofes verlorenen
Sohnes, ewig besänftigendes Flötenspiel zu verstehen vermag, der findet
die Quellen. Sie liegen in der Verbindung des Menschen mit der Natur,
in dem beseligenden Gefühl, nicht richten oder hassen, sondern lieben
zu müssen. Wem die Natur heilig wird, der rettet seine Seele, denn auch
diese gehört in den grossen Umkreis mit hinein, den die Natur zieht. Und
R. Stapfer ist der Enkel des Golsterhofes, der Enkel der Menschen, die
der Natur nahe stehen und ablehnen, was ihr zuwider ist. Hier liegen
nicht die Wurzeln der sittlichen Anschauung, aber die der Kräfte zur
Sittlichkeit.

Es ist sehr bezeichnet, dass Bosshart seinen Prototyp der ernsten Jugend
weder an der Masse noch am Fanatismus zugrunde gehen lässt, obgleich
diese Lösung naheläge. Noch bevor er durch die Böswilligkeit einiger
weniger mit dem Leben abschliessen muss, findet er Freunde, die zur
Natur zurückkehren. Der kleine Kreis wird Keimzelle späterer Entwicklung,
als solche ist er gedacht. Darin liegt die Regenerationsmöglichkeit. Der
Zusammenhang mit der Natur ist notwendige Voraussetzung zur sittlichen
Entwicklung des Verstandes und Gefühlslebens und ebenso zur Entwicklung

sittlicher Anschauungen. Damit ist das Problem scheinbar gelöst,
Es ist noch ein zweites angedeutet, aber es ist zurückgestellt: das

Geheimnis der Natur, das den einen Menschen zur blühenden Blume, den
andern zum schmucklosen Gewächs bestimmt. Dieses Problem geht über
ethische Ideen weit hinaus. In diesem Wesen aber «bringen die besten
Erzeugnisse der Natur sich selbst zum Opfer dar und das Herrlichste
ist, dass sie selbst kaum darum wissen», wie Bosshart einmal an anderer
Stelle sagt. C. B.

Zum neuen Jahrgang
bitten wir unsere bisherigen Leser und Freunde noch einmal um ihre
kräftige Hilfe. Wir wollen unser Werk mit neuer Anspannung der Kräfte
fortsetzen, und dürfen wohl sagen, dass es uns an wertvollem Stoff hiezu

63


	Bücher : Jakob Bossharts soziales Werk

