Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege
Band: 16 (1922)

Heft: 1

Buchbesprechung: Blcher : Jakob Bossharts soziales Werk
Autor: C.B.

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Verdankung

Fiir Russland sind bei uns einze-
gangen: durch Pfr. H. in S. 45.—;

der und Magd 55.—; Fr. K. 40.—;
D. St. 20—; M. 5.—; durch Pir.
Rooschiiz, Spiez 215.—: durch A.
P. in Sch. 100.—; total 505.—. Wir

R. R. in J. 10.—; Arbeiterfrauen danken allen Gebern aufs herz-
5—; Ch. N. 10.—; Fr. Pir. B., Kin- lichste!
Biicher

Jakob Bossharts soziales Werk.})

Einen «<Rufer in der Wiiste», nennt er seinen Roman und gibt die
Auseinandersetzung unserer heutizgen Jugend mit der Weltwirklichkeit, ge-
messen am Gefiihl der Gerechtigkeit und Menschlichkeit. Das ist das Pro-
blem, welches Bosshart aufrollt und in grossen Bildern und Strichen zu
einem Gemilde der Gegenwart zusammentriagt. Wer nach Jahren erfahren
will, was und wie es gewesen ist, der wird an diesem Werk nicht vorbei-
gehen diirfen. Schicksalswege und Sehnsucht der Jugend wird er finden,
die in der Welt fiir die Welt leben, die Gutes wollen und durch lebens-
lingliches Leiden erkaufen miissen, auch wenn sie daran zugrunde gehen.
— Das Bild ist so gross und mannigfaltig, wie das Leben selbst, so dass
das Grundproblem fast darin untergeht und von andern Fragen iiberwuchert
zu werden droht.

Trotzdem bleibt ein Problem stets im Mittelpunkt: die Umgestaltung
der Gesinnung und die damit verbundene unermiidliche Arbeit an sich
selbst; die Abwendung von der Materialisierung des Lebens und die stets
neu zu schaffenden Widerstinde, sich von der Materialisierung nicht ein-
fangen zu lassen. Diese dogmatischen Sitze klingen wie etwas Fertiges,
wie jede Sollforderung an den Menschen, aber hinter ihnen steht der
schwere Zwiespalt menschlichen Denkens und Fiihlens, das Anpassungs-
formen an die Weltwirklichkeit sucht und da es keine findet, einsam den
eigenen Weg gehen muss. Und diesen Weg kann der Mensch nur ertragen,
wenn er sich tdglich unter sein eigenes Gesicht, unter seinen Glauben an
die absolute Wahrheit stellt. Jede Abweichung von ihr, die er sich zur
Richterin gesetzt, zwingt den Willen zur Uberwindung. So wird Abwen-
dung von der Materialisierung des Lebens, die unermiidliche Arbeit an
sich zur steten Willensarbeit, zum steten Wollen, den eigenen Weg zu
gehen.

Zwei Typen hat Bosshart aus diesem Problem gestaltet: den jungen
Reinhart Stapfer, den Sohn des Grossindustriellen und Politikers, der in
die grossen Zusammenhédnge von Wirtschafts- und Staatspolitik eingefangen
ist und alle negativen Merkmale dieser Verhiltnisse aufweist: Erwerbse

) Wir bringen vorldufig diese Besprechung des ausgezeichneten Ro-
manes, hoffen aber darauf noch von andern Gesichtspunkten aus zuriick-
kommen zu k®nnen. Die Red.

60




und Gewinnsucht, Ehrgeiz, Macht- und Herrschgier, der alles erreicht und
dabei den Menschen in sich und in andern verloren hat, Aus der gefiihls-
gemissen FErkenntnis, dass der lebendige Mensch bei dieser Einstellung
zugrunde gehen muss, wendet sich der Sohn gegen den Vater und je mehr
er sich in die Probleme hineinfiihlt, je mehr er Elend und Missgeschick
erfahrt und erlebt, um so strenger wendet er sich ab. Der zweite Typus
ist Enzio Kraus; auch ihn hat Erfahrung und Erlebnis der Welt abwendig
gemacht, aber er hat sich nur zuriickgezogen von ihr und empfiindet jede
Beriihrung mit ihr als Samsara, d. h. Irrweg. Er glaubt sich zu retten,
indem er flieht, er lebt im luftlosen Raume, versunken in Beschaulichkeit
und Nachdenken. Alles Handeln wird fiir ihn Quelle der Verwirrung und
Schuld. So wird er ein Opfer falsch aufgefasster und falsch gedeuteter
indischer Lebensphilosophie.

Fiir Reinhart Stapfer wird die Erkenntnis der Zustinde in der Welt zu
einem Schuldgefiihl, besser Mitverantwortungsgefiihl. Schuld nicht in dem
Sinne, dass er fiir die Verhiltnisse verantwortlich gemacht werden kann,
in die er hineingeboren, sondern Schuld in dem Sinne, dass er in seinem
Streben, den Zusammenhang der Menschen und der Zustinde zu erkennen,
nicht von den Menschen ausgeht, die leiden, weil sie zu schwach sind,
dass er nicht mitleidet und mittrdgt, nachdem er die Ursachen menschlicher
Schwichen ergriindet und erkannt — es ist die Schuld gegeniiber der
tieferen Erkenntnis und das daraus folgende Verantwortlichkeitsgefiihl,
sich zu dieser Erkenntnis durchringen zu wollen und zu miissen. Dieses
Wollen ist gleich Kdnnen.

So kommt der eine Typus vom Wollen zum Quietismus, zur Selbst-
beschaulichkeit, der andere vom Wollen zu den Menschen, zur Erkenntnis
der Menschen und zum Mitgefiihl fiir sie. Aus diesem Mitgefiihl erwichst
fiir ihn das Streben, sie zu erlosen und zu erretten von der sie unter-
jochenden Materialisierung zur Befreiung ihres geistigen Daseins. Jenes
Nietzschewort: nicht nur frei sein wovon, sondern auch wozu — findet
hier seine Bestédtigung. Das ist die Triebieder fiir die Arbeit, die Grundlage
fiir das Dasein von R. Stapfer und auch der Weg, der ihn iiber sein
Gethsemane nach Golgatha {iihrt.

Die Befreiung von dem Elend und den driickenden Verhiltnissen ist die
Sehnsucht in der Seele der Masse; der Weg zur Freiheit aber ist der
Weg innerer Arbeit, seelischer Uberwindung; es reicht nicht aus, sich
abzuwenden, man muss sich herausheben, mit seinem geistigen Sein her-
auswachsen aus der Masse. Frei werden kann nur der Einzelne, erlost
zu werden im; geistigen Sinne ist ein seelischer Prozess individueller Natur.
Zu diesem Missverhiltnis zwischen der Sehnsucht nach dem Ziel und dem
steinichten dornenvollen Wege unermiidlicher Arbeit und Uberwindung,
der zum Ziele fiihrt, liegt die Tragik des guten Willens, der auch der junge
Stapfer, wie so oft die Jugend, zum Opfer fillt.

Dass er vom Menschen, vom Werte des Lebens ausgeht, ist seine sitt-
liche Grosse; er erlebt das Missverhiltnis zwischen Ideal und Wirklichkeit

61



an sich selbst und an seiner Umgebung und glaubt das Ideal freizulegen,
wenn er die Sehnucht nach ihm stark macht in der Masse: «Nicht Klassen-
kampf, sondern Menschengemeinschaft! Nicht mithassen, sondern mitt-
tragen! Nicht Parteiparole, sondern Menschengewissen! Nicht Gegenwart,
sondern Zukunft!» Er hatte sich die Seele befreit mit diesen Worten, wie
er sagte. Es ist aber zu wenig, dem Menschen nur die eigene Seele frei
zu machen, ohne dass sie selbst als Masse frei zu werden imstande sind.
Tolstoi hatte bei Gelegenheit der Volkszdhlung in Moskau sich an dieses
Problem gewagt, indem er die Menschen zum Bewusstsein ihres Elends
bringen wollte. Das Bewusstsein allein des Elends aber, gemessen am
Ideal der Freiheit und an der Sehnsucht nach ihr, erzeugt das Bewusstsein
der Schwiche, der Unzulidnglichkeit, des Allzumenschlichen, und Liebe
wird Hass gegen das Unzuldngliche, richtet sich aber gegen den, der dieses
Gefiihl erzeugte. Die Erfahrungen, die Tolstoi machte, sind denen &dhnlich,
die Bosshart in diesem Kapitel anfiihrt, und es sind Worte tiefster Weisheit,
die Bosshart nach dem Vortrage trostend sagen ldsst: «Schau, sie geben
dir in einem Brustwinkel alle recht, aber sie konnen dir nicht nachiliegen,
darum werden sie so toll.» Vielleicht hdtte Bosshart sagen konnen: Sie
miissen zu schwer ringen, um fliegen zu lernen, und deshalb verzichten sie
auf etwas, das sie als Masse nicht konnen.

In diesen Worten liegt das eigentliche Problem, aus dem die Tragik
des guten Willens im einzelnen und der Widerstand und Hass der Masse
herauswichst. Wohl sagt Tolstoi, «es brauchen nur alle zu wollen» und
die Mutter Stapfer meint: «wenn jeder sich selbst rettet, so sind sie alle
gerettet», aber die Grenze menschlichen Wollens und Konnens ist nicht
beriicksichtigt. An den Grenzen aber liegt wie immer das Tragische, dort
wo begrenzte Kraft iiber sich hinaus will, wo die Aufgaben so gross wer-
den, dass menschliche Moglichkeiten zu zerbrechen drohen.

Man muss sich diesen Weg vom unbegrenzten Wollen zum Erkennen
der Grenzen einmal vorstellen, um zu begreifen, wie schwer es vor allem
der mit viel Kenntnissen, aber wenig Erkenntnissean ausgeriisteten Jugend
fallt, diesen Weg inneren Erlebens zu gehen und bei jedem Schritt im
Leben den Abstand zwischen Ideal und Wirklichkeit sich vergrossern zu
sehen. Und wie viele haben einen so tief gewurzelten Glauben, der selbst
die Tduschungen der Erkenntnis zu iiberwinden vermag? Wenn der Glaube
an die Richtigkeit gewonnener Erkenntnisse wankt, so sind nur die Wege
zum Fanatiker und Resignierten offen. Das sind die notwendigen Konse-
quenzen.

- Bosshart vermag seinen R. Stapfer hart an den (renzen wankender
Glaubensstirke voriiberzuleiten. Weder personliche Schicksalsschlige noch
triibe Erfahrungen in der Umwelt vermégen seinen Glauben zu untergraben,
aber als die Zuversicht in das Streben der Masse nach besserem Dasein
wankend wird, da gilt es die letzte Probe. Nur eines rettet ihn: dass er
sein Ideal von Liebe und Gerechtigkeit so tief erlebte, dass es ihm erhalten

62



bleibt, auch gegen den Ausdruck der Masse. Seine sittliche Weltanschau-
ung ist so aus den sozialen Verhiltnissen organisch herausgewachsen, dass
sie richtig bleiben muss, selbst wenn die Zeit und die Menschen, fiir die
sie gedacht, dagegen zeugen.

Man muss sich fragen, wo Bosshart die Quelle findet, aus der diese
Krifte stets erneut fliessen. Es wire ja ein Leichtes gewesen, sie im
religiosen Empfinden zu suchen, von dem aus der Weg zum Menschen,
die Orientierung am Menschen gegeben wire. Bosshart hat diesen Weg
nicht eingeschlagen, eher den umgekehrten, von der Erkenntnis des Sozialen
zum Religiosen. Die Quellen, aus denen ihm die Triebkriite zufliessen,
sind fiir ihn tiefer verborgen. Wer das Kapitel liest: «Auf einem Grabe
wichst Unkraut», die Abschiedsszene des sterbenden Grossvaters auf dem
Golsterhofe, oder die Irrwege Mauderlis verfolgt, der «lhn» aui allen Irr-
wegen sucht und nicht finden kann, weil die Welt ihm immer wieder {iber
den Hals kommt, und wer zuletzt Melchiors, des Golsterhofes verlorenen
Sohnes, ewig besdnftigendes Flotenspiel zu verstehen vermag, der findet
die Quellen. Sie liegen in der Verbindung des Menschen mit der Natur,
in dem beseligenden Gefiihl, nicht richten oder hassen, sondern lieben
zu miissen. Wem die Natur heilig wird, der rettet seine Seele, denn auch
diese gehort in den grossen Umkreis mit hinein, den die Natur zieht. Und
R. Stapfer ist der Enkel des Golsterhofes, der Enkel der Menschen, die
der Natur nahe stehen und ablehnen, was ihr zuwider ist. Hier liegen
nicht die Wurzeln der sittlichen Anschauung, aber die der Krifte zur
Sittlichkeit.

Es ist sehr bezeichnet, dass Bosshart seinen Prototyp der ernsten Jugend
weder an der Masse noch am Fanatismus zugrunde gehen lidsst, obgleich
diese Losung naheldge. Noch bevor er durch die Boswilligkeit einiger
weniger mit dem Leben abschliessen muss, findet er Freunde, die zur
Natur zuriickkehren. Der kleine Kreis wird Keimzelle spiterer Entwicklung,
als solche ist er gedacht. Darin liegt die Regenerationsmoglichkeit. Der
Zusammenhang mit der Natur ist notwendige Voraussetzung zur sittlichen
Entwicklung des Verstandes und Gefiihlslebens und ebenso zur Entwick-
lung sittlicher Anschauungen. Damit ist das Problem scheinbar gelost.

Es ist noch ein zweites angedeutet, aber es ist zuriickgestellt: das Ge-
heimnis der Natur, das den einen Menschen zur bliihenden Blume, den
andern zum schmucklosen Gewichs bestimmt. Dieses Problem geht iiber
ethische Ideen weit hinaus. In diesem Wesen aber «bringen die besten
Erzeugnisse der Natur sich selbst zum Opfer dar und das Herrlichste
ist, dass sie selbst kaum darum wissen», wie Bosshart einmal an anderer
Stelle sagt. C. B.

Zum neuen Jahrgang

bitten wir unsere bisherigen Leser und Freunde roch einmai um ihre
kriaftige Hilfe. Wir wollen unser Werk mit neuer Anspannung der Kraite
fortsetzen, und diirfen wohl sagen, dass es uns an wertvollem Stofi hiezu

63



	Bücher : Jakob Bossharts soziales Werk

