Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 1

Artikel: Gemeinschaft : eine Forderung und eine Verheissung
Autor: Roniger, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-134904

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-134904
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zweierlei wird man zugestehen miissen: Einmal, dass wir ver-
sucht haben, diese Erscheinung mit Gerechtigkeit und Liebe, ohne
Kleinlichkeit oder wohlfeile Karikatur darzustellen; sodann, dass es
eine grossartige Erscheinung ist, eine der gewaltigsten Geistes-
michte, die von alters her um den Preis der Wahrheit ringen, eine
Erscheinung, die kiihne und tiefe Geister zu bezaubern vermag. Wir
haben es, falls es ein Gegner sein sollte, mit keinem verichtlichen zu
tun, (Fortsetzung folgt.) L. Ragaz

Gemeinschaft

Eine Forderung und eine Verheissung.

In Gemeinschaften tritt die Menschheit aus den verhiillenden Ne-
beln der Vorgeschichte in die ungewissen Breiten der Urgeschichte,
in Gemeinschaften des Blutes, der Sippen, der Stimme. Zinzig mit
Hilfe dieser Gemeinschaften vermag sich, was der Einzelne nie ver-
mocht hétte, die Menschheit im Unwegsamen der damalisen Um-
welt zu behaupten, vermag sie das Unwegsame zu lichten und die
Menschheit in die verhiltnismissige Sicherheit spiterer Zustéinde
hinanzufiihren.

Wo sich dann — mit infolge dieser Sicherheit — im Verlauf der
Geschichte diese urtiimlichen Gemeinschaften auflésen, hebt ein
Sehnen an nach Gemeinschaften hoherer Art, die die Menschheit als
ihre wahre Heimat empfindet, Heimat, die sie in der Vergangenheit
besessen und verloren, und die ihr fiir die Zukunft verheissen.

Sehnen, dem die Seele des Guten einmiindet in die Gemeinschaft
der Verkldarten. Sehnen, dem die Seele des B&sen ausgestossen wird
in die Vereinzelung der Verdammten, hinunter in die Hélle, wo jeder
in eine besondere Qual gebannt, auf eine besondere Folter gespannt
erscheint, wo hilflose Wut des Gequilten sich gegen alle andern
richtet.

Holle — Zerrissenheit und Chaos. Himmel — Gemeinschaft und
Harmonie.

Zerrissenheit.

Sind Ausschliessung aus der Gemeinschaft und Hélle einander
gleichzusetzen, so miissen wir sagen: wir leben heute in tiefern Hol-

28



len als irgend ein menschliches Geschlecht. Denn nie seit die Mensch-
heit die Warme der urzeitlichen Verbinde verlassen, hat Zerrissen-
heit in solchem Masse geherrscht wie heute. Von ehemaligen Ver-
binden sind kaum mehr Spuren vorhanden. Sogar die Familie, die
sich von natiirlichen Gemeinschaften am ldngsten erhalten, ist heute
nur noch dusserlich verbunden und diese lockere Verbindung ist ge-
neigt, bei jedem kleinsten Anlass zu zerreissen, zu zerfallen.

Wo Zusammengeho6rigkeiten bestehen, Verbinde der Rasse, der
Sprache, der Nation, Verbinde der Weltanschauung, der Uberzeu-
gung, des Glaubens, Verbinde der Beschiftigung, der Arbeit, des
Berufes, Verbinde der Geselligkeit, des Vergniigens, der Lust —
handelt es sich lange nicht mehr um Gemeinschaften. Thnen allen
fehlt das Wesentliche: Ubereinstimmung nach innen, Preisgabe des
Selbstischen an ein Hoheres, das iiber dem Verbande schwebt und
die Gemeinschaft darstellt und bezeugt. Sie sind nur Verbdande nach
aussen, scharen sich zusammen, wenn es gilt, nach aussen aufzutre-
ten, Dasein bekundend und behauptend, abwehrend, angreifend. Zer-
fallen aber nach innen in so und so viel Gruppen — meist so viele
als Mitglieder vorhanden — von denen jede jederzeit bereit, gegen
alle andern aufzutreten und ihr Ich gegen sie auszuspielen,

Ichsucht.

Ich begehrt Unabhingigkeit von allen andern Ichen, von jeder
Aufsicht, von jeder Beengung, von jeder Forderung auf Riicksicht.
Ich begehrt Freiheit oder das, was heute unter diesem Wort ver-
standen wird:

Mboglichkeit, zu tun, was dem Ich gerade durch den Kopf schiesst.
Nicht etwa nur so weit, als die Gesetze dies zulassen, vielmehr so
weit, als Gesetze dies nicht verhindern. Am Gesetz voriiberzukom-
men — darauf ist Dichten und Trachten des Ichs gerichtet.

Im Kriege — unlingst — hat diese Art wie nie zuvor Orgien de-
feiert.

Herrschte an der Front unbarmherzig erzwungener Zusammenhalt
der Todgeweihten, so wucherte hinter der Front riicksichtslose Zer-
trenntheit der vor dem Tod Gesicherten, Der Geschiftenmacher in
Ausniitzung der grossten Not, der Schieber, der Kriegsgewinner,
aber auch der Hamsterer und Schleichhéindler, sind neue Typen

29



schrankenloser Ichsucht, Typen, die das Gesetz ihrer Neuartigkeit
wegen noch nicht fassen konnte, in vielen Fillen nicht fassen wollte
oder durfte, weil der Staat zur Beschaffung seiner Bediirfnisse auf
sie angewiesen war. Wie anstachelnd musste die Erkenntnis solcher
Zwangslage auf diese Typen zuriickwirken!

Ausserlich eine Gleichmacherei — innerlich schrankenlose Aus-
niitzung aller Moglichkeiten. Solidaritit, wo man davon profitieren
konnte, sonst aber schamlose Ichsucht. Und damit das Ganze nichts
anderes als fratzenhaftes Offenbarwerden dessen, was um uns und
in uns gewaltig war und ist.

Heute sind es wieder andere Méglichkeiten, die sich dieser hem-
mungslosen Ichsucht erbieten: vor allem die kranke Valuta, die selber
ein Zeugnis der Zerrissenheit unserer Zustinde, Wiirde dieses Ubel
behoben, so finde sich ein neues, in dem als in einem willkommenen
Sumpfgrund Ichsucht, die sich mittlerweile zum grotesken Ungetiim
entfaltet, noch weiter misten kénnte und aufgehen bis zum endlichen
Zerplatzen,

Der Wurm aber, der an diesen Ausnahmezustinden also iibermis-
sig gediehen, kriimmte und schlang sich schon lange her durch alle
unsere «normalen» Beziehungen und Institutionen und weidete sich
an ihnen,

Politik, Handel und Industrie.

Bediirfte es inbezug auf sie des Erweises? Sind nicht sie — die
dusserlich auf Solidaritit angewiesen — innerlich von Ichsucht be-
herrscht und allen iibeln Tugenden, die diese Ichsucht zeitigt? Ist
nicht gerade im politischen und wirtschaftlichen Gebiet das Ubel am
deutlichsten aufgegangen? Widerstreit, Neid, Kampf, Hass, Uber-

vorteilung, Liige, Verleumdung — wo kdnnten sie besser gedeihen,
diese Giftiriichte der Ichsucht?
Nicht einmal jene Partei darf ich — betriiblicherweise — ausneh-

men, die das Wort Solidaritit in besonderer Weise fiir sich bean-
spruchen mochte, Wire es vordem nétig gewesen, solche Behauptung
zu erhérten, so erbietet sich heute Erhdrtung selber in den fort-
gesetzten Tumulten und den Rissen, die davon her in der Partei
sichtbar werden und diese aller Bedeutung und allen Einflusses be-
rauben und sie zu einem Spott der Gegner machen.

30



Wissenschaft, Kunstund Religion.

Macht aber Ichsucht nicht wenigstens da Halt, wo Bildung in nie
erhérter Ausgiebigkeit iiber die Menschen ausgeschiittet wird?
Warum sollte sie? Unsere ganze Bildung wird bedingt durch Betrieb
und Politik und was in jenen Grund ist, wird nun auch hier Grund.
Was konnte dann aus solchem Beet viel Geniessbareres aufschiessen
als wieder Ichsucht?

Man denkt, Wissenschaft ist eine Sache und steht iiber allem Be-
trieb. Der Wissenschaftler hat keinen andern Gedanken als den: der
Wissenschaft zu dienen in Treue und richtiger Erkenntnis und Ein-
schitzung seiner Anlagen. Kein anderes Bediirfnis als das: an ihrem
ewig klaren Quell zu schépfen und der diirstenden Menschheit den
labenden Trank darzubieten.

Und erkennt eines Tages: Wissenschaft ist heute genau ein Vehi-
kel der Ichsucht wie irgend ein anderes. Nicht dienen mochte der
Wissenschaftler der Wissenschaft, vielmehr sich ihrer bedienen.
Nicht das Gedeihen der Wissenschaft ist ihm das Wesentliche, viel-
mehr sein eigenes Gedeihen. Wissenschaft soll ihm zu Erfolgen ver-
helfen, des Namens, des Beutels, und zu Einfluss, auf beidem begriin-
det. Aus vielen, unter denen ich die Wahl hitte, soll eine einzige Tat-
sache dies belegen: Die Priorititsstreitereien! Wire es den Herren
um die Sache zu tun, kénnte es ihnen ja ganz gleichgiiltig sein, wer
zuerst diese oder jene Entdeckung gemacht, wer zuerst Wissenschaft
nach der oder jener Richtung besonders gemehrt. Dass ihnen das
nicht gleichgiiltig, beweist eben, dass es ihnen mehr um sich selbst
zu tun ist, um ihr Ich, als um die Sache. Und so kommt es denn zu
jenen eilfertigen «vorldufigen Mitteilungen», zu jenen notariell be-
glaubigten Depositionen, damit man im Notfalle sagen kénne: da, in
dem versiegelten Umschlag steckts. Was mein geehrter Herr Kollege
heute entdeckt, habe ich bereits vor drei Monaten und siebzehn Ta-
gen gewusst, Trotz so vieler Vorsicht dann doch immer wieder Priori-
tdtshindel! Und neben ihnen andere, ein ewiges Hinundher, ein Bes-
serwissen, ein Verichtlichmachen des Gegners und daher eine Zer-
fahrenheit, Zersplitterung, Zerrissenheit, wobei Zeit, Kraft, Talent,
Eifer verschwendet werden, unniitzerweise, weil nur durch Zusam-
meniassung, sinnvolle Einteilung beruhend auf dem Glauben an das
Ganze, weil nur durch planvolles Handinhandarbeiten die riesenhaf-

31



ten Aufgaben, die die Wissenschaft stellt, den Menschen zu einem
 Segen gelést werden kénnten,

Man denkt, Kunst ist eine Sache und steht iiber jedem Betrieb, je-
der Eitelkeit, jeder Ichsucht. Der Kiinstler hat kein anderes Gefiihl,
als sich mit seinem ganzen und besten Innern an sie zu ergeben und
von ihr in Ehrfurcht erschauernd anzunehmen, was sie ihm zuteil
werden lasst, anzunehmen — und es als getreuer Mittler der Mensch-
heit weiter zu bieten,

Und erkennt eines Tages: Kunst ist heute nicht weniger ein Vehi-
kel der Ichsucht als Wissenschaft, Technik oder irgend ein Betrieb.
Nicht Kunst und Kunstwerk iiberhaupt sind dem Kiinstler das Wich-
tige, sondern seine Kunst und sein Kunstwerk als Spiegeleien seiner
«Personlichkeit», mit der er auffallen mochte um jeden Preis, mit
der er an den Ausstellungen durchdringen und alle andern totschla-
gen mochte, Daher die hundert und hundert einander widerhaarigen
Richtungen, wo im Grund genommen nur eine einzige Richtung még-
lich wire. Daher das irre Bestreben, Neues zu bringen, Niedagewe-
senes, Verbliiffendes. Komisch wirkt dann die No6tigung, der wir die
Neutdner unterworfen sehen, ihr Gebaren irgendwie und von mog-
lichst weit her zu rechtfertigen. Revolutionen, Weltgerichtsstimmun-
gen, Weltuntergangshalluzinationen des eigenen Innern werden vor-
geschoben — wo es sich meistens nur um Katzenjammer des Unver-
mogens handelt, den ein immer gefilliges Ich ins Kosmische proji-
ziert, Uberheblichkeit, die sich in all diesen Werken und ihren Recht-
fertigsungen Aussert, richtet sich dann auch gegen alles Andersartigz,
mag es lange echt sein, wahre Darstellung wahrhaften Erlebens. Neid,
Feindschaft, Schiadigung, Ichsucht auch hier,

Zuguterletzt, wenn alles andere seine ichsiichtige Fratze enthiillt,
wendet man sich der Religion zu, der Kirche: «Aber du..... s> Doch
der Gruss erstirbt einem auf der Zunge. Denn da sieht man noch
mehr als in irgend einem andern Betrieb, sogar noch mehr als in der
Politik, Zerfahrenheit und Bekimpfung, Hass. Ketzerrichter recken
sich empor und Scheiterhaufen qualmen. Der Rauch davonher brennt
uns in den Augen und verschligt uns den Atem.

Wire Religion das, was wir ihr einen Augenblick haben zutrauen
wollen, so hitte es nie zu der Zerrissenheit, zu der ichsiichtisen Wut
-unserer Tage kommen k&nnen,

32



Denn das haben wir ihr zutrauen wollen: Vernichtung des Ichs um
eines Hoéheren willen, das da Einlass begehrt in unser Inneres. Ab-
legung alles Ausserlichen um des Innersten willen. Uberwindung der
Welt, Hinwendung zur Gemeinschaft, zu Gott,

Wiirden wir Gemeinschaft linger suchen, wenn sie irgendwo vor-
handen wire?

Beunruhigung.

Mag sich indessen das Ich noch so kolossalisch gebliht haben, nie
hat es vermocht, das urtiimliche Sehnen nach Gemeinschaft, das
Heimweh nach Gott, aus dem Menschen zu verdringen. In allem
Wust und Schwulst des Kranken regt sich das Gesunde und sehnt
sich und trachtet hinaus durch den Wall von Fett, der sich um es
emportiirmt. Bei den meisten vielleicht nur matt und schwichlich,
bei andern immer stirker, bei einigen entschieden und kraftvoll. Je
nach dem Grad dieses sehnsiichtigen Trachtens, sieht sich der Mensch
in aller Selbstsicherheit des Ichs beunruhigt. Je nach dem Grad der
Beunruhigung entsteht in ihm ein Bediirfnis, ein Verlangen, den Wi-
derstand des Ichs zu durchbrechen, um von seinem eigenen Inner-
lichsten zum Innerlichsten des andern zu gelangen (wo dann sofort
und ohne weiteres das allgemeine Innere, die Gemeinschaft erreicht
wire!) — sofern die Beunruhigung nicht nur bewirkt, den andern
erst recht abzuwehren, fortzuscheuchen: «Aus den Augen! aus den
Augen! du verdirbst mir die Freude an meiner Havannah!»

Wohltiatelei.

Schwéchlichste Beunruhigung des Innerlichsten durchdringt den
Ichwall in nichts anderem als bloss in einer schonen Gebéarde, die
meist darin besteht, dass man Geld hergibt, Geld ab einem Uber-
fluss. Man gibt es willig, und Geben wird zum Vergniigen. Wie konnte
uns unser Vergniigen den andern ndher bringen? Man gibt es un-
willig und Geben wird zum Verdruss. Wie koénnte uns unser Ver-
druss den andern nidher bringen? Man gibt in zusammengefasstem
guten Willen, und Geben wird ein bewusster und gewollter Schritt
den andern entgegen, Und vermag so Ahnung zu werden dessen,
was sein sollte.

Denn nicht das ist beim Geben das Wichtige, was man von seinen

o 33



Mitteln gibt, sondern das, was man von sich selber gibt, von seinem
Inneren, von seiner Kraft, von seiner Tat.

Wird von hier aus nicht fratzenhaft, was sogenannte wohltitige
Anléasse leisten, Wohltatigkeitsbazare, Wohltitigkeitstees, Wohltatig-
keitsbille, Wohltitigkeitsfeste, wo man darauf ausgeht, Ichsucht in
plumpster Weise zu kitzeln, damit sie in lustvoller Aufregung einige
Goldstiicke von sich gebe?

Wohltitigkeit.

Stirkere Beunruhigung des Innerlichsten durchdringt den Ichwall
in dem Bediirfnis nach wahrhaftem Tun im Zeichen des Wahlspru-
ches: Gib dem Diirftigen und du hilfst ihm halb. Zeige ihm, wie er
sich helfen kann, und du hilfst ihm ganz (vorausgesetzt, dass solches
Zeigen im rechten, demiitigen Sinn geschieht, ohne Selbstiiberhebung
und Pharisierei).

Wenn nun solche Einsicht die wahre Richtung finden, die erfor-
derliche Kraft zur Hinbewegung vom eigenen Innern zum Innern
des andern aufbringen koénnen sollte, scheut sie doch in den meisten
Fillen davor zuriick, dies nun auch wirklich zu tun. Sie begniigt sich
damit, die Schiden innerhalb der bestehenden Gesellschaftsordnung
zu lindern, ist vielleicht dann und wann ungliicklich dariiber, dass ihr
das nicht besser gelingt, anerkennt aber sowohl durch ihr Bemiihen
als auch durch diese ihre Selbstkritik die bestehende Gesellschafts-
ordnung durchaus. ’

Reformlerei

Wiederum stirkere Beunruhigung des Innern durchdringt den Ich-
wall in einer besonderen Erkenntnis: dass die bestehende Gesell-
schaft krank sei und des Arztes bediirfe — oder des Chirurgen.

Das Ubel hat sich diesen Beunruhigten ni#mlich an einem be-
stimmten Teil des Gesellschaftskérpers oder an einem bestimmten
Symptom erwiesen: an der Sucht nach Alkohol, nach Fleisch, nach
Tabak, an der Sucht nach Vergniigen, nach Lust, nach Wohllust, an
der Sucht nach Herrschaft und Macht durch Gewalt, durch Militir
und Krieg. Das Symptom wird ihnen zum Ubel selber. Und nun wol-
len sie ihm im Sturmschritt auf den Leib riicken. Sie stiirzen vor,
ziicken das Messer und schreien: «Da sitzts! es muss ausgeschnitten
werden»,

34



Ihr Blick bleibt an der engumgrenzten Stelle haften, ihr Bemiihen
steigert sich aus ehrlichem Eifer zu wiitendem Fanatismus: ist hier
geholien, so ist allem geholfen. Auffassungen, die der ihrigen ent-
gegentreten werden Gemeinheit. Sie bekdmpfen sie. Erregen Hass
und Verhédrtung gegen sich. Verhirten sich selber im Kampf. Die
Summe der Ichsucht in der Menschheit wird vergréssert. Der Teufel
unserer Zeit reibt sich vergniigt die Hinde.

Wire das schwer zu begreifen? Demjenigen, der unter allen Symp-
tomen das Ubel selber erkannt hat, ist es fasslich genug: Ehrliches
Wollen wird dazu missbraucht, Bestehendes zu bekdmpfen, wo ehr-
liches Wollen dazu in der Welt ist, Neues zu schaffen.

Da, wo die Einwirkung auf einzelne Symptome nicht so sehr
kampfierisch ist als schépferisch, da wo sie nicht nur Bestehendes
angreift, wo sie sich vielmehr bemiiht, das Bessere an dessen Stelle
zu errichten, verliert sie sogleich ihre aufreizende Schirfe, bekundet
sie schon Spuren géttlichen Regens, wird sie aus einer stiirmischen
Gebirde schon wirkliche Bewegung,

Reform — Revolution.

Noch einmal stirkere Beunruhigung des Innerlichsten durchdringt
den Ichwall in der umfassenden Erkenntnis: dass es sich nicht darum
handeln konne, das Bestehende zu kurieren oder operieren, dass es
vielmehr gelte, {iber das Bestehende hinaus ein Neues, Gesundes zu
gewinnen,

Und schon spannen einige die Fliigel der Romantik und Schwér-
merei aus und beginnen damit zu schlagen. Sie heben sich in die Luft,
wiegen dahin, gefallen sich darin, gelangen immer weiter hinan ins
Blaue — und erst recht ab von allen Ubrigen. '

- Andere besinnen sich, ehe sie die Erkenntnis in Tat umsetzen, auf
den rechten Weg und bewegen sich dann ernsthaft auf ihm, dem
mithsamen, dahin. Leider aber mit riickwirts gewandtem Angesicht.
Sei es, um Einzelnen innerhalb des Bestehenden zu helfen, sie zum
Mitkommen zu bewegen, sei es, um andere innerhalb des Bestehen-
den zu bekdmpfen. Und lassen sich dadurch von dem Bestehenden
festhalten, wo sie sich eben von ihm befreien m6chten, Dadurch erregen
sie Gegenwirtiges gegen sich. Ablehnung, Kampf, Hass entstehen.
Ja, sie geraten in Gefahr, hinuntergerissen zu werden von der Bahn,

35



die sie hoffnungsireudig betreten, zuriick in den pechkochenden
Strudel des Gegenwirtigen,

Wieder ist bestdrkt, was hitte {iberwunden werden sollen. Kein
Kampf, der nicht Ichsucht vermehrte.

Je grosseren Raum Ichsucht erobert, so kleineren Raum hat Gott.

Unendliche Ferne — unendliche Nidhe.

Bliebs bei dem, dass sie Ichsucht vermehrten, indem sie Kampf er-
regten — Kampf ist wenigstens nicht Sattheit, ist nicht Schlaf! Aber
sie erregen in sich selber Ichsucht als Uberhebung.

Wer immer etwas leistet in Wohltitelei, Wohltiatigkeit, Reform-
lerei, Reform, bildet sich nun ein, das Geniigende getan, die rechte
Hoéhe erklommen zu haben, iiber allen andern zu stehen und mehr
wert zu sein als sie: «Ich danke Gott, dass ich nicht bin wie dieser
Zollner da!» Dabei bleiben sie und wollen nicht mehr aus ihrem
Hochmut fort.

Wiéren sie noch irgendwie zuginglich, miisste man ihnen ent-
gegenhalten: Schrittweise, stufenweise ist das Vollkommene, ist Ge-
meinschaft nicht zu erlangen. Es geht nicht so, dass man sich sagt:
Heute wird der Alkohol abgeschafft, morgen der Tabak, {ibermor-
gen die Prostitution, iiberiibermorgen der Krieg, dann sind wir, wo
die Menschheit hingehort.

Nach einer Seite ist Gemeinschaft unendlich weit von uns entfernt.
Wir moégen Schritte tun, Schritte und immer Schritte, und bleiben
stets gleich weit von ihr weg und haben sie immer gleich weit vor
uns im Wiinschbaren,

Nach der andern Seite aber ist Gemeinschaft unendlich nahe. Es
braucht nur einer entschiedenen Abkehr von allem Bestehenden,
nur eine entschlossene Umkehr, so stehen wir plétzlich mitten in ihr,
mitten in der Gemeinschaft.

Revolution!

Gott muss Raum geschaffen werden.

Das Ich, das Selbst, das Selbstische muss restlos iiberwunden, ge-
bunden und. riicksichtlos ausgestossen werden. Dann ist Raum ge-
schaffen und das Uberich, das umfassende Ich, Gott, kann einstromen
in den Einzelnen.

36



Stehen wir von Gott belebt, so sind wir einer wie der anderé, alle
gleich belebt, finden wir uns in gleicher Weise an der gleichen Auf-
gabe zum gleichen Ziel berufen, sind wir eine Gemeinschaft.

Wo alle Eins, hat der beunruhigte Drang des einen Innern zum
andern ein Ende,

Gegenwidrtiges und Kiinftiges.

Hat der Einzelne sein Ich abgetan, so lebt er in dem, was vom
Gegenwirtigen aus als Kiinftiges erscheint. Und da, im Neuen, muss
er atmen und wirken, dem Alten entfremdet.

Es gibt fiir ihn kein Hintersich, weder in Blicken, Worten noch
Taten. Er darf an das Uberwundene nicht mehr riihren, darf sich aber
auch von ihm nicht mehr rithren lassen. 7

Er wird es gar nicht konnen! Kénnte er es, so bewiese das,
dass er noch nicht iiber das Heutige hinausgekommen, dass er ihm
noch verbunden, dass er sein Ich nicht restlos getotet, dass Gott
noch nicht véllig in ihm wohnt,.

Solange er nicht den Mut hat, die heutige Gegenwart sich selbst
zu iiberlassen und ihrem Verderb, noch nicht die Kraft hat, sich die-
ser Gegenwart zu verschliessen, solange er auf sie einwirken, ihr hel-
fen, ihre Schiden bessern will, steht er noch in ihr befangen. Mit ihr
verstrickt — wie wollte er ihr helfen?

Ihr enthoben — warum sollte er ihr helfen?

In der neuen Welt steht er von aller alten Welt abgewandt, blickt
vorwirts, aufwirts, iiber sich empor zu dem Einen, dem er sein
Inneres iiberlassen.

Mit Macht und Gewalt, eine Sturzwoge, rauscht und braust das
Ewige unaufhérlich hinunter in den Raum, der ihm aufgetan wor-
den. Und bewegt nun aus Kriften, die der Mensch nicht abzuschit-
zen vermag, Gedanken und Glieder dessen, der sich seinem Sturze
erboten,

Erlﬁsung.

Diesen Gliedern, diesen Gedanken, die nicht mehr von einem Ich,
die von dem Ewigen selbst bewegt werden, gelingt nun plétzlich das
Ganze, das Umfassende. Wihrend ihnen, solange sie im Gegenwdérti-
gen von einem Ich bewegt wurden, nirgends ein Teil, nicht ein klein-
ster gelungen. (Teilweises weicht den Hénden aus ins iibrige Teil-

37




weise. Das Ganze kann nirgends hin ausweichen. Es muss sich geben,
sobald ihm die Kraft gegeniibertritt, die ihm gewachsen.)

Wo wir hier Herren und Knechte haben, bekommen wir dort Fiih-
rer und Gefiihrte, Der Fiihrer kennt nur die einzige Sorgfalt: den
rechten Weg zum rechten Ziel zu ermitteln, der Gefiihrte nur eine
einzige Sorge: dem Fiihrer in rechtem Schritt nach Massgabe seiner
Krifte zu folgen, '

Wo wir hier Zerfahrenheit haben, bekommen wir dort Sammlung.
Wo wir hier Zerrissenheit haben, bekommen wir dort Einigkeit. Wo
wir hier hilflos und ratlos stehen, wird uns dort Hilfe und Rat iiber-
schwinglich zuteil. Wo wir hier aus Wunden und Schwiren bluten,
fiithlen wir uns dort gesund und heil. Wo wir hier dem Laster und
dem Verbrechen ausgeliefert, umfingt uns dort Tugend und Wohl-
fahrt. Wo hier einer gegen den andern steht, stehen dort alle zusam-
men, Wo hier eins gegen das andere wirkt, wirken dort alle miteinan-
der, alle zusammen, alle gemeinsam an dem Einen, Einheitlichen,
sinnvoll, planvoll und also in iiberpersénlichen Kréften zu iiberweit-
lichen Erfiillungen.

Nichts wird Aufgabe, was nicht Losung verdiente. Und mit jeder
Aufgabe ist auch die Losung gegeben: die nétigen Képfe, die nétigen
Hénde regen sich iiber die ganze Erde hin in sinnvollem Ineinander-
greifen, |

Gott, der in uns wirkt, ist das Unm&gliche méglich. Das Wunder
geschieht unter unseren erstaunten Hinden. Das Unerwartete ergibt
sich, Das Unfassliche ist getan.

Alles neu!

Politik ist verschwunden,

Handel und Betrieb sind nicht mehr Vehikel der Ichsucht, sind
Ordnungen, das Notige und Wiinschenswerte zu gewinnen, hervorzu-
bringen, zu verteilen, der Gesamtheit darzubieten und jedem einzel-
nen Gliede,

Wissenschaft ergriindet alles und verschafft dem Wirkenden den
nétigen Einblick, den wiinschbaren Uberblick, durchdringt alles und
ermdglicht dem Erfinder und Entdecker Vereinfachungen und Ver-
besserungen, vergeistigt alles und gestattet dem Denker letzte Ver-
klirungen des Seienden,

38




Kunst wird aus dem Innern des Schaffenden das, was ihr anfing-
lich bestimmt, Alle Werke in Worten, Farben, Steinen, Ténen ver-
schmelzen in einen, der aus Urtiefen in Himmelshéhen anschwillt,
Hymnus des Lobes und des Dankes und der iiberschwiinglichen
Freude,

Religion endlich ist nicht mehr Kirche, nicht mehr Sonntag, nicht
mehr Sakrament, nicht mehr Dogma, Religion ist jede Betitigung in
Worten und Werken.

Das Reich, um das wir gebeten, ist gekommen,

Kleiner Verlust — grosser Gewinn.

Stehen wir heute zaghaft da und schitzen ab, was der Einzelne
aufgeben miisste, so stehen wir kiinftig sieghaft dort und gedenken
ob des Reichtums, den wir gewonnen, dessen nicht mehr, was wir
drangegeben.

Einer verliess nach langem Schwanken, der Not seiner Umgebung
zu entrinnen, seine Heimstatt und wanderte mit den Seinen aus nach
einer fernen Kiiste. Dort, beim Graben seines neuen Hauses, fand er
Gold in Fiille, Was kann ihm nun das noch bedeuten, was er auf-
gegeben?

Wir aber werden mehr finden als bloss Gold, wir werden Erh6hung
finden, Erfiillung,

Gesundung.

Solange wir im Gegenwirtigen befangen, kann uns alles, selbst das
Reine und Gute, Gefahr werden. Sobald wir dort, im Kiinftigen, kann
uns nichts mehr etwas anhaben, nicht einmal das Schlimmste.

Wo alles aufgegangen in dem Gemeinsamen, haben Liiste des Ver-
einzelten weder Raum noch Gelegenheit zur Entfaltung. Das Ich, in
dem sie sich einnisten konnten, ist abgetan, Nun aber statt des ein-
zelnen Ichs das Gesamt-Ich zu erfassen, vermégen sie nicht. Sie wa-
ren Liiste, solange sich ihnen der Einzelne erbot. Sie wiirden Krank-
heit und Wahn, wo sie eine Gemeinschaft erfassen wollten, Und da-
mit Ubel, die die Gemeinschaft nicht dulden wird, Ubel, zu deren
Abwehr, sofern sie von irgend einem Ende drohen sollten, die Ge-
meinschaft sich erheben wiirde, wie die heutige Menschheit sich ge-
gen Grippe, Pocken und Pest erhebt.

39



Woran sich heute Tausende abmiihen und abquilen, ohne Nennens-
wertes zu erreichen — denn Beseitigung eines Symptoms, und wiére
es ein noch so schwerwiegendes Symtom, ist nichts Nennenswertes
— das ist mit dem Ubertritt von dem Gegenwirtigen ins Kiinftige
selbstverstindlich getan und voll gelungen: durch Abtuung der Ich-
sucht.

Gesundheit breitet sich aus und auf ihrer Grundlage gedeiht alles
in Frohsinn und géttlicher Heiterkeit.

Der Entschluss.

Sollten wir uns nicht aufraffen um dieser Aussichten willen? Soll-
ten wir uns nicht von dem Ich wegwenden und der Gemeinschaft zu?

Es galte, alles abzuwerfen, was ihr widerstreben méchte, und alles
zusammenzunehmen, was sie erfiillen wollte. Halbheit ist unmd&glich.
Man kann nur mit seinem ganzen Dasein hiniiber.

Jeder muss es fiir sich wollen. Keiner darf sich auch nur im Ge-
ringsten um die kiimmern, die nicht wollen, die hinter uns bleiben.
Der Held des Mirchens sieht sich von allen Ungeheuern bedroht,
wenn er auf der Bahn, zu der er sich entschlossen, den Blick riick-
wirts wendet.

Nicht einmal durch das Beispiel diirfen wir auf die andern einwir-
ken wollen.

Nur Eines diirfen wir, miissen wir, sobald wir uns selber entschlos-
sen, den andern fragen: «Hast auch du dich entschlossen? — Ja? —
So gehen wir miteinander!» Denn nur in einer Schar ist der Auszug
moglich.

An dem Ort, wo sich die Auswanderer aus dem Gegenwirtigen
niederlassen, wird sich Warme neuer Art bilden und ein Licht auf-
gehen. Und Wirme und Licht werden, ohne dass die Gemeinschaft
dies wollte und etwas dazu tdte, ausstrahlen in alle Liader und
werden die Blicke und Herzen an sich ziehen.

In dieser neuen Heimat, wo es wiarmt und wo es leuchtet, wird ein
Strom von Innerlichkeit himmelan entstehen, so méichtig, dass er
von weither Innerlichkeiten hereinreisst in sich und seinen Zug nach
oben. Leuchten und Glithen werden stirker. Der Strom aufwiirts wird
gewaltiger. Seine Saugkraft nimmt zu.

40



Sie wird zuletzt so stark und sieghaft, dass sie die ganze Erde mit
allem, wie sie heute ist, mit Menschen und Tieren, mit Pflanzen und
Steinen, mit Wissenschaft und Technik, mit Erfindungen und Kiinsten
in sich hereinreisst, mit sich nach oben reisst, erlést und erfiilit.

Ohne Gesetze.

Fiir sich sein — aber nicht abgeschlossen sein! Nicht durch For-
meln, noch durch Vorschriften, noch durch Gesetze! Was hiilfen sie,
wo das Eine nicht widre? Was braucht es ihrer, wo das Eine ist?

Jede Formel, jede Vorschrift, jedes Gesetz wiirde Ichsucht empor-
himmern, Der Teufel hielte Einzug in die Stitte der Erfiillenden und
Erfiillten,

Den Wesen allen miissen sie offen stehen und aller Sachen miis-
sen sie sich als eines Mittels zu bedienen wissen. Wer sich nicht mit
ihnen vertragen konnte, wiirde sich von selber verziehen vor einer
Glut, die ihm unertriglich. Wessen sie sich aber bedienten, seien es
nun Maschinen oder was immer sonst, das wiirde geweiht und ge-
heiligt dadurch, dass sie sich seiner bedienten. Was sich aber irgend
nicht heiligen und weihen liesse, wiirde unter der Wucht ihrer gottes-
kréftigen Hénde zerbrechen.

DieEntschlossenen.

Wer ergriffen steht von dem, was hier entwickelt worden, muss
den entscheidenden Schritt tun.

Wer aber das Ganze nicht aus sich vermag, der lasse die Hinde
auch von dem Einzelnen. Ist es nicht méglich, die Ichsucht als Gan-
zes und als Grundiibel abzutéten, so ist ganz gleichgiiltig und belang-
los, wie viel davon iibrig bleibt, und ebenso belanglos, was innerhalb
der Reihen der Ichsiichtigen vor sich geht. Sie leben in der Halle,
der Teufel hat sie am Kragen, so zappeln sie denn in seinen Hénden,
wie sie eben mégen,

Sind wir unfihig, uns zu dem grossen Entschluss zu sammeln, der
uns von aller und jeder Gewalt erlést, so packen Militarismus oder
Bolschewismus uns immerhin an der Gurgel und stiirzen sich mit uns
in den Abgrund.

Aber wir konnen es. Wir werden das Ich iiberwinden, wir werden
uns alles Selbstischen begeben. Wir werden unser Inneres vorbehalt-

41



los dem Ewigen tiberlassen und in ihm und durch es in der Gemein-
schaft aufgehen.

Das Werk.

Gemeinschaft kann sich nicht anders erweisen als in Arbeit. Arbeit
kann nicht anders geschehen als an einem Werk. Ein Werk — soll es
nicht bloss Spielerei bleiben — kann nicht anders sein als fruchtbar
und weiterwirkend.

Und wird also denen, die sich an ihm zusammenfinden, den nétigen
Halt gewdhren, wirtschaftlich und geistig, und wird sie von diesem
Halt aus in die wiinschbare Freiheit entlassen. Es wird den Einzelnen
an sich binden und wird ihn in dieser Bindung erlésen.

Es wird sichtbares und wirksames Zeichen der Gemeinschait wer-
den und damit sichtbares und wirksames Zeichen alles dessen, was
wahrhaft schaffen und wirken will. Und wird alles in sich hereinzie-
hen, was sein Schaffen und Wirken nicht mehr linger in den Dienst
eines Unpersénlichen, des Kapitals oder der Technik, stellen will,
vielmehr in den Dienst eines Persénlichen: des Menschen.

Als dem einzigen Dienst, der erweckter Kraft und Tiichtigkeit
wiirdig, Emil Roniger

Auf den Boden herunter!

«Unsere Zeit muss herunter, nicht hinauf! Ich sage es euch: Her-
unter miissen wir.»

Im, Sinne dieses Blumhardt-Wortes (aus Heft 12 der «Neuen Wege»,
1921) werden die folgenden Zeilen geschrieben, die eine Frage be-
handeln mochten, auf welche die Schreibende selbst freilich noch
keine absolut fertige Antwort hat. Aber ich denke, es sei der Auf-
gabe der «Neuen Wege» und dem Geiste ihrer Leser entsprechend,
wenn wir uns nicht nur mit schon gelésten Fragen einander nihern,
sondern wenn wir gemeinsam Antworten suchen und von ihnen her
dann vielleicht gemeinsam an Aufgaben gehen. Das bindet und
vereinigt wohl mehr, als wenn wir meinen, zuerst selbst fertig sein
zu miissen, ehe wir uns andern gegeniiber Adussern. So bitte ich die

Freunde, meine Frage aufzufassen und vielleicht selbst dazu Stellung
zu nehmen,

42



	Gemeinschaft : eine Forderung und eine Verheissung

