
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 1

Artikel: Gemeinschaft : eine Forderung und eine Verheissung

Autor: Roniger, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134904

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134904
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zweierlei wird man zugestehen müssen: Einmal, dass wir
versucht haben, diese Erscheinung mit Gerechtigkeit und Liebe, ohne

Kleinlichkeit oder wohlfeile Karikatur darzustellen; sodann, dass es

eine grossartige Erscheinung ist, eine der gewaltigsten Geistesmächte,

die von alters her um den Preis der Wahrheit ringen, eine

Erscheinung, die kühne und tiefe Geister zu bezaubern vermag. Wir
haben es, falls es ein Gegner sein sollte, mit keinem verächtlichen zu
tun. (Fortsetzung folgt.) L. Ragaz

Gemeinschaft
Eine Forderung und eine Verheissung.

In Gemeinschaften tritt die Menschheit aus den verhüllenden
Nebeln der Vorgeschichte in die ungewissen Breiten der Urgeschichte,
in Gemeinschaften des Blutes, der Sippen, der Stämme. Einzig mit
Hilfe dieser Gemeinschaften vermag sich, was der Einzelne nie
vermocht hätte, die Menschheit im Unwegsamen der damaligen
Umwelt zu behaupten, vermag sie das Unwegsame zu lichten und die
Menschheit in die verhältnismässige Sicherheit späterer Zustände
hinanzuführen.

Wo sich dann — mit infolge dieser Sicherheit — im Verlauf der
Geschichte diese urtümlichen Gemeinschaften auflösen, hebt ein
Sehnen an nach Gemeinschaften höherer Art, die die Menschheit als

ihre wahre Heimat empfindet, Heimat, die sie in der Vergangenheit
besessen und verloren, und die ihr für die Zukunft verheissen.

Sehnen, dem die Seele des Guten einmündet in die Gemeinschaft
der Verklärten. Sehnen, dem die Seele des Bösen ausgestossen wird
in die Vereinzelung der Verdammten, hinunter in die Hölle, wo jeder
in eine besondere Qual gebannt, auf eine besondere Folter gespannt
erscheint, wo hilflose Wut des Gequälten sich gegen alle andern

richtet.
Hölle — Zerrissenheit und Chaos. Himmel — Gemeinschaft und

Harmonie.

Zerrissenheit.
Sind Ausschliessung aus der Gemeinschaft und Hölle einander

gleichzusetzen, so müssen wir sagen: wir leben heute in tiefern Höl-

28



len als irgend ein menschliches Geschlecht. Denn nie seit die Menschheit

die Wärme der urzeitlichen Verbände verlassen, hat Zerrissenheit

in solchem Masse geherrscht wie heute. Von ehemaligen
Verbänden sind kaum mehr Spuren vorhanden. Sogar die Familie, die
sich von natürlichen Gemeinschaften am längsten erhalten, ist heute

nur noch äusserlich verbunden und diese lockere Verbindung ist
geneigt, bei jedem kleinsten Anlass zu zerreissen, zu zerfallen.

Wo Zusammengehörigkeiten bestehen, Verbände der Rasse, der
Sprache, der Nation, Verbände der Weltanschauung, der Überzeugung,

des Glaubens, Verbände der Beschäftigung, der Arbeit, des

Berufes, Verbände der Geselligkeit, des Vergnügens, der Lust —
handelt es sich lange nicht mehr um Gemeinschaften. Ihnen allen
fehlt das Wesentliche: Übereinstimmung nach innen, Preisgabe des

Selbstischen an ein Höheres, das über dem Verbände schwebt und
die Gemeinschaft darstellt und bezeugt. Sie sind nur Verbände nach

aussen, scharen sich zusammen, wenn es gilt, nach aussen aufzutreten,

Dasein bekundend und behauptend, abwehrend, angreifend.
Zerfallen aber nach innen in so und so viel Gruppen — meist so viele
als Mitglieder vorhanden — von denen jede jederzeit bereit, gegen
alle andern aufzutreten und ihr Ich gegen sie auszuspielen.

Ichsucht.
Ich begehrt Unabhängigkeit von allen andern Ichen, von jeder

Aufsicht, von jeder Beengung, von jeder Forderung auf Rücksicht.
Ich begehrt Freiheit oder das, was heute unter diesem Wort
verstanden wird:

Möglichkeit, zu tun, was dem Ich gerade durch den Kopf schiesst.

Nicht etwa nur so weit, als die Gesetze dies zulassen, vielmehr so

weit, als Gesetze dies nicht verhindern. Am Gesetz vorüberzukommen

— darauf ist Dichten und Trachten des Ichs gerichtet.
Im Kriege — unlängst — hat diese Art wie nie zuvor Orgien

gefeiert.

Herrschte an der Front unbarmherzig erzwungener Zusammenhalt
der Todgeweihten, so wucherte hinter der Front rücksichtslose Zer-
trenntheit der vor dem Tod Gesicherten. Der Geschäftenmacher in
Ausnützung der grössten Not, der Schieber, der Kriegsgewinner,
aber auch der Hamsterer und Schleichhändler, sind neue Typen

29



schrankenloser Ichsucht, Typen, die das Gesetz ihrer Neuartigkeit
wegen noch nicht fassen konnte, in vielen Fällen nicht fassen wollte
oder durfte, weil der Staat zur Beschaffung seiner Bedürfnisse auf
sie angewiesen war. Wie anstachelnd musste die Erkenntnis solcher
Zwangslage auf diese Typen zurückwirken!

Äusserlich eine Gleichmacherei — innerlich schrankenlose
Ausnützung aller Möglichkeiten. Solidarität, wo man davon profitieren
konnte, sonst aber schamlose Ichsucht, Und damit das Ganze nichts
anderes als fratzenhaftes Offenbarwerden dessen, was um uns und
in uns gewaltig war und ist.

Heute sind es wieder andere Möglichkeiten, die sich dieser
hemmungslosen Ichsucht erbieten: vor allem die kranke Valuta, die selber
ein Zeugnis der Zerrissenheit unserer Zustände. Würde dieses Übel
behoben, so fände sich ein neues, in dem als in einem willkommenen
Sumpfgrund Ichsucht, die sich mittlerweile zum grotesken Ungetüm
entfaltet, noch weiter mästen könnte und aufgehen bis zum endlichen

Zerplatzen,
Der Wurm aber, der an diesen Ausnahmezuständen also übermässig

gediehen, krümmte und schlang sich schon lange her durch alle

unsere «normalen» Beziehungen und Institutionen und weidete sich

an ihnen,

Politik, Handel und Industrie,
Bedürfte es inbezug auf sie des Erweises? Sind nicht sie — die

äusserlich auf Solidarität angewiesen — innerlich von Ichsucht
beherrscht und allen Übeln Tugenden, die diese Ichsucht zeitigt? Ist
nicht gerade im politischen und wirtschaftlichen Gebiet das Übel am

deutlichsten aufgegangen? Widerstreit, Neid, Kampf, Hass,

Übervorteilung, Lüge, Verleumdung — wo könnten sie besser gedeihen,
diese Giftfrüchte der Ichsucht?

Nicht einmal jene Partei darf ich — betrüblicherweise — ausnehmen,

die das Wort Solidarität in besonderer Weise für sich
beanspruchen möchte. Wäre es vordem nötig gewesen, solche Behauptung
zu erhärten, so erbietet sich heute Erhärtung selber in den

fortgesetzten Tumulten und den Rissen, die davon her in der Partei
sichtbar werden und diese aller Bedeutung und allen Einflusses
berauben und sie zu einem Spott der Gegner machen.

30



Wissenschaft, Kunst und Religion.
Macht aber Ichsucht nicht wenigstens da Halt, wo Bildung in nie

erhörter Ausgiebigkeit über die Menschen ausgeschüttet wird?
Warum sollte sie? Unsere ganze Bildung wird bedingt durch Betrieb
und Politik und was in jenen Grund ist, wird nun auch hier Grund.
Was könnte dann aus solchem Beet viel Geniessbareres aufschiessen
als wieder Ichsucht?

Man denkt, Wissenschaft ist eine Sache und steht über allem
Betrieb. Der Wissenschaftler hat keinen andern Gedanken als den: der
Wissenschaft zu dienen in Treue und richtiger Erkenntnis und
Einschätzung seiner Anlagen. Kein anderes Bedürfnis als das: an ihrem
ewig klaren Quell zu schöpfen und der dürstenden Menschheit den
labenden Trank darzubieten.

Und erkennt eines Tages: Wissenschaft ist heute genau ein Vehikel

der Ichsucht wie irgend ein anderes. Nicht dienen möchte der
Wissenschaftler der Wissenschaft, vielmehr sich ihrer bedienen.
Nicht das Gedeihen der Wissenschaft ist ihm das Wesentliche,
vielmehr sein eigenes Gedeihen. Wissenschaft soll ihm zu Erfolgen
verhelfen, des Namens, des Beutels, und zu Einfluss, auf beidem begründet.

Aus vielen, unter denen ich die Wahl hätte, soll eine einzige
Tatsache dies belegen: Die Prioritätsstreitereien! Wäre es den Herren
um die Sache zu tun, könnte es ihnen ja ganz gleichgültig sein, wer
zuerst diese oder jene Entdeckung gemacht, wer zuerst Wissenschaft
nach der oder jener Richtung besonders gemehrt. Dass ihnen das

nicht gleichgültig, beweist eben, dass es ihnen mehr um sich selbst

zu tun ist, um ihr Ich, als um die Sache. Und so kommt es denn zu
jenen eilfertigen «vorläufigen Mitteilungen», zu jenen notariell
beglaubigten Depositionen, damit man im Notfalle sagen könne: da, in
dem versiegelten Umschlag steckts. Was mein geehrter Herr Kollege
heute entdeckt, habe ich bereits vor drei Monaten und siebzehn
Tagen gewusst. Trotz so vieler Vorsicht dann doch immer wieder
Prioritätshändel! Und neben ihnen andere, ein ewiges Hinundher, ein
Besserwissen, ein Verächtlichmachen des Gegners und daher eine
Zerfahrenheit, Zersplitterung, Zerrissenheit, wobei Zeit, Kraft, Talent,
Eifer verschwendet werden, unnützerweise, weil nur durch
Zusammenfassung, sinnvolle Einteilung beruhend auf dem Glauben an das

Ganze, weil nur durch planvolles Handinhandarbeiten die riesenhaf-

31



ten Aufgaben, die die Wissenschaft stellt, den Menschen zu einem
Segen gelöst werden könnten.

Man denkt, Kunst ist eine Sache und steht über jedem Betrieb,
jeder Eitelkeit, jeder Ichsucht. Der Künstler hat kein anderes Gefühl,
als sich mit seinem ganzen und besten Innern an sie zu ergeben und

von ihr in Ehrfurcht erschauernd anzunehmen, was sie ihm zuteil
werden lässt, anzunehmen — und es als getreuer Mittler der Menschheit

weiter zu bieten.
Und erkennt eines Tages: Kunst ist heute nicht weniger ein Vehikel

der Ichsucht als Wissenschaft, Technik oder irgend ein Betrieb.
Nicht Kunst und Kunstwerk überhaupt sind dem Künstler das Wichtige,

sondern seine Kunst und sein Kunstwerk als Spiegeleien seiner
«Persönlichkeit», mit der er auffallen möchte um jeden Preis, mit
der er an den Ausstellungen durchdringen und alle andern lotschlagen

möchte. Daher die hundert und hundert einander widerhaarigen
Richtungen, wo im Grund genommen nur eine einzige Richtung möglich

wäre. Daher das irre Bestreben, Neues zu bringen, Niedagewesenes,

Verblüffendes. Komisch wirkt dann die Nötigung, der wir die
Neutöner unterworfen sehen, ihr Gebaren irgendwie und von
möglichst weit her zu rechtfertigen. Revolutionen, Weltgerichtsstimmungen,

Weltuntergangshalluzinationen des eigenen Innern werden
vorgeschoben — wo es sich meistens nur um Katzenjammer des

Unvermögens handelt, den ein immer gefälliges Ich ins Kosmische projiziert,

Überheblichkeit, die sich in all diesen Werken und ihren
Rechtfertigungen äussert, richtet sich dann auch gegen alles Andersartige,

mag es lange echt sein, wahre Darstellung wahrhaften Erlebens. Neid,

Feindschaft, Schädigung, Ichsucht auch hier.

Zuguterletzt, wenn alles andere seine ichsüchtige Fratze enthüllt,
wendet man sich der Religion zu, der Kirche: «Aber du » Doch
der Gruss erstirbt einem auf der Zunge. Denn da sieht man noch

mehr als in irgend einem andern Betrieb, sogar noch mehr als in der

Politik, Zerfahrenheit und Bekämpfung, Hass. Ketzerrichter recken
sich empor und Scheiterhaufen qualmen. Der Rauch davonher brennt
uns in den Augen und verschlägt uns den Atem.

Wäre Religion das, was wir ihr einen Augenblick haben zutrauen
wollen, so hätte es nie zu der Zerrissenheit, zu der ichsüchtigen Wut
unserer Tage kommen können.

32



Denn das haben wir ihr zutrauen wollen: Vernichtung des Ichs um
eines Höheren willen, das da Einlass begehrt in unser Inneres.
Ablegung alles Äusserlichen um des Innersten willen. Überwindung der
Welt, Hinwendung zur Gemeinschaft, zu Gott.

Würden wir Gemeinschaft länger suchen, wenn sie irgendwo
vorhanden wäre?

Beunruhigung.
Mag sich indessen das Ich noch so kolossalisch gebläht haben, nie

hat es vermocht, das urtümliche Sehnen nach Gemeinschaft, das

Heimweh nach Gott, aus dem Menschen zu verdrängen. In allem
Wust und Schwulst des Kranken regt sich das Gesunde und sehnt
sich und trachtet hinaus durch den Wall von Fett, der sich um es

emportürmt. Bei den meisten vielleicht nur matt und schwächlich,
bei andern immer stärker, bei einigen entschieden und kraftvoll. Je
nach dem Grad dieses sehnsüchtigen Trachtens, sieht sich der Mensch
in aller Selbstsicherheit des Ichs beunruhigt. Je nach dem Grad der
Beunruhigung entsteht in ihm ein Bedürfnis, ein Verlangen, den
Widerstand des Ichs zu durchbrechen, um von seinem eigenen
Innerlichsten zum Innerlichsten des andern zu gelangen (wo dann sofort
und ohne weiteres das allgemeine Innere, die Gemeinschaft erreicht
wäre!) — sofern die Beunruhigung nicht nur bewirkt, den andern
erst recht abzuwehren, fortzuscheuchen: «Aus den Augen! aus den

Augen! du verdirbst mir die Freude an meiner Havannah!»

Wohltätelei.
Schwächlichste Beunruhigung des Innerlichsten durchdringt den

Ichwall in nichts anderem als bloss in einer schönen Gebärde, die
meist darin besteht, dass man Geld hergibt, Geld ab einem Über-
fluss. Man gibt es willig, und Geben, wird zum Vergnügen. Wie könnte
uns unser Vergnügen den andern näher bringen? Man gibt es

unwillig und Geben wird zum Verdruss, Wie könnte uns unser Ver-
druss den andern näher bringen? Man gibt in zusammengefasstem
guten Willen, und Geben wird ein bewusster und gewollter Schritt
den andern entgegen. Und vermag so Ahnung zu werden dessen,

was sein sollte.
Denn nicht das ist beim Geben das Wichtige, was man von seinen

3 33



Mitteln gibt, sondern das, was man von sich selber gibt, von seinem
Inneren, von seiner Kraft, von seiner Tat.

Wird von hier aus nicht fratzenhaft, was sogenannte wohltätige
Anlässe leisten, Wohltätigkeitsbazare, Wohltätigkeitstees, Wohltätigkeitsbälle,

Wohltätigkeitsfeste, wo man darauf ausgeht, Ichsucht in
plumpster Weise zu kitzeln, damit sie in lustvoller Aufregung einige
Goldstücke von sich gebe?

Wohltätigkeit.
Stärkere Beunruhigung des Innerlichsten durchdringt den Ichwall

in dem Bedürfnis nach wahrhaftem Tun im Zeichen des Wahlspruches:

Gib dem Dürftigen und du hilfst ihm halb. Zeige ihm, wie er
sich helfen kann, und du hilfst ihm ganz (vorausgesetzt, dass solches

Zeigen im rechten, demütigen Sinn geschieht, ohne Selbstüberhebung
und Pharisäerei).

Wenn nun solche Einsicht die wahre Richtung finden, die
erforderliche Kraft zur Hinbewegung vom eigenen Innern zum Innern
des andern aufbringen können sollte, scheut sie doch in den meisten
Fällen davor zurück, dies nun auch wirklich zu tun. Sie begnügt sich

damit, die Schäden innerhalb der bestehenden Gesellschaftsordnung
zu lindern, ist vielleicht dann und wann unglücklich darüber, dass ihr
das nicht besser gelingt, anerkennt aber sowohl durch ihr Bemühen

als auch durch diese ihre Selbstkritik die bestehende Gesellschaftsordnung

durchaus.

Reformiere i.

Wiederum stärkere Beunruhigung des Innern durchdringt den
Ichwall in einer besonderen Erkenntnis: dass die bestehende Gesellschaft

krank sei und des Arztes bedürfe — oder des Chirurgen.
Das Übel hat sich diesen Beunruhigten nämlich an einem

bestimmten Teil des Gesellschaftskörpers oder an einem bestimmten

Symptom erwiesen: an der Sucht nach Alkohol, nach Fleisch, nach

Tabak, an der Sucht nach Vergnügen, nach Lust, nach Wohllust, an
der Sucht nach Herrschaft und Macht durch Gewalt, durch Militär
und Krieg. Das Symptom wird ihnen zum Übel selber. Und nun wollen

sie ihm im Sturmschritt auf den Leib rücken. Sie stürzen vor,
zücken das Messer und schreien: «Da sitzts! es muss ausgeschnitten
werden».

34



Ihr Blick bleibt an der engumgrenzten Stelle haften, ihr Bemühen

steigert sich aus ehrlichem Eifer zu wütendem Fanatismus: ist hier
geholfen, so ist allem geholfen. Auffassungen, die der ihrigen
entgegentreten werden Gemeinheit. Sie bekämpfen sie. Erregen Hass
und Verhärtung gegen sich. Verhärten sich selber im Kampf. Die
Summe der Ichsucht in der Menschheit wird vergrössert. Der Teufel
unserer Zeit reibt sich vergnügt die Hände.

Wäre das schwer zu begreifen? Demjenigen, der unter allen Symptomen

das Übel selber erkannt hat, ist es fasslich genug: Ehrliches
Wollen wird dazu missbraucht, Bestehendes zu bekämpfen, wo
ehrliches Wollen dazu in der Welt ist, Neues zu schaffen.

Da, wo die Einwirkung auf einzelne Symptome nicht so sehr

kämpferisch ist als schöpferisch, da wo sie nicht nur Bestehendes

angreift, wo sie sich vielmehr bemüht, das Bessere an dessen Stelle

zu errichten, verliert sie sogleich ihre aufreizende Schärfe, bekundet
sie schon Spuren göttlichen Regens, wird sie aus einer stürmischen
Gebärde schon wirkliche Bewegung.

Reform *— Revolution.
Noch einmal stärkere Beunruhigung des Innerlichsten durchdringt

den Ichwall in der umfassenden Erkenntnis: dass es sich nicht darum
handeln könne, das Bestehende zu kurieren oder operieren, dass es

vielmehr gelte, über das Bestehende hinaus ein Neues, Gesundes zu
gewinnen.

Und schon spannen einige die Flügel der Romantik und Schwärmerei

aus und beginnen damit zu schlagen. Sie heben sich in die Luft,
wiegen dahin, gefallen sich darin, gelangen immer weiter hinan ins
Blaue — und erst recht ab von allen Übrigen.

Andere besinnen sich, ehe sie die Erkenntnis in Tat umsetzen, auf
den rechten Weg und bewegen sich dann ernsthaft auf ihm, dem

mühsamen, dahin. Leider aber mit rückwärts gewandtem Angesicht.
Sei es, um Einzelnen innerhalb des Bestehenden zu helfen, sie zum
Mitkommen zu bewegen, sei es, um andere innerhalb des Bestehenden

zu bekämpfen. Und lassen sich dadurch von dem Bestehenden

festhalten, wo sie sich eben von ihm befreien möchten. Dadurch erregen
sie Gegenwärtiges gegen sich. Ablehnung, Kampf, Hass entstehen.

Ja, sie geraten in Gefahr, hinuntergerissen zu werden von der Bahn,

35



die sie hoffnungsfreudig betreten, zurück in den pechkochenden
Strudel des Gegenwärtigen.

Wieder ist bestärkt, was hätte überwunden werden sollen. Kein
Kampf, der nicht Ichsucht vermehrte.

Je grösseren Raum Ichsucht erobert, so kleineren Raum hat Gott.

Unendliche Ferne — unendliche Nähe.
Bliebs bei dem, dass sie Ichsucht vermehrten, indem sie Kampf

erregten — Kampf ist wenigstens nicht Sattheit, ist nicht Schlaf! Aber
sie erregen in sich selber Ichsucht als Überhebung.

Wer immer etwas leistet in Wohltätelei, Wohltätigkeit, Reförm-
lerei, Reform, bildet sich nun ein, das Genügende getan, die rechte
Höhe erklommen zu haben, über allen andern zu stehen und mehr
wert zu sein als sie: «Ich danke Gott, dass ich nicht bin wie dieser
Zöllner da!» Dabei bleiben sie und wollen nicht mehr aus ihrem
Hochmut fort.

Wären sie noch irgendwie zugänglich, müsste man ihnen
entgegenhalten: Schrittweise, stufenweise ist das Vollkommene, ist
Gemeinschaft nicht zu erlangen. Es geht nicht so, dass man sich sagt:
Heute wird der Alkohol abgeschafft, morgen der Tabak, übermorgen

die Prostitution, überübermorgen der Krieg, dann sind wir, wo
die Menschheit hingehört.

Nach einer Seite ist Gemeinschaft unendlich weit von uns entfernt.
Wir mögen Schritte tun, Schritte und immer Schritte, und bleiben
stets gleich weit von ihr weg und haben sie immer gleich weit vor
uns im Wünschbaren.

Nach der andern Seite aber ist Gemeinschaft unendlich nahe. Es

braucht nur einer entschiedenen Abkehr von allem Bestehenden,

nur eine entschlossene Umkehr, so stehen wir plötzlich mitten in ihr,
mitten in der Gemeinschaft.

Revolution!
Gott muss Raum geschaffen werden.
Das Ich, das Selbst, das Selbstische muss restlos überwunden,

gebunden und rücksichtlos ausgestossen werden. Dann ist Raum
geschaffen und das Überich, das umfassende Ich, Gott, kann einströmen
in den Einzelnen.

36



Stehen wir von Gott belebt, so sind wir einer wie der andere, alle
gleich belebt, finden wir uns in gleicher Weise an der gleichen
Aufgabe zum gleichen Ziel berufen, sind wir eine Gemeinschaft.

Wo alle Eins, hat der beunruhigte Drang des einen Innern zum
andern ein Ende.

Gegenwärtiges und Künftiges.
Hat der Einzelne sein Ich abgetan, so lebt er in dem, was vom

Gegenwärtigen aus als Künftiges erscheint. Und da, im Neuen, muss
er atmen und wirken, dem Alten entfremdet.

Es gibt für ihn kein Hintersich, weder in Blicken, Worten noch
Taten. Er darf an das Überwundene nicht mehr rühren, darf sich aber
auch von ihm nicht mehr rühren lassen.

Er wird es gar nicht können! Könnte er es, so bewiese das,
dass er noch nicht über das Heutige hinausgekommen, dass er ihm
noch verbunden, dass er sein Ich nicht restlos getötet, dass Gott
noch nicht völlig in ihm wohnt.

Solange er nicht den Mut hat, die heutige Gegenwart sich selbst

zu überlassen und ihrem Verderb, noch nicht die Kraft hat, sich dieser

Gegenwart zu verschliessen, solange er auf sie einwirken, ihr helfen,

ihre Schäden bessern will, steht er noch in ihr befangen. Mit ihr
verstrickt — wie wollte er ihr helfen?

Ihr enthoben — warum sollte er ihr helfen?
In der neuen Welt steht er von aller alten Welt abgewandt, blickt

vorwärts, aufwärts, über sich empor zu dem Einen, dem er sein
Inneres überlassen.

Mit Macht und Gewalt, eine Sturzwoge, rauscht und braust das

Ewige unaufhörlich hinunter in den Raum, der ihm aufgetan worden.

Und bewegt nun aus Kräften, die der Mensch nicht abzuschätzen

vermag, Gedanken und Glieder dessen, der sich seinem Sturze

erboten.

Erlösung.
Diesen Gliedern, diesen Gedanken, die nicht mehr von einem Ich,

die von dem Ewigen selbst bewegt werden, gelingt nun plötzlich das

Ganze, das Umfassende. Während ihnen, solange sie im Gegenwärtigen

von einem Ich bewegt wurden, nirgends ein Teil, nicht ein kleinster

gelungen. (Teilweises weicht den Händen aus ins übrige Teil-

37



iW^xp .wW?>v

weise. Das Ganze kann nirgends hin ausweichen. Es muss sich geben,
sobald ihm die Kraft gegenübertritt, die ihm gewachsen.)

Wo wir hier Herren und Knechte haben, bekommen wir dort Führer

und Geführte. Der Führer kennt nur die einzige Sorgfalt: den
rechten Weg zum rechten Ziel zu ermitteln, der Geführte nur eine
einzige Sorge: dem Führer in rechtem Schritt nach Massgabe seiner
Kräfte zu folgen.

Wo wir hier Zerfahrenheit haben, bekommen wir dort Sammlung.
Wo wir hier Zerrissenheit haben, bekommen wir dort Einigkeit. Wo
wir hier hilflos und ratlos stehen, wird uns dort Hilfe und Rat über-
schwänglich zuteil. Wo wir hier aus Wunden und Schwären bluten,
fühlen wir uns dort gesund und heil. Wo wir hier dem Laster und
dem Verbrechen ausgeliefert, umfängt uns dort Tugend und Wohlfahrt.

Wo hier einer gegen den andern steht, stehen dort alle zusammen.

Wo hier eins gegen das andere wirkt, wirken dort alle miteinander,

alle zusammen, alle gemeinsam an dem Einen, Einheitlichen,
sinnvoll, planvoll und also in überpersönlichen Kräften zu überweit-
lichen Erfüllungen.

Nichts wird Aufgabe, was nicht Lösung verdiente. Und mit jeder
Aufgabe ist auch die Lösung gegeben: die nötigen Köpfe, die nötigen
Hände regen sich über die ganze Erde hin in sinnvollem Ineinandergreifen.

Gott, der in uns wirkt, ist das Unmögliche möglich. Das Wunder
geschieht unter unseren erstaunten Händen. Das Unerwartete ergibt
sich. Das Unfassliche ist getan.

Alles neu!
Politik ist verschwunden,
Handel und Betrieb sind nicht mehr Vehikel der Ichsucht, sind

Ordnungen, das Nötige und Wünschenswerte zu gewinnen, hervorzubringen,

zu verteilen, der Gesamtheit darzubieten und jedem einzelnen

Gliede,
Wissenschaft ergründet alles und verschafft dem Wirkenden den

nötigen Einblick, den wünschbaren Überblick, durchdringt alles und

ermöglicht dem Erfinder und Entdecker Vereinfachungen und

Verbesserungen, vergeistigt alles und gestattet dem Denker letzte
Verklärungen des Seienden.

38



rSj^^lIpp^sì^^^^Sfw"»KTS1

Kunst wird aus dem Innern des Schaffenden das, was ihr anfänglich

bestimmt. Alle Werke in Worten, Farben, Steinen, Tönen
verschmelzen in einen, der aus Urtiefen in Himmelshöhen anschwillt,
Hymnus des Lobes und des Dankes und der überschwänglichen
Freude,

Religion endlich ist nicht mehr Kirche, nicht mehr Sonntag, nicht
mehr Sakrament, nicht mehr Dogma, Religion ist jede Betätigung in
Worten und Werken.

Das Reich, um das wir gebeten, ist gekommen.

Kleiner Verlust — grosser Gewinn.
Stehen wir heute zaghaft da und schätzen ab, was der Einzelne

aufgeben müsste, so stehen wir künftig sieghaft dort und gedenken
ob des Reichtums, den wir gewonnen, dessen nicht mehr, was wir
drangegeben.

Einer verliess nach langem Schwanken, der Not seiner Umgebung
zu entrinnen, seine Heimstatt und wanderte mit den Seinen aus nach
einer fernen Küste. Dort, beim Graben seines neuen Hauses, fand er
Gold in Fülle. Was kann ihm nun das noch bedeuten, was er
aufgegeben?

Wir aber werden mehr finden als bloss Gold, wir werden Erhöhung
finden, Erfüllung.

Gesundung.
Solange wir im Gegenwärtigen befangen, kann uns alles, selbst d-is

Reine und Gute, Gefahr werden. Sobald wir dort, im Künftigen, kann
uns nichts mehr etwas anhaben, nicht einmal das Schlimmste.

Wo alles aufgegangen in dem Gemeinsamen, haben Lüste des

Vereinzelten weder Raum noch Gelegenheit zur Entfaltung. Das Ich, in
dem sie sich einnisten konnten, ist abgetan. Nun aber statt des
einzelnen Ichs das Gesamt-Ich zu erfassen, vermögen sie nicht. Sie waren

Lüste, solange sich ihnen der Einzelne erbot. Sie würden Krankheit

und Wahn, wo sie eine Gemeinschaft erfassen wollten. Und
damit Übel, die die Gemeinschaft nicht dulden wird, Übel, zu deren

Abwehr, sofern sie von irgend einem Ende drohen sollten, die
Gemeinschaft sich erheben würde, wie die heutige Menschheit sich
gegen Grippe, Pocken und Pest erhebt.

39



Woran sich heute Tausende abmühen und abquälen, ohne Nennenswertes

zu erreichen — denn Beseitigung eines Symptoms, und wäre
es ein noch so schwerwiegendes Symtom, ist nichts Nennenswertes

— das ist mit dem Übertritt von dem Gegenwärtigen ins Künftige
selbstverständlich getan und voll gelungen: durch Abtuung der
Ichsucht.

Gesundheit breitet sich aus und auf ihrer Grundlage gedeiht alles
in Frohsinn und göttlicher Heiterkeit.

Der Entschluss.
Sollten wir uns nicht aufraffen um dieser Aussichten willen? Sollten

wir uns nicht von dem Ich wegwenden und der Gemeinschaft zu?

Es gälte, alles abzuwerfen, was ihr widerstreben möchte, und alles
zusammenzunehmen, was sie erfüllen wollte. Halbheit ist unmöglich.
Man kann nur mit seinem ganzen Dasein hinüber.

Jeder muss es für sich wollen. Keiner darf sich auch nur im
Geringsten um die kümmern, die nicht wollen, die hinter uns bleiben.
Der Held des Märchens sieht sich von allen Ungeheuern bedroht,
wenn er auf der Bahn, zu der er sich entschlossen, den Blick
rückwärts wendet.

Nicht einmal durch das Beispiel dürfen wir auf die andern einwirken

wollen.
Nur Eines dürfen wir, müssen wir, sobald wir uns selber entschlossen,

den andern fragen: «Hast auch du dich entschlossen? — Ja? —
So gehen wir miteinander!» Denn nur in einer Schar ist der Auszug
möglich.

An dem Ort, wo sich die Auswanderer aus dem Gegenwärtigen
niederlassen, wird sich Wärme neuer Art bilden und ein Licht
aufgehen. Und Wärme und Licht werden, ohne dass die Gemeinschaft
dies wollte und etwas dazu täte, ausstrahlen in alle Länder und
werden die Blicke und Herzen an sich ziehen.

In dieser neuen Heimat, wo es wärmt und wo es leuchtet, wird ein
Strom von Innerlichkeit himmelan entstehen, so mächtig, dass er
von weither Innerlichkeiten hereinreisst in sich und seinen Zug nach
oben. Leuchten und Glühen werden stärker. Der Strom aufwärts wird
gewaltiger. Seine Saugkraft nimmt zu.

40



Sie wird zuletzt so stark und sieghaft, dass sie die ganze Erde mit
allem, wie sie heute ist, mit Menschen und Tieren, mit Pflanzen und
Steinen, mit Wissenschaft und Technik, mit Erfindungen und Künsten
in sich hereinreisst, mit sich nach oben reisst, erlöst und erfüllt.

Ohne Gesetze.
Für sich sein — aber nicht abgeschlossen sein! Nicht durch

Formeln, noch durch Vorschriften, noch durch Gesetze! Was hülfen sie,

wo das Eine nicht wäre? Was braucht es ihrer, wo das Eine ist?
Jede Formel, jede Vorschrift, jedes Gesetz würde Ichsucht

emporhämmern. Der Teufel hielte Einzug in die Stätte der Erfüllenden und
Erfüllten.

Den Wesen allen müssen sie offen stehen und aller Sachen müssen

sie sich als eines Mittels zu bedienen wissen. Wer sich nicht mit
ihnen vertragen könnte, würde sich von selber verziehen vor einer
Glut, die ihm unerträglich. Wessen sie sich aber bedienten, seien es

nun Maschinen oder was immer sonst, das würde geweiht und
geheiligt dadurch, dass sie sich seiner bedienten. Was sich aber irgend
nicht heiligen und weihen liesse, würde unter der Wucht ihrer
gotteskräftigen Hände zerbrechen.

Die Entschlossenen.
Wer ergriffen steht von dem, was hier entwickelt worden, muss

den entscheidenden Schritt tun.
Wer aber das Ganze nicht aus sich vermag, der lasse die Hände

auch von dem Einzelnen. Ist es nicht möglich, die Ichsucht als Ganzes

und als Grundübel abzutöten, so ist ganz gleichgültig und belanglos,

wie viel davon übrig bleibt, und ebenso belanglos, was innerhalb
der Reihen der Ichsüchtigen vor sich geht. Sie leben in der Hölle,
der Teufel hat sie am Kragen, so zappeln sie denn in seinen Händen,
wie sie eben mögen.

Sind wir unfähig, uns zu dem grossen Entschluss zu sammeln, der
uns von aller und jeder Gewalt erlöst, so packen Militarismus oder
Bolschewismus uns immerhin an der Gurgel und stürzen sich mit uns
in den Abgrund.

Aber wir können es. Wir werden das Ich überwinden, wir werden
uns alles Selbstischen begeben. Wir werden unser Inneres vorbehalt-

41



los dem Ewigen überlassen und in ihm und durch es in der Gemeinschaft

aufgehen.

Das Werk.
Gemeinschaft kann sich nicht anders erweisen als in Arbeit. Arbeit

kann nicht anders geschehen als an einem Werk. Ein Werk — soll es

nicht bloss Spielerei bleiben — kann nicht anders sein als fruchtbar
und weiterwirkend.

Und wird also denen, die sich an ihm zusammenfinden, den nötigen
Halt gewähren, wirtschaftlich und geistig, und wird sie von diesem

Halt aus in die wünschbare Freiheit entlassen. Es wird den Einzelnen

an sich binden und wird ihn in dieser Bindung erlösen.

Es wird sichtbares und wirksames Zeichen der Gemeinschaft werden

und damit sichtbares und wirksames Zeichen alles dessen, was
wahrhaft schaffen und wirken will. Und wird alles in sich hereinziehen,

was sein Schaffen und Wirken nicht mehr länger in den Dienst
eines Unpersönlichen, des Kapitals oder der Technik, stellen will,
vielmehr in den Dienst eines Persönlichen: des Menschen.

Als dem einzigen Dienst, der erweckter Kraft und Tüchtigkeit
würdig. Emil Roniger

Auf den Boden herunter!
«Unsere Zeit muss herunter, nicht hinauf! Ich sage es euch:

Herunter müssen wir.»
Im Sinne dieses Blumhardt-Wortes (aus Heft 12 der «Neuen Wege»,

1921) werden die folgenden Zeilen geschrieben, die eine Frage
behandeln möchten, auf welche die Schreibende selbst freilich noch
keine absolut fertige Antwort hat. Aber ich denke, es sei der
Aufgabe der «Neuen Wege» und dem Geiste ihrer Leser entsprechend,

wenn wir uns nicht nur mit schon gelösten Fragen einander nähern,
sondern wenn wir gemeinsam Antworten suchen und von ihnen her
dann vielleicht gemeinsam an Aufgaben gehen. Das bindet und

vereinigt wohl mehr, als wenn wir meinen, zuerst selbst fertig sein

zu müssen, ehe wir uns andern gegenüber äussern. So bitte ich die

Freunde, meine Frage aufzufassen und vielleicht selbst dazu Stellung
zu nehmen.

42


	Gemeinschaft : eine Forderung und eine Verheissung

