Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 1

Artikel: Theosophie oder Reich Gottes? I., Nun werden sie Theosophen! ; I1.,
Was ist und was will die Theosophie? ; lll., Ergebnis

Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-134903

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-134903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theosophie oder Reich Gottes ?

I. Nun werden sie Theosophen!

Im Evangelium wird uns erzdhlt: Als Jesus auf dem Berge der Ver-
kldirung weilte und seine Jiinger allein unten zuriickgeblieben wa-
ren, da brachte man zu diesen einen Menschen, der war voa
Déamonen besessen und iibel dran. Bald fiel er ins Feuer und bald
ins Wasser, Die Jiinger Jesu bemiihten sich auf allerlei Weise um
ihn, aber umsonst. Es fehlte ihnen an der Kraft zu heilen. Da
kommt Jesus vom Berge herunter und tritt unter die hin und her
redende, larmende, ratlose Menge. Ein Blick, ein Wort und der
Kranke ist gesund.!)

Diesem Kranken ist wohl unser Geschlecht zu vergleichen. Es
wird von einem Geist der Unruhe hin und her geworfen. In seiner Rat-
losigkeit sucht es bald da, bald dort Hilfe und ist jedem sozialen
oder religiosen Spekulanten ausgeliefert. Aber krank bleibt es.

Die Welterschiitterung, die wir durchmachen, hat freilich eine
grosse Anderung gebracht. Die Gotzen der friiheren Tage, noch der
ersterd anderthalb Jahrzehnte des Jahrhunderts, sind gestiirzt, init dem
Vertrauven zu ihnen ist es vorbei, Der alte Materialismus ist abgetan,
das Freidenkertum hat ausgespielt, die Religion braust wieder als ein
gewaltiger Strom in unser Geistesleben herein. Eine Wendung zur
Tiefe hat mit Gewalt die Gemiiter erfasst. Wihrend noch vor kur-
zem die «naturwissenschaftliche Weltanschauung» herrschte, die
alles, was nach Ubernatiirlichem aussah, mit Acht und Bann be-
legte und sogar alles geistige Leben iiberhaupt zur Illusion machte,
ist jetzt ein Heisshunger nach Mystik und Geheimnis erwacht und
an Stelle der Natur die Geisterwelt getreten.

Aus dieser grossen Gérung taucht eine Erscheinung auf, die von
alters her und unter mannigfachen Formen im Leben der Menschheit
eine grosse Rolle gespielt hat, die Theosophie. Ihr fallen die heutigen
Menschen in Scharen zu und zwar «Gliubige» und «Ungliubiges»,
besonders aber die Letzteren. |

Wo vor zehn Jahren die Leute Monisten wurden, da werden sie
jetzt Theosophen. Welch ein Umschwung der Zeiten! Wihrend sie
vorher in dem, was sie Natur nannten, mit anderen Worten, in der

1) Matth. 17, 1—21.

13



zum Gott gemachten Welt, ihr Heil suchten, fliichten sie jetzt —
oder wollen sie doch fliichten — in die Tiefen der Gottheit. Das muss
doch in unseren Augen ein grosser Fortschritt sein!

Ist es das wirklich? Oder wire die Sache vielleicht gar so,
dass unser Geschlecht jenem Kranken gliche, von dem das Evan-
gelium erzdhlt und nun aus dem Wasser des Monismus oder der
Natur- und Weltvergottung ins Feuer der Theosophie oder der Selbst-
vergottung im Gewande der Religion fiele, ohne deswegen gesiinder
zu werden?

Wir wollen mit allem Ernst und aller Wahrhaftigkeit, ohne Vor-
urteil, ja mit Liebe und jeder allfillisen neuen Erkenntnis offen diese
wichtige Sache priifen.

Unsere erste Frage ist:

II. Was ist und was will die Theosophie?
1, Warum nicht Anthroposophie?

Man redet heute, wenigstens bei uns in der Schweiz, wie in
Deutschland und anderwirts, meistens nicht von Theosophie, son-
dern von Anthroposophie, und denkt dabei vor allem an den
Mann, der von seinem Tempel bei Dornach aus nicht wenig die Gei-
ster bewegt. Was ist denn der Unterschied? Warum reden wir doch
von der Theosophie und nicht von der Anthroposophie?

Wir tun es mit Bedacht. Fiir uns ist die sogenannte Anthropo-
sophie bloss eine bestimmte Art von Theosophie. Sie ist ein Ver-
such, die alten theosophischen Ideen mit dem sogenannten moder-
nen Denken, der modernen Naturwissenschaft und neuerdings den
modernen Bewegungen in Kunst, Erziehung, politischem und sozia-
lem Leben zu verbinden, wobei besonders Goethe als Vermittler
dienen soll. Die Anthroposophie will damit das Beste an der mo-
dernen Kultur wahren und retten, dies aber gerade auch dadurch,
dass sie ihre Linie weiterfiihrt in eine neue Hohe und Tiefe der Gei-
steswelt — eben in jene Welt hinein, von der die Theosophie zu re-
den weiss. Das soll gegeniiber der bisherigen Theosophie ein Neues
sein.

Ist es das? Wir glauben nicht! Alle Theosophie hat seit alten Zei-
ten irgendwie an die vorhandene Kultur angeschlossen im Sinne einer

14



Kritik und Weiterfithrung. Nur mit einem Unterschied: sie hat
dabei einen reineren Stil bewahrt, ihr eigentliches Wesen ist wah-
rer und damit auch grossartiger hervorgetreten. Was Doktor Rudolf
Steiner an Wissenschaft vorbringt, ist fiir unsere besondere Unter-
suchung unwesentlich, es ist Wissenschaft wie andere auch, viel-
leicht wahre, vielleicht irrende; was er aber dazu tut, ist die alte
Theosophie. Nicht ein wesentlich neuer Gedanke ist dabei, was
iibrigens kein Vorwurf sein soll.

Der Schreibende hat gerade die Steinersche Anthroposophie be-
sonders genau studiert und alle ihm zugidnglichen Quellen fiir ihre
Kenntnis sorgféltig beniitzt. Trotzdem hielte er es fiir falsch, sich
gerade an diesem Typus theosophischen Denkens zu halten und
zwar gerade darum, weil dessen Wesen darin am wenigstens <klar
hervortritt. Steiner ist eine einzelne und voriibergehende Erschei-
nung, die Theosophie besteht neben ihm in andern Formen; sie ist
eine umfassende Erscheinung und wird als solche nach Steiner be-
stehen, wie sie vor ihm bestanden hat. Mir erscheint die Anthro-
posophie als eine Vermischung ganz verschiedener Stile des Geistes-
lebens, es kommt aber darauf an, die reinen Formen zu erkennen
und zu priifen,

An diese alte Theosophie halten wir uns. Sie ist, dhnlich wie der
Monismus oder Pantheismus, eine der typischen Denk- und Lebens-
moglichkeiten, deren tiefstes Wesen sich bei allen Verinderungen
der Erscheinungsform gleich bleibt. Sie hat einen ganz bestimmten
Sinn, einen ganz bestimmten Stil und Charakter. Damit spielt
sie ihre ganz bestimmte Rolle im menschlichen Geistesleben. Diesen
Sinn gilt es festzustellen, diesen Stil und Charakter streng im Auge
zu behalten, und das zum Unterschied von andern geistigen Er-
scheinungen. Dann versteht man, was die Theosophie ist und will,
dann kann man {iber ihren Wert oder Unwert, ihre Wahrheit oder
Falschheit das Urteil féllen, |

Und das ist denn auch viel wichtiger, als sich mit der besonderen
Art Steiners einzulassen. Was dieser auch sein mag, davon hingt das
Urteil iiber die Theosophie nicht ab. Es kommt darauf an, zu wissen,
mit was fiir einer Art Geistesmacht wir es zu tun haben, was fiir
Wurzeln sie im Menschenwesen und ausserhalb desselben hat. Darnach
allein mag tiber sie entschieden werden; Personenfragen sind neben-

15



sdchlich und der Streit iiber sie kénnte nur die Klarheit der Unter-
suchung triiben,

Aus diesen Griinden ist es auch nicht entscheidend, was einzelne
Vertreter der Theosopie etwa damit meinen., Sie mdégen mit ihr viel-
leicht etwas wollen, was mit ihrem eigentlichen Wesen wenig zu
tun hat. Sie mdgen ihr eine Auslegung geben, die wir fiir unerlaubt
halten. Zwar werden wir darauf gewissenhaft héren und es mag fiir
unser Urteil mitbestimmend werden, aber entscheidend kann es
nicht sein. Theosophen kdnnen sich {iber das Wesen der Theosophie
ecbenso gut tduschen, als etwa Sozialisten {iber das Wesen des So-
zialismus, Wir wollen nicht wissen, was die Theosophen meinen,
sondern was die Theosophie ist und allein sein kann.

2. Woher stammt die Theosophie?

Die eigentliche Heimat der Theosophie ist Indien. Dort hat sie
schon lange vor Christus eine grossartige Entfaltung erlangt und
man darf ruhig sagen, alle ihre wichtigsten Gedanken hervor-
gebracht. Dort tritt ihr eigentliches Wesen am klarsten hervor.
Ihre besondere Art, Geott und Welt, Natur und Geschichte zu er-
fassen, wird in klassischer Form ausgearbeitet. Wenn heute die
Theosophie in der Welt des Westens eine Macht wird, so ist dies
eine Welle aus dem grossen Strom, der uns auch sonst aus dem Osten
her iiberflutet. Es ist nicht nutzlos, dies zu bedenken; das Urteil
iiber Wert und Unwert der ganzen Bewegung wird dadurch beein-
flusst.: Es ist der Osten, der auch in dieser Form mit dem Westen
ringt.?)

Freilich ist Theosophie in jedem Kulturkreis aufgetreten, auch
im Abendland. In Griechenland verkérpert sie sich ausser in den G e-
heim-Gottesdiensten (Mysterien), besonders in der so-
genannten neuplatonischen Philosophie. Sie erscheint
dann auch auf dem Boden des Christentums. Die dlteste Christenheit
ist von einer unter dem Namen der Gnosis (= Erkenntnis) aui-
tauchenden Bewegung beinahle verschlungen worden. Aber auch
nach deren Niederwerfung geht eine freilich mehr oder weniger
ketzerische Strémung dieser Denkweise durch alle Jahrhunderte bis

") Das Hauptguartier der theosophischen Bewegung ist auch heute nicht
Dornach in der Schweiz, sondern Adyar in Indien.

16



herab zu unseren Tagen. Namen wie Dionysius Areopagita, Scotus
Erigena, Theophrastus Paracelsus, Jakob Béhme, Immanue! Sweden-
borg wiren als Beispiele zu nennen.

Das ist ein Beweis fiir unsere Behauptung, dass es sich hier um
eine jener Denkweisen handelt, die eine der typischen Grundmdglich-
keiten des Geistes bezeichnen. Also irgend ein Modeschwindel ist
es schon nicht, sondern auf alle Fille eine grossartige und mit
einer gewissen Notwendigkeit auftretende Erscheinung.

3. Theosophie und Geheimnis.

Was ist denn die Theosophie? Ist sie die Sehnsucht nach dem G e-
heimnis, die Enthiillung des Geheimnisses aller Wirklichkeit?
Also irgend eine Mystik, vielleicht gar eine Art Spiritismus? Tat-
sachlich strémen viele ihr aus dem Grunde zu, weil sie die Atmo-
sphire des Geheimnisses suchen. Sie m6chten aus der seelenmorden-
den Leere einer entgeisteten Welt in die heilige Dadmmerung des
Mysteriums fliichten. |

Ist das wirklich der Sinn der Theosophie?

Ja und nein!

Ja; denn Geheimnis enthiillen will sie allerdings. Aber Spiritismus
ist sie nicht; sie hat andere Methoden und will nicht in erster Linie
einen Verkehr mit den Toten herstellen. Sie ist aber auch nicht ein-
fach das, was man sonst M ystik nennt, d. h. eine Denkweise, die
iiber alle Vermittlungen des Denkens, Fithlens und Wollens weg sich
unmittelbar in die Gottheit selbst stiirzen und darin aufgehen will.
Es ist in aller Theosophie ein Stiick Mystik, wie in allen Mysterien
ein Stiick Theosophie, aber die Mystik ist doch etwas anderes, be-
sonderes; der heilisge Franz ist ein Mystiker, aber kein Theosoph.

4, DieTheosophieist Wissen,aberhdheres Wissen,

Was die Theosophie will, ist Wissen, h&heres Wissen, heiliges
Wissen, Wissen von Gott zuerst (dariiber soll das Wort: Anthropo-
sophie = Menschenweisheit, nicht wegtduschen!) und dann freilich
auch von der Welt und vom Menschen. Dadurch ist sie charakterisiert.
Sie will wissen — das ist der Durst, der sie verzehrt. Er kann in
wahrhaft titanischen Formen erscheinen.

Sie will aber auf besondere Weise wissen.

2 17



Zunichst will sie anders wissen, als der Glaube. Das, was der
Glaube uns sagen kann, geniigt ihr nicht. Das ist fiir sie eben kein
Wissen, das heisst: keine Gewissheit, Die Aussagen des Glaubens
sind subjektiv und unsicher. Glauben ist Wihnen, héchstens Ahnen,
oft ist es Aberglauben, jedenfalls etwas Kindisches, von dem es zur
Geistesreife echten Erkennens aufzusteigen gilt; Glauben ist Dim-
merung, Wissen allein ist Tag. Nur Wissen gibt Gewissheit. Es gilt,
den Glauben zum Wissen, das Sinnbild zum Begriff oder noch héher
hinauf, zur Idee, zu erheben.

Aber das Wissen der Theosophie ist auch anders als das Wissen
der gewdhnlichen Wissenschaft, die Philosophie inbegriffen.
Dieses bleibt an der sinnlichen Oberfliche der Dinge, am Scheine,
oder an dem Schatten des Geistes, der Begriff heisst, haften, die Theo-
sophie erst dringt zur Wahrheit, zum Kern der Dinge, vor. Das heisst
mit anderen Worten: sie dringt zu Gott vor. Denn das ist die
Grundanschauung der Theosophie: alles Wissen, das diesen Namen
verdient, ist eigentlich Wissen von Gott. Und est ist Weisheit,
und zwar Gottes-Weisheit. Wo es sich der Welt, dem Measchen,
der Natur und Geschichte zuwendet, da geschieht dies bloss in dem
Sinne, dass sie von jenem héheren Lichte durchstrahlt werden. Alles
Leben der Menschen und besonders alles Erkennen senkt seine Wur-
zeln, bewusst oder unbewusst, in eine hdhere Geisteswelt. Diese
Wurzel aufzuzeigen, diese Welt zu enthiillen und damit allem Leben,
besonders aber dem Erkennen, seine Wahrheit und tiefste Begriin-
dung zu geben, ist der Grundwille der Theosophie. Sie ist hoheres
Wissen, welches das, was man Glauben, wie das, was man sonst
Wissen nennt, zugleich aufhebt und erfiillt.

Ein solches hoheres Wissen gibt es, behauptet nun die Theoso-
phie weiter. Das wird von verschiedenen Seiten her geleugnet. Es
leugnet es der Glaube. Er ist meistens nicht geneigt, zuzugeben, dass
es eine bessere Quelle der Erkenntnis des Hochsten gebe, als er
selbst sei. Nur dem Glauben erschliesse sich Gott. Die Versuche des
menschlichen Denkens, diesen zu erfassen, sein Dasein zu bewei-
sen oder gar sein Wesen zu ergriinden, seien Torheit. Aber auch das
Wissen stimmt in dieser Beziehung mit dem Glauben iiberein. Es
setzt sich selbst Grenzen. Es erklirt die {ibersinnlichen Dinge, wo es
sie nicht kurzweg leugnet, fiir unerkennbar. Es beschrinkt sich auf

18



die Erscheinung der Dinge und ldsst das Ding an sich im Ga-
heimnis, Das ist die Ansicht, die besonders durch K ant beinahe die
Alleinherrschait erlangt hat. Wo aber etwa eine Philosophie er-
klarte, dass sie doch die letzte Wahrheit, das «Absolute», selbst,
zu erkennen vermdge, da konnte sie dafiir nicht den Beweis an-
treten. Sie konnte wohl behaupten, dass sie jene iibersinnliche
Welt erkenne, aber sie konnte keine solche Erkenntnis aufzei-
gen., Es fehlt ihr die h6here Erfahrung, der h6here Realismus, also
das, was Glaube und Wissen auf ihre Weise, aber in einer niedri-
geren Sphire, besitzen.

Die Theosophie will diesen Beweis fiir sich antreten., Sie behaup-
tet, dass es ecinen andern, bessern Erkenntnisweg zu hoéheren
Welten gebe und dass er gangbar sei, ja, sie will die Friichte
dieses Weges zeigen.

Und wie denn?

5. Wiegelangt manzudiesemhoéheren Wissen?

Es muss zu dieser héheren Erkenntnis, welche durch die Theoso-
phie verheissen wird, einen besonderen Weg geben, einen andern als
der Glaube und einen andern als das Wissen im gewdhnlichen Sinne.
Der Glaube will zu seiner Erkenntnis gelangen durch demiitige
und vertrauensvolle Annahme dessen, was ihm an héchster Wahrheit
entgegenkommt, also durch ein Erlebnis, das Wissen zu der seini-
gen durch begriffliche Verarbeitung und Ordnung von Erscheinun-
gen, die ihm in der natiirlichen Welt begegnen, also durch das,
was man Denken zu nennen pflegt. Wie gelangt die Theosophie zu
der ihrigen?

Die Antwort lautet: durch das Schauen. Es gibt eine Fihig-
keit, nicht bloss an dem Aussenwerk der Dinge herumzumachen, wie
die Wissenschaft, oder sich mit einer Ahnung von ihrem Wesen zu-
frieden zu geben, wie der Glaube, sondern in dieses Wesen selbst
einzudringen, ja sogar mit ihm véllig eins zu werden und es so zu
fassen wie es ist, unmittelbar, zentral und mit absoluter Sicherheit,
sodass Erleben und Denken sich verbinden und der Idealismus zu-
gleich héchster Realismus wird. Diesem Schauen enthiillen sich Gott,
Welt und Mensch in ihrem innersten Kern.

19



Ist das etwas neues? Redet nicht die Mystik und die sogenanate
spekulative Philosophie auch von einem solchen Schauen oder, wie
man sich hdufiger ausdriickt, von der Intuition, der sich Wesen
und Sinn der Dinge kund tdten? Was meint denn die Theosophie
besonderes?

Sie hat tatsichlich etwas besonderes. IThr Schauen ist anders als
das der Mystik und Philosophie: es ist realistischer, handlicher, es
ist Erleben und zwar in einem massiven Sinn. Wir kénnen es
so ausdriicken: Mystik und Philosophie erschauen die Geistes-
welt, die Theosophie aber die Geisterwelt. Das Schauen der
Theosophie ist ein Eindringen in die Geisterwelt, eine Begegnung mit
dieser Welt, eine Wanderung durch sie von ihren Vorhofen bis ins
Allerheiligste, dhnlich der Wanderung Dantes durch Hélle, Fegfeuer
und Paradies. Dies Schauen ist eine Gabe ganz besonderer Art. Es
ist zunéchst nicht jedermanns Sache, sondern etwas sehr Aristokrati-
sches. Es ist der Vorzug der Eingew eihten, das heisst, gewis-
ser Geister von héherer Natur, die entweder geradewegs aus der
oberen Welt herniedergestiegen sind, um der unteren Licht und
Hilfe zu bringen oder die sich auf einem langen und schweren Weg
aus der irdischen Dunkelheit in die Regionen der Geisterwelt em-
porgearbeitet haben.

Denn méglich ist der Weg insofern fiir jedermann, als er jedem
offen steht. Freilich ihn allein und ohne Fiihrer zu gehen, wére
eine Vermessenheit, die sich furchtbar richen miisste, vorausgesetzt,
dass man allein wirklich ein Stiick weit kommen kdnnte; denn der
Weg ist voll Versuchung und Schrecken. Es muss vielmehr der Schii-
ler den Meister, der Einzuweihende den Eingeweihten zum Fiihrer
haben. So wird von vornherein der Unterschied zwischen Esoterikern,
das heisst, in die eigentliche Wahrheit Eingefiihrten, und Erotikern,
das heisst, noch draussen Stehenden, geschaffen, der fiir diese Denk-
weise tief charakteristisch ist und von dem der von Gebildet und
Ungebildet oder von Lehrer und Schiiler im gewohnlichen Sinn, nur
einen Schatten bildet.

Das Beschreiten dieses Weges geschieht nun so, dass es von Stufe
zu Stufe, von Offenbarung zu Offenbarung geht. Es ist dabei an feste
Bedingungen gekniip{, die zum Teil moralischer Natur sind. Der Schiiler
beginnt mit der Ubung inder Mediation, das heisst, der stillen und

20



andichtigen Versenkung in das innerste Wesen der Dinge. Er arbeitet
vor allem auch an seiner sittlichen Reinigung und Vervollkomm-
nung, an der Uberwindung von Leidenschaft und Sinnlichkeit, be-
sonders aber der Selbstsucht, kurz, an der Befreiung seiner Seecle
aus ihren natiirlichen Banden. Enthaltung von Fleischgenuss und gei-
stigen Getrdnken, Fasten und andere Askese mégen ihn darin unter-
stiitzen, In dem Masse, als so seine Seele frei wird, schaut sie
auch die Seele, das heisst die Geisterwelt. Die den Sinnen gegebene
Welt verwandelt sich nach und nach und tut ihr Geistwesen kund.
Aus Baumen und Tieren werden Geister. An Stelle des physischen
Leibes tritt der Aetherleib und Astralleib, der ganz andere Organe
besitzt als jener. Es enthiillt sich der héhere Sinn des eigenen Le-
bens, das Karma, das heisst die Reihe der schon erlebten Gebur-
ten und Tode; das Geheimnis von Geburt und Tod selbst wird durch-
sichtig. Zuletzt befreit sich die Seele nicht nur im Traum, sondern
auch im Tagesbewusstsein von dem Gefidngnis des Korpers und nun
ist sie vorbercitet, den «Hiiter der Schwelles zu erblicken, der ihr
die Tiire zu den Geheimnissen der iibersinnlichen Welt 6ffnet, sie
aber auch davor warnt, diese anders zu brauchen als fiir die Erls-
sung der Briider,

Das ist das Schauen der Theosophie. Man sieht klar, das das etwas
ganz anderes ist, als die Intuition der Mystik und Philosophie oder
gar das Gottschauen, von dem die Bibel redet. Es ist darum ganz gut,
dass fiir jenes ein eigener Ausdruck gebraucht wird. Dieses Schauen
ist Hellsehen, das heisst die Offnung eines ganz neuen Organs
fiir die Erkenntnis der Dinge. Die ganze Methode aber nennt sich
darum Occultismus, das heisst Geheimwissen; es ist ein ge-
heimer Weg zu den letzten Geheimnissen des Alls.

6. Wozu soll dieses hohere Wissen dienen?

Aber wozu denn soll ein Mensch sich die ungeheure Miihe geben,
diesen langen, schweren, gefidhrlichen und im Grunde wenig aussichts-
vollen Weg — denn wenige sind es, die ihn finden — zu versuchen?

Die Antwort liegt auf der Hand: um sein Heil zu gewin-
n en. Die Theosophie ist ein Heilsweg. Er ist eine gewissen Griinden
der Taktik entsprungene Taduschung oder auch eine Selbsttiuschung,

21



wenn man das leugnet. Sie ist einer der typischen Heilswege, auf die
je und je der seine Erlésung suchende Menschengeist gewiesen wird.

Und worin besteht dieses Heil?

1. Es besteht in einem Wissen vom Sinn des Lebens und des Todes.
Was quilt den Menschen mehr als die scheinbare Sinnlosigkeit seiner
Existenz? Sie ist eine tiefe Finsternis, die seine Seele ersticken will.
Was ist das Leben, was besonders der Tod? Was ist der Sinn meines
Schicksals? Hat es iiberhaupt einen Sinn? Warum diese Ritsel, diese
Widerspriiche, diese Leiden, diese Ungerechtigkeiten, diese ganze
Tragik des Menschenloses? Gesunder Menschenverstand, Philoso-
phie, Wissenschaft und Glauben haben sich — so scheint es — ver-
geblich bemiiht, darauf eine befriedigende Antwort zu geben. Die Theo-
sophie aber hat den Schliissel. Sie sagt: «Dein jetziges Schicksal ist die
Folge eines fritheren Lebens; deine Leiden sind Busse fiir dort be-
gangene Schuld; alles, alles, was du bist und erlebst, ist notwendig
und sinnvoll; denn es ist die Auswirkung des ewigen Gesetzes, der
sittlichen Weltordnung (Dharna). Du musst dich ehrfiirchtig darin
fiigen. Dies kann dir nicht schwer werden. Denn du weisst ja, dass du
weiter wanderst, durch einen neuen Tod in ein neues Leben, in dem
du die Frucht des vorhandenen erntest und wo du, wenn du dieses
recht verstanden und gelebt hast, beireit von vielem, was dich jetzt
belastet, aufatmen wirst im Licht, um dann weiter zu steigen, in noch
hoheres Licht hinein, Gott entgegen, der Gottwerdung entgegen. So
wird dein Leben leicht und verséhnt. Der Tod aber, was hat er noch
fiir Schrecken? Du stehst ja schon i b e r ihm; denn du hast ihn nicht
bloss verstanden, sondern schon durchgemacht — und zwar vielmal.
Du weisst: nicht ist das Leben der Tag und der Tod die Nacht, son-
dern umgekehrt der Tod das Aufstrahlen des vollen Tages.»

2. Das Heil besteht sodann in einem wirklichen Wissen von der
Welt, von der Natur und Geschichte in ihrem letzten, verborgenen
Sinn. Welch eine Erl8sung wieder! Denn was quélt uns mehr, als
dass die Welt so undurchsichtig ist, so sinnlos scheint, so fremd, geist-
feindlich, materiell auf uns lastet? Wieder hebt die Theosophie den
Schleier, Sie offenbart uns den Sinn der Welt. Sie zeigt, dass sie
Geist ist, also unserm Geiste verwandt; sie zeigt, wie sie eine Gei-
sterwelt ist, die von Gott ausgehend in immer weiteren Ringen sich
ausbreitet und so die ganze unendliche Wirklichkeit bildet, und sie

22



zeigt, wie dieser ganze Prozess ein riesiges Drama ist, worin der
Mensch eine zentrale Rolle spielt und sein Schicksal gewebt, seine
Erlésung geschafft wird. Sollte dies ihn nicht unendlich beifreien,
erheben, begliicken? Faust hat ja nun seine Antwort bekommen.
Auch die Osterfrage! Denn alle letzten Geheimnisse der Religion
werden von der grossen Sonne dieser Erkenntnis erleuchtet, besti-
tigt und vertieft.

3. Denn das letzte Wort dieses Heils ist ja G ott. Theosophie ist
Gotteserkenntnis, Gottesweisheit. Der Gipfel des Heils ist, Gott zu
erkennen, Gott zu schauen, nein, Gott zu werden! Denn nach
der ganzen Art des theosophischen Wissens kann der Mensch Gott
nur schauen in dem Masse, als er Gott wird. Und hier stossen wir
sozusagen auf das innerste Herz aller Theosophie und enthiillen ihr
vor den Uneingeweihten sorgfiltig gehiitetes Geheimnis: sie ist ein
Weg zur Vergottung, Gottwerdung des Menschen. Und zwar ist es
nun eben das Wissen, das dieses Hochste verschafft. So lange der
Mensch bloss auf den Glauben angewiesen ist, oder auf die diirftige
Abschlagszahlung der weltlichen und natiirlichen Wissenschaft, so
lange bleibt er abhingig, ist er ein Sklave oder ein Kind; erst das Wis-
sen macht ihn frei. In einem gewissen Grade tut dies schon jenes nie-
dere Wissen, das hdhere Wissen aber gibt ihm die Freiheit Gottes,
macht ihn zum Gott. In diesem hdéheren Wissen erkennt sich Gott im
Menschen, kommt Gott im Menschen zu sich. Das Versprechen der
Schlange ist erfiillt: Eritis sicut Deus, Ihr werdet sein wie Gott. So
wird Theosophie Anthroposophie! Wer diesen Gipfel erstiegen hat,
durchschaut mit géttlichem Blick und schon wer hinaufklimmt mit
entsprechend steigender Helligkeit das innerste Geheimnis aller
Wirklichkeit vom Gréssten bis zum Kleinsten, Und zum Wissen ge-
sellt sich die Macht. Wer alles weiss, k ann alles. Die Theosophie
wird zur Magie, das Geheimwissen zur Geheimkunst. Aller «Aber-
glaube» der Jahrtausende wacht auf und bekommt sein Recht.

4, Sollen wir noch hinzufiigen, dass der Mensch in dem Grade, als
er diesen Pfad hinansteigt, auch sittlich erlost wird? Er muss
allerdings auch schon sittlich wachsen, um ihn hinansteigen zu kon-
nen, aber es besteht hier natiirlich eine Wechselwirkung: im Steigen
wird er beireit von Leidenschaft, Verwirrung, Befangenheit; er wird
entselbstet und doch erst recht Selbst; er wichst in der Reinheit und

23



Giite, bis er als strahlender Heiliger in der Geisterwelt leuchtet und
ein Erlgser der Briider werden kann.

Das ist das Heil, das durch das h6here Wissen der Theosophie ge-
schafft werden soll.

7. Was weissdenn die Theosophie?

Worin besteht nun aber genauer das Wissen der Theosophie?
Was ist's, das sie uns iiber Gott, Welt und Mensch zu sagen hat?

Als Antwort auf diese Frage taucht ein ganz bestimmtes Bild vor
uns auf, das seit den altesten Zeiten in allen wesentlichen Ziigen sich
gleich geblieben ist. Es ist, um es gleich zu sagen, eine Mytholo-
gie, das heisst eine unendliche Welt von Bildern und Gestalten, die
den Sinn von Natur und Geschichte darstellen sollen. Es wird zuerst
den Blick in den «Himmel», das heisst, die Welt der Gottheit selbst,
erbfinet und gezeigt, durch welchen Prozess es zur Erschaffung einer
Welt kommt. Diese Erschaffung ist in Wirklichkeit eine Entwick-
lung, das heisst, ein fortschreitendes Ausstrémen von Welten und
Geisterreichen und Aeonen aus dem Urschosse der Dinge. Gleichsam
als letztes Glied in dieser Kette erscheint der M ensch. Er ist also
Biirger eines Geisterreiches, nicht Spross des Tierreiches. Eher ist
das Tier aus ihm entstanden, sozusagen als Abfallsprodukt beim
Werden des Menschen, als umgekehrt der Mensch aus dem Tiere.
Uberhaupt bildet diese Art von Entwicklung zunichst eine abstei-
gende Linie: nicht steigt der Geist aus der Materie auf, sondern
die Materie entsteht aus dem Geist; sie ist gefallener Geist. Es geht
von oben nach unten; die ganze Schépfung ist Abfall. Aber aller-
dings kommt es dann wieder zu einem Aufstieg. Aus der héhern
Welt steigen die Erldser in mannigfacher Gestalt, als Helden, Prie-
ster, Gesetzgeber, Denker, Kiinstler, herunter zu der armen Mensch-
heit, bringen ihr Licht und fiihren sie auf geheimnisvollen Wegen
wieder zuriick zu ihrem Ursprung, freilich als eine durch diese Wan-
derung nun auch bereicherte.

Stellt sich also schon die theosophische Entwicklung der Welt
durch die Natur zum Menschen anders dar, als die uns heute ge-
wohnte, so vollends die Geschichte, Wie dem heutigen Menschen
eine Menge von Gestaltungen vorausgegangen sind, von denen unsere

24



Naturwissenschaft nichts sagen kann, nicht tierische, aber gleichsam
vormenschliche, zum Teil {ibermenschliche, zum Teil untermensch-
liche, so kennt die Theosophie auch einen Geschichtsverlauf, dem
gegeniiber der uns vertraute nur wie ein Schattenspiel erscheint.
Sie erzdhlt von versunkenen Kontinenten mit Rassen voll hoher
Kultur und von wungeheuren Katastrophen, worin sie unter-
gegangen sind; sie erdffnet den Blick auf neue, iiber die jetzige
Weltperiode hinausgehende Entwicklungen voll phantastischer
Grossartigkeit. Charakteristisch ist der Form nach eben diese
Gliederung der Geschichte in gewaltige Perioden, von denen
jede ihren besonderen Sinn hat, dem Inhalt nach aber der
Gedanke, dass diese Entwicklung aus einem Zustand der kindlichen
und traumhaften Unmittelbarkeit des Lebens, die zugleich Gebunden-
heit bedeutet, iiber die Stufe des Verstandes und der Wissenschaft,
die ein Erwachen zur Freiheit sind — und freilich auch ¢ine Ent-
fremdung von der Wahrheit bedeuten kénnen —, zu einer Stufe des
Schauens, das zugleich unmittelbar und frei ist. Mit anderen Worten:
die Geschichte wird dargestellt als Abstieg des Menschen von Gott
und als Wiederaufstieg zu Gott.

Eine besondere Rolle spielt dabei selbstverstindlich die Reli-
gion. Die verschiedenen Religionen werden verstanden als eben-
soviele Versuche der héheren Wesen, die ja die ganze menschliche
Geschichte sichtbar oder unsichtbar leiten, die Menschheit auf ihrem
Weg zum Lichte weiter zu filhren, Die Mythologie ist nicht
bloss Gebilde dichtender Phantasie, sondern Realitat, wirklich
geschehene, wenn auch spiter oft missdeutete Geschichte. Thren Mit-
telpunkt haben alle Religionen, das Christentum inbegriffen, im My -
sterium, das heisst, in Geheim-Gottesdiensten und entsprechen-
den Geheimlehren, deren Quintessenz die Dreieinigkeitslehre ist. Der
Sinn des Mysteriums selbst aber ist die Uberwindung des Todes durch
die Vereinigung mit der Gottheit, die Gottwerdung durch die Erlan-
gung gottlichen Wissens und géttlicher Macht.

Im Mittelpunkt dieser ganzen Entwicklung steht das Wesen, das
die an das Christentum ankniipfenden Theosophen Christus nen-
nen. Es ist der Mensch werdende Gott. Unter den mannigfachsten
Namen tritt er auf: als Krischna bei den Indiern, als Tao bei den
Chinesen, als Logos bei den Griechen, als Mithra bei den Persern,

25



immer aber ist er das eine Prinzip der Gott-Menschheit, besonders
des sterbenden und auferstehenden Gottes. Es ist auch die Seele der
Natur und die Sonne ihr sichtbarer Ausdruck. Dieses Prinzip ist mit
dem Menschen Jesus eine zeitweilige Verbindung eingegangen,
aber alle Ereignisse des Lebens Jesu sind kosmische Vorginge
und im ganzen Kosmos symbolisch vorgebildet, besonders das Kreuz,
alle christliche Wahrheit aber alliiberall schon irgendwie vorhanden.

Das ist, in seinen Grundziigen erfasst, das Weltbild der Theoso-
phie. Es entsteht die Frage: Woher wissen die Theosophen denn das
alles? Die Antwort lautet: Eben durch das Hellsehen! Das sind
die Dinge, die die «grossen Eingeweihten» schauen. Ihr erletchteter
Blick dringt in alle Tiefen der Natur und alle Theorien der Vergangen-
heit und Zukunft, Sie lesen die «Akascha-Chronik», und teilen dar-
aus mit, was ihnen niitzlich scheint.!) Vielleicht, dass von ihnen aus
eines Tages das héhere Wissen fiir alle Menschen die ganze sicht-
bare und unsichtbare Welt erhellt, womit sie aufglinzt in der Herr-
lichkeit der in ihr verkérperten Gottheit.

Es soll ja — besonders nach der Anthroposophie — auch die
Wissenschaft dadurch fortgefiihrt und auf eine héhere Stufe gehoben
werden. Soziale Erkenntnis soll von dieser Quelle ausstréomen und die
Welt umgestalten, Die Padagogik, die Religion, die Kunst sollen von
hier aus Erneuerungen erfahren, die ganze Kultur eine bessere Ge-
stalt und Begriindung erhalten,

Auch die Religion, — Dariiber noch ein Wort.

8. Theosophieund Religion.

Wie verhilt sich die Theosophie prinzipiell zur Religion? Wir haben
sie einfach als eine Art von Relgion dargestellt. Das lassen besonders
die Anthroposophen nicht gelten, Sie erkldren, die Anthroposophie
wolle nur eine Weltanschauung, einen allgemeinen Rahmen fiir die
ganze Kultur schaffen. Darin kénnten sich dann die Religionen einord-
nen. Die Religion ersetzen wolle sie nicht. Wohl aber konne sie
eines der schwersten Probleme der Kultur 18sen, indem sie eine Ver-
s6hnung von Glaube und Wissen herbeifithre. Auch koénne sie dem
Glauben eine Stiitze sein gegeniiber Materialismus und Naturalis-

) Es gibt z. B. von Steiner solche Offenbarungen aus der ,Akascha-
Chronik*, offenbar in grosser Zahl. Der Verfasser kennt eine Anzahl davon.

26



mus, indem sie ein Weltbild schaffe, worin er atmen und sich wohl
fiihlen diirfe. Also nicht Herrschaft und nicht Gegnerschait, sondern
Freundschaft und Bundesgenossenschaft!

Was sagen wir dazu? — Wir wiederholen, dass das nach unse-
rer Meinung T&uschung, vielleicht bloss Selbsttiuschung ist. Dass
die Theosophie im allgemeinen Religion ist, haben wir gezeigt. Aber
auch die Anthroposophie ist es, soweit sie etwas besonderes, eine
«Sophie», eine Geheimlehre, ist. Die Behauptung, sie sei es nicht, ist
beinahe eine Ausilucht zu nennen. Sie mag den Religionen erlauben,
sich in einem eigenen Kimmerchen des grossen Gebédudes, das sie er-
stellt, einzurichten, aber dieses Kimmerchen trigt den Stil des gan-
zen Gebiudes und unterliegt seinem Gesetz. Die Religion ist fiir
die Theosophie jeder Art (auch die Anthroposophie) eben — Theo-
sophie, Die ganze Art der Theosophie, die Welt zu erkldren, um-
fasst selbstverstindlich auch die Religion. So muss es prinzipiell
sein und so ist es tatsdchlich. Das haben wir gezeigt und konnten
wir mit Leichtigkeit weiter bis ins Einzelste hinein zeigen.

Vielleicht ist es noch genauer, wenn wir sagen, dass wir es in der
Theosophie mit einer ganz bestimmten religidsen Methode
zu tun haben. Jedenfalls aber handelt es sich nicht um eine sozusa-
gen neutrale Weltanschauung, in die man nach Belieben etwa das
Christentum einfiigen konnte, ohne dass sein Sinn dadurch ent-
stellt wiirde. Es bleibt ja zu untersuchen, wie es sich damit verhilt,
gewiss ist aber von vornherein, dass eine religiose Methode zu einer
bestimmten Religion gehort, ja die Hauptsache daran ist. Denn was
ist wesentlicher fiir eine Religion als ihre Auffassung vom Heilsweg?

In diesem Sinne sagen wir, die Theosophie sei eine Religion.
Wir haben also zu fragen, ob diese Religion vielleicht das Christen-
tum oder mit ihm wenigstens wahlverwandt, oder von ihm verschie-
den, ihm vielleicht gar entgegengesetzt ist.

III. Ergebnis.

So steht die Theosophie vor uns als eine ganz bestimmte, genau
umrissene Erscheinung, Nun hebt sie sich von der Wissenschaft und
Philosophie, wie von der Mystik und dem Spiritismus scharf und
deutlich ab. Nun kénnen wir uns mit ihr auseinandersetzen.

21



Zweierlei wird man zugestehen miissen: Einmal, dass wir ver-
sucht haben, diese Erscheinung mit Gerechtigkeit und Liebe, ohne
Kleinlichkeit oder wohlfeile Karikatur darzustellen; sodann, dass es
eine grossartige Erscheinung ist, eine der gewaltigsten Geistes-
michte, die von alters her um den Preis der Wahrheit ringen, eine
Erscheinung, die kiihne und tiefe Geister zu bezaubern vermag. Wir
haben es, falls es ein Gegner sein sollte, mit keinem verichtlichen zu
tun, (Fortsetzung folgt.) L. Ragaz

Gemeinschaft

Eine Forderung und eine Verheissung.

In Gemeinschaften tritt die Menschheit aus den verhiillenden Ne-
beln der Vorgeschichte in die ungewissen Breiten der Urgeschichte,
in Gemeinschaften des Blutes, der Sippen, der Stimme. Zinzig mit
Hilfe dieser Gemeinschaften vermag sich, was der Einzelne nie ver-
mocht hétte, die Menschheit im Unwegsamen der damalisen Um-
welt zu behaupten, vermag sie das Unwegsame zu lichten und die
Menschheit in die verhiltnismissige Sicherheit spiterer Zustéinde
hinanzufiihren.

Wo sich dann — mit infolge dieser Sicherheit — im Verlauf der
Geschichte diese urtiimlichen Gemeinschaften auflésen, hebt ein
Sehnen an nach Gemeinschaften hoherer Art, die die Menschheit als
ihre wahre Heimat empfindet, Heimat, die sie in der Vergangenheit
besessen und verloren, und die ihr fiir die Zukunft verheissen.

Sehnen, dem die Seele des Guten einmiindet in die Gemeinschaft
der Verkldarten. Sehnen, dem die Seele des B&sen ausgestossen wird
in die Vereinzelung der Verdammten, hinunter in die Hélle, wo jeder
in eine besondere Qual gebannt, auf eine besondere Folter gespannt
erscheint, wo hilflose Wut des Gequilten sich gegen alle andern
richtet.

Holle — Zerrissenheit und Chaos. Himmel — Gemeinschaft und
Harmonie.

Zerrissenheit.

Sind Ausschliessung aus der Gemeinschaft und Hélle einander
gleichzusetzen, so miissen wir sagen: wir leben heute in tiefern Hol-

28



“waren, ganz wunderbare Uebereinstimmung in liebsten und innersten Ge-
danken, Ewald, der meines Wissens von Beruf Philosoph ist, gehort jeden-
falls theoretisch und praktisch zu den bedeutendsten und zukunftsvollsten
Vertretern der Sache, der wir dienen. Die Beziehung zu jenem 0Osterreichi-
schen Kreise von Gesinnungsgenossen, die in Salzburg ihr Zentrum haben,
ist fiir uns vom hochsten Werte. Das Biichlein Ewalds ist gar sehr
gecignet, sie herzustellen. Aus einem sehr personlichen und sehr prak-
tischen Ringen um die Wahrheit Christi entstanden, ist es ein Becher
der Erquickung. L. R

Spriiche von Zwingendorf.

Es ist dem menschlichen Gemiite schon so: es ist nicht gern fiir sich,

es lehnt sich gern an.
3k

Es ist wohl kein Kind Gottes in der Welt, oder es hat Banden, Briider,
Schwestern nach unserm Sinn und Gebrauch. Kein natiirlicher Mensch
kann leben ohne dergleichen Gesellschaft in seiner Art.

%k

Mein Herz ist auf Gemeinschaft gerichtet.

*

Alle Gemeinschaft, die bloss auf Uebereinstimmung der Meinungen und
Formen ohne Aenderung des Herzens sich griindet, ist eine schddliche Sekte.

Redakfioneile Bemerkung.

Zu unserm grossten Verdruss konnte das letzte ileft infolge schwerer
technischer Storungen nicht einmal am Ende des Monats erscheinen, ge-
schweige denn, wie geplant war, frither als gewohnlich. Wir bitten die
Leser, diesmal noch Nachsicht zu iiben und werden unser Moglichstes
tung, dass Aehnliches nicht mehr vorkomme. Die Redaktion trifit keine
Schuld. Allfdllige Reklamationen in bezug auf Spedition der Hefte und
Aehnliches sind an den Rotapfel-Verlag, Erlenbach (Ziirich),
zu richten.

Druckfehler~-Berichtigung

In den Aufsatz: «Reich Gottes oder Theosophie» sind ohne Schuld
des Verfassers zwei sinnstorende Druckfehler gekommen. Es muss Seite 20,
Zeile 9 von unten nicht «Erotiker» heissen, sondern «<Exoteriker», und
Zeile 1 von unten nicht «Mediation», sondern «<Meditation».

112



	Theosophie oder Reich Gottes? I., Nun werden sie Theosophen! ; II., Was ist und was will die Theosophie? ; III., Ergebnis
	Anhang

