
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 16 (1922)

Heft: 1

Artikel: Theosophie oder Reich Gottes? I., Nun werden sie Theosophen! ; II.,
Was ist und was will die Theosophie? ; III., Ergebnis

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134903

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theosophie oder Reich Gottes?
I. Nun werden sie Theosophen!

Im Evangelium wird uns erzählt: Als Jesus auf dem Berge der
Verklärung weilte und seine Jünger allein unten zurückgeblieben waren,

da brachte man zu diesen einen Menschen, der war von
Dämonen besessen und übel dran. Bald fiel er ins Feuer und bald
ins Wasser. Die Jünger Jesu bemühten sich auf allerlei Weise um
ihn, aber umsonst. Es fehlte ihnen an der Kraft zu heilen. Da
kommt Jesus vom Berge herunter und tritt unter die hin und her
redende, lärmende, ratlose Menge. Ein Blick, ein Wort und der
Kranke ist gesund.1)

Diesem Kranken ist wohl unser Geschlecht zu vergleichen. Es

wird von einem Geist der Unruhe hin und her geworfen. In seiner
Ratlosigkeit sucht es bald da, bald dort Hilfe und ist jedem sozialen
oder religiösen Spekulanten ausgeliefert. Aber krank bleibt es.

Die Welterschütterung, die wir durchmachen, hat freilich eine

grosse Änderung gebracht. Die Götzen der früheren Tage, noch der
ersten* anderthalb Jahrzehnte des Jahrhunderts, sind gestürzt, mit dem
Vertrauen zu ihnen ist es vorbei, Der alte Materialismus ist abgetan,
das Freidenkertum hat ausgespielt, die Religion braust wieder als ein

gewaltiger Strom in unser Geistesleben herein. Eine Wendung zur
Tiefe hat mit Gewalt die Gemüter erfasst. Während noch vor kurzem

die «naturwissenschaftliche Weltanschauung» herrschte, die
alles, was nach Übernatürlichem aussah, mit Acht und Bann
belegte und sogar alles geistige Leben überhaupt zur Illusion machte,
ist jetzt ein Heisshunger nach Mystik und Geheimnis erwacht und
an Stelle der Natur die Geisterwelt getreten.

Aus dieser grossen Gärung taucht eine Erscheinung auf, die von
alters her und unter mannigfachen Formen im Leben der Menschheit
eine grosse Rolle gespielt hat, die Theosophie. Ihr fallen die heutigen
Menschen in Scharen zu und zwar «Gläubige» und «Ungläubige»,
besonders aber die Letzteren.

Wo vor zehn Jahren die Leute Monisten wurden, da werden sie

jetzt Theosophen. Welch ein Umschwung der Zeiten! Während sie
vorher in dem, was sie Natur nannten, mit anderen Worten, in der

]) Matih. 17, 1—21.

13



zum Gott gemachten Welt, ihr Heil suchten, flüchten sie jetzt —
oder wollen sie doch flüchten — in die Tiefen der Gottheit. Das muss
doch in unseren Augen ein grosser Fortschritt sein!

Ist es das wirklich? Oder wäre die Sache vielleicht gar so,
dass unser Geschlecht jenem Kranken gliche, von dem das

Evangelium erzählt und nun aus dem Wasser des Monismus oder der
Natur- und Weltvergottung ins Feuer der Theosophie oder der Selbst-

vergottung im Gewände der Religion fiele, ohne deswegen gesünder
zu werden?

Wir wollen mit allem Ernst und aller Wahrhaftigkeit, ohne
Vorurteil, ja mit Liebe und jeder allfälligen neuen Erkenntnis offen diese

wichtige Sache prüfen.
Unsere erste Frage ist:

IL Was ist und was will die Theosophie?

1. Warum nicht Anthroposophie?
Man redet heute, wenigstens bei uns in der Schweiz, wie in

Deutschland und anderwärts, meistens nicht von Theosophie,
sondern von Anthroposophie, und denkt dabei vor allem an den

Mann, der von seinem Tempel bei Dornach aus nicht wenig die Geister

bewegt. Was ist denn der Unterschied? Warum reden wir doch

von der Theosophie und nicht von der Anthroposophie?
Wir tun es mit Bedacht. Für uns ist die sogenannte Anthroposophie

bloss eine bestimmte Art von Theosophie. Sie ist ein
Versuch, die alten theosophischen Ideen mit dem sogenannten modernen

Denken, der modernen Naturwissenschaft und neuerdings den

modernen Bewegungen in Kunst, Erziehung, politischem und sozialem

Leben zu verbinden, wobei besonders Goethe als Vermittler
dienen soll. Die Anthroposophie will damit das Beste an der
modernen Kultur wahren und retten, dies aber gerade auch dadurch,
dass sie ihre Linie weiterführt in eine neue Höhe und Tiefe der
Geisteswelt — eben in jene Welt hinein, von der die Theosophie zu
reden weiss. Das soll gegenüber der bisherigen Theosophie ein Neues
sein.

Ist es das? Wir glauben nicht! Alle Theosophie hat seit alten Zeiten

irgendwie an die vorhandene Kultur angeschlossen im Sinne einer

14



Kritik und Weiterführung. Nur mit einem Unterschied: sie hat
dabei einen reineren Stil bewahrt, ihr eigentliches Wesen ist wahrer

und damit auch grossartiger hervorgetreten. Was Doktor Rudolf
Steiner an Wissenschaft vorbringt, ist für unsere besondere
Untersuchung unwesentlich, es ist Wissenschaft wie andere auch,
vielleicht wahre, vielleicht irrende; was er aber dazu tut, ist die alte
Theosophie. Nicht ein wesentlich neuer Gedanke ist dabei, was
übrigens kein Vorwurf sein soll.

Der Schreibende hat gerade die Steinersche Anthroposophie
besonders genau studiert und alle ihm zugänglichen Quellen für ihre
Kenntnis sorgfältig benützt. Trotzdem hielte er es für falsch, sich

gerade an diesem Typus theosophischen Denkens zu halten und

zwar gerade darum, weil dessen Wesen darin am wenigstens »klar

hervortritt. Steiner ist eine einzelne und vorübergehende Erscheinung,

die Theosophie besteht neben ihm in andern Formen; sie ist
eine umfassende Erscheinung und wird als solche nach Steiner
bestehen, wie sie vor ihm bestanden hat. Mir erscheint die
Anthroposophie als eine Vermischung ganz verschiedener Stile des Geisteslebens,

es kommt aber darauf an, die reinen Formen zu erkennen
und zu prüfen.

An diese alte Theosophie halten wir uns, Sie ist, ähnlich wie der
Monismus oder Pantheismus, eine der typischen Denk- und
Lebensmöglichkeiten, deren tiefstes Wesen sich bei allen Veränderungen
der Erscheinungsform gleich bleibt. Sie hat einen ganz bestimmten
Sinn, einen ganz bestimmten Stil und Charakter. Damit spielt
sie ihre ganz bestimmte Rolle im menschlichen Geistesleben. Diesen
Sinn gilt es festzustellen, diesen Stil und Charakter streng im Auge
zu behalten, und das zum Unterschied von andern geistigen
Erscheinungen. Dann versteht man, was die Theosophie ist und will,
dann kann man über ihren Wert oder Unwert, ihre Wahrheit oder
Falschheit das Urteil fällen.

Und das ist denn auch viel wichtiger, als sich mit der besonderen
Art Steiners einzulassen. Was dieser auch sein mag, davon hängt das

Urteil über die Theosophie nicht ab. Es kommt darauf an, zu wissen,
mit was für einer Art Geistesmacht wir es zu tun haben, was für
Wurzeln sie im Menschenwesen und ausserhalb desselben hat. Darnach
allein mag über sie entschieden werden; Personenfragen sind neben-

15



sächlich und der Streit über sie könnte nur die Klarheit der
Untersuchung trüben.

Aus diesen Gründen ist es auch nicht entscheidend, was einzelne
Vertreter der Theosopie etwa damit meinen, Sie mögen mit ihr
vielleicht etwas wollen, was mit ihrem eigentlichen Wesen wenig zu
tun hat. Sie mögen ihr eine Auslegung geben, die wir für unerlaubt
halten. Zwar v/erden wir darauf gewissenhaft hören und es mag für
unser Urteil mitbestimmend werden, aber entscheidend kann es

nicht sein. Theosophen können sich über das Wesen der Theosophie
ebenso gut täuschen, als etwa Sozialisten über das Wesen des

Sozialismus. Wir wollen nicht wissen, was die Theosophen meinen,
sondern was die Theosophie ist und allein sein kann,

2. Woher stammt die Theosophie?
Die eigentliche Heimat der Theosophie ist Indien. Dort hat sie

schon lange vor Christus eine grossartige Entfaltung erlangt und

man darf ruhig sagen, alle ihre wichtigsten Gedanken
hervorgebracht. Dort tritt ihr eigentliches Wesen am klarsten hervor.
Ihre besondere Art, Gott und Welt, Natur und Geschichte zu
erfassen, wird in klassischer Form ausgearbeitet. Wenn heute die

Theosophie in der Welt des Westens eine Macht wird, so ist dies

eine Welle aus dem grossen Strom, der uns auch sonst aus dem Osten

her überflutet. Es ist nicht nutzlos, dies zu bedenken; das Urteil
über Wert und Unwert der ganzen Bewegung wird dadurch beein-
flusst." Es ist der Osten, der auch in dieser Form mit dem Westen

ringt.1)
Freilich ist Theosophie in jedem Kulturkreis aufgetreten, auch

im Abendland. In Griechenland verkörpert sie sich ausser in den G e-

heim-Gottesdiensten (Mysterien), besonders in der
sogenannten neuplatonischen Philosophie. Sie erscheint
dann auch auf dem Boden des Christentums. Die älteste Christenheit
ist von einer unter dem Namen der Gnosis Erkenntnis)
auftauchenden Bewegung beinahle verschlungen worden. Aber auch

nach deren Niederwerfung geht eine freilich mehr oder weniger
ketzerische Strömung dieser Denkweise durch alle Jahrhunderte bis

') Das Hauptquartier der theosophischen Bewegung ist auch heute nicht
Dornach in der Schweiz, sondern Adyar in Indien.

16



herab zu unseren Tagen. Namen wie Dionysius Areopagita, Scotus

Erigena, Theophrastus Paracelsus, Jakob Böhme, Immanuel Swedenborg

wären als Beispiele zu nennen.
Das ist ein Beweis für unsere Behauptung, dass es sich hier um

eine jener Denkweisen handelt, die eine der typischen Grundmöglichkeiten

des Geistes bezeichnen. Also irgend ein Modeschwindel ist
es schon nicht, sondern auf alle Fälle eine grossartige und mit
einer gewissen Notwendigkeit auftretende Erscheinung.

3. Theosophie und Geheimnis,
Was ist denn die Theosophie? Ist sie die Sehnsucht nach dem G e-

h e i m n i s die Enthüllung des Geheimnisses aller Wirklichkeit?
Also irgend eine Mystik, vielleicht gar eine Art Spiritismus?
Tatsächlich strömen viele ihr aus dem Grunde zu, weil sie die
Atmosphäre des Geheimnisses suchen. Sie möchten aus der seelenmordenden

Leere einer entgeisteten Welt in die heilige Dämmerung des

Mysteriums flüchten.
Ist das wirklich der Sinn der Theosophie?
Ja und nein!
Ja; denn Geheimnis enthüllen will sie allerdings. Aber Spiritismus

ist sie nicht; sie hat andere Methoden und will nicht in erster Linie
einen Verkehr mit den Toten herstellen. Sie ist aber auch nicht
einfach das, was man sonst Mystik nennt, d. h. eine Denkweise, die
über alle Vermittlungen des Denkens, Fühlens und Wollens weg sich

unmittelbar in die Gottheit selbst stürzen und darin aufgehen will.
Es ist in aller Theosophie ein Stück Mystik, wie in allen Mysterien
ein Stück Theosophie, aber die Mystik ist doch etwas anderes,
besonderes; der heilige Franz ist ein Mystiker, aber kein Theosoph.

4. Die Theosophie ist Wissen, aber höheres Wissen.
Was die Theosophie will, ist Wissen, höheres Wissen, heiliges

Wissen, Wissen von Gott zuerst (darüber soll das Wort: Anthroposophie

Menschenweisheit, nicht wegtäuschen!) und dann freilich
auch von der Welt und vom Menschen. Dadurch ist sie charakterisiert.
Sie will wissen — das ist der Durst, der sie verzehrt. Er kann in
wahrhaft titanischen Formen erscheinen.

Sie will aber auf besondere Weise wissen.

2 17



Zunächst will sie anders wissen, als der Glaube. Das, was der
Glaube uns sagen kann, genügt ihr nicht. Das ist für sie eben kein
Wissen, das heisst: keine Gewissheit, Die Aussagen des Glaubens
sind subjektiv und unsicher. Glauben ist Wähnen, höchstens Ahnen,
oft ist es Aberglauben, jedenfalls etwas Kindisches, von dem es zur
Geistesreife echten Erkennens aufzusteigen gilt; Glauben ist
Dämmerung, Wissen allein ist Tag. Nur Wissen gibt Gewissheit. Es gilt,
den Glauben zum Wissen, das Sinnbild zum Begriff oder noch höher
hinauf, zur Idee, zu erheben.

Aber das Wissen der Theosophie ist auch anders als das Wissen
der gewöhnlichen Wissenschaft, die Philosophie inbegriffen.
Dieses bleibt an der sinnlichen Oberfläche der Dinge, am Scheine,
oder an dem Schatten des Geistes, der Begriff heisst, haften, die
Theosophie erst dringt zur Wahrheit, zum Kern der Dinge, vor. Das heisst
mit anderen Worten: sie dringt zu Gott vor. Denn das ist die

Grundanschauung der Theosophie: alles Wissen, das diesen Namen

verdient, ist eigentlich Wissen von Gott, Und est ist Weisheit,
und zwar Gottes -Weisheit. Wo es sich der Welt, dem Menschen,
der Natur und Geschichte zuwendet, da geschieht dies bloss in dem

Sinne, dass sie von jenem höheren Lichte durchstrahlt werden. Alles
Leben der Menschen und besonders alles Erkennen senkt seine Wurzeln,

bewusst oder unbewusst, in eine höhere Geisteswelt. Diese

Wurzel aufzuzeigen, diese Welt zu enthüllen und damit allem Leben,
besonders aber dem Erkennen, seine Wahrheit und tiefste Begründung

zu geben, ist der Grundwille der Theosophie. Sie ist höheres

Wissen, welches das, was man Glauben, wie das, was man sonst

Wissen nennt, zugleich aufhebt und erfüllt.
Ein solches höheres Wissen gibt es, behauptet nun die Theosophie

weiter. Das wird von verschiedenen Seiten her geleugnet. Es

leugnet es der Glaube. Er ist meistens nicht geneigt, zuzugeben, dass

es eine bessere Quelle der Erkenntnis des Höchsten gebe, als er
selbst sei. Nur dem Glauben erschliesse sich Gott, Die Versuche des

menschlichen Denkens, diesen zu erfassen, sein Dasein zu beweisen

oder gar sein Wesen zu ergründen, seien Torheit. Aber auch das

Wissen stimmt in dieser Beziehung mit dem Glauben überein. Es

setzt sich selbst Grenzen. Es erklärt die übersinnlichen Dinge, wo es

sie nicht kurzweg leugnet, für unerkennbar. Es beschränkt sich auf

18



die Erscheinung der Dinge und lässt das Dingansich im Ga-
heimnis. Das ist die Ansicht, die besonders durch Kant beinahe die
Alleinherrschaft erlangt hat. Wo aber etwa eine Philosophie
erklärte, dass sie doch die letzte Wahrheit, das «Absolute», selbst,
zu erkennen vermöge, da konnte sie dafür nicht den Beweis
antreten. Sie konnte wohl behaupten, dass sie jene übersinnliche
Welt erkenne, aber sie konnte keine solche Erkenntnis aufzeigen.

Es fehlt ihr die höhere Erfahr ang, der höhere Realismus, also

das, was Glaube und Wissen auf ihre Weise, aber in einer niedrigeren

Sphäre, besitzen.
Die Theosophie will diesen Beweis für sich antreten. Sie behauptet,

dass es einen andern, bessern Erkenntnisweg zu höheren
Welten gebe und dass er gangbar sei, ja, sie will die Früchte
dieses Weges zeigen.

Und wie denn?

5. Wie gelangt man zu diesem höheren Wissen?

Es muss zu dieser höheren Erkenntnis, welche durch die Theosophie

verheissen wird, einen besonderen Weg geben, einen andern als
der Glaube und einen andern als das Wissen im gewöhnlichen Sinne.
Der Glaube will zu seiner Erkenntnis gelangen durch demütige
und vertrauensvolle Annahme dessen, was ihm an höchster Wahrheit
entgegenkommt, also durch ein Erlebnis, das Wissen zu der seinigen

durch begriffliche Verarbeitung und Ordnung von Erscheinungen,

die ihm in der natürlichen Welt begegnen, also durch das,

was man Denken zu nennen pflegt. Wie gelangt die Theosophie zu
der ihrigen?

Die Antwort lautet: durch das Schauen. Es gibt eine Fähigkeit,

nicht bloss an dem Aussenwerk der Dinge herumzumachen, wie
die Wissenschaft, oder sich mit einer Ahnung von ihrem Wesen
zufrieden zu geben, wie der Glaube, sondern in dieses Wesen selbst
einzudringen, ja sogar mit ihm völlig eins zu werden und es so v:u

fassen wie es ist, unmittelbar, zentral und mit absoluter Sicherheit,
sodass Erleben und Denken sich verbinden und der Idealismus
zugleich höchster Realismus wird. Diesem Schauen enthüllen sich Gott,
Welt und Mensch in ihrem innersten Kern.

19



Ist das etwas neues? Redet nicht die Mystik und die sogenannte
spekulative Philosophie auch von einem solchen Schauen oder, wie
man sich häufiger ausdrückt, von der Intuition, der sich Wesen
und Sinn der Dinge kund täten? Was meint denn die Theosophie
besonderes?

Sie hat tatsächlich etwas besonderes, Ihr Schauen ist anders als

das der Mystik und Philosophie: es ist realistischer, handlicher, es

ist Erleben und zwar in einem massiven Sinn. Wir können es

so ausdrücken: Mystik und Philosophie erschauen die Geisteswelt,
die Theosophie aber die Geisterwelt. Das Schauen der

Theosophie ist ein Eindringen in die Geisterwelt, eine Begegnung mit
dieser Welt, eine Wanderung durch sie von ihren Vorhöfen bis ins

Allerheiligste, ähnlich der Wanderung Dantes durch Hölle, Fegfeuer
und Paradies. Dies Schauen ist eine Gabe ganz besonderer Art. Es

ist zunächst nicht jedermanns Sache, sondern etwas sehr Aristokratisches,

Es ist der Vorzug der Eingeweihten, das heisst, gewisser

Geister von höherer Natur, die entweder geradewegs aus der
oberen Welt herniedergestiegen sind, um der unteren Licht und
Hilfe zu bringen oder die sich auf einem langen und schweren Weg
aus der irdischen Dunkelheit in die Regionen der Geisterwelt
emporgearbeitet haben.

Denn möglich ist der Weg insofern für jedermann, als er jedem

offen steht. Freilich ihn allein und ohne Führer zu gehen, wäre
eine Vermessenheit, die sich furchtbar rächen müsste, vorausgesetzt,
dass man allein wirklich ein Stück weit kommen könnte; denn der

Weg ist voll Versuchung und Schrecken. Es muss vielmehr der Schüler

den Meister, der Einzuweihende den Eingeweihten zum Führer
haben. So wird von vornherein der Unterschied zwischen Esoterikern,
das heisst, in die eigentliche Wahrheit Eingeführten, und Erotikern,
das heisst, noch draussen Stehenden, geschaffen, der für diese Denkweise

tief charakteristisch ist und von dem der von Gebildet und

Ungebildet oder von Lehrer und Schüler im gewöhnlichen Sinn, nur
einen Schatten bildet.

Das Beschreiten dieses Weges geschieht nun so, dass es von Stufe

zu Stufe, von Offenbarung zu Offenbarung geht. Es ist dabei an feste

Bedingungen geknüpf, die zum Teil moralischer Natur sind. Der Schüler
beginnt mit der Übung in der Mediation, das heisst, der stillen und

20



andächtigen Versenkung in das innerste Wesen der Dinge. Er arbeitet
vor allem auch an seiner sittlichen Reinigung und Vervollkommnung,

an der Überwindung von Leidenschaft und Sinnlichkeit,
besonders aber der Selbstsucht, kurz, an der Befreiung seiner Seele

aus ihren natürlichen Banden. Enthaltung von Fleischgenuss und
geistigen Getränken, Fasten und andere Askese mögen ihn darin
unterstützen. In dem Masse, als so seine Seele frei wird, schaut sie

auch die Seele, das heisst die Geisterwelt. Die den Sinnen gegebene
Welt verwandelt sich nach und nach und tut ihr Geistwesen kund.
Aus Bäumen und Tieren werden Geister. An Stelle des physischen
Leibes tritt der Aetherleib und Astralleib, der ganz andere Organe
besitzt als jener. Es enthüllt sich der höhere Sinn des eigenen
Lebens, das Karma, das heisst die Reihe der schon erlebten Geburten

und Tode; das Geheimnis von Geburt und Tod selbst wird
durchsichtig. Zuletzt befreit sich die Seele nicht nur im Traum, sondern
auch im Tagesbewusstsein von dem Gefängnis des Körpers und nun
ist sie vorbereitet, den «Hüter der Schwelle» zu erblicken, der ihr
die Türe zu den Geheimnissen der übersinnlichen Welt öffnet, sie
aber auch davor warnt, diese anders zu brauchen als für die Erlösung

der Brüder.
Das ist das Schauen der Theosophie. Man sieht klar, das das etwas

ganz anderes ist, als die Intuition der Mystik und Philosophie oder

gar das Gottschauen, von dem die Bibel redet. Es ist darum ganz gut,
dass für jenes ein eigener Ausdruck gebraucht wird. Dieses Schauen

ist Hellsehen, das heisst die Öffnung eines ganz neuen Organs
für die Erkenntnis der Dinge. Die ganze Methode aber nennt sich
darum Occultismus, das heisst Geheimwissen; es ist ein
geheimer Weg zu den letzten Geheimnissen des Alls.

6. Wozu soll dieses höhere Wissen dienen?

Aber wozu denn soll ein Mensch sich die ungeheure Mühe geben,
diesen langen, schweren, gefährlichen und im Grunde wenig aussichtsvollen

Weg — denn wenige sind es, die ihn finden — zu versuchen?
Die Antwort liegt auf der Hand: um sein Heil zu gewinnen.

Die Theosophie ist ein Heilsweg. Er ist eine gewissen Gründen
der Taktik entsprungene Täuschung oder auch eine Selbsttäuschung,

21



wenn man das leugnet. Sie ist einer der typischen Heilswege, auf die

je und je der seine Erlösung suchende Menschengeist gewiesen wird.
Und worin besteht dieses Heil?
1. Es besteht in einem Wissen vom Sinn des Lebens und des Todes.

Was quält den Menschen mehr als die scheinbare Sinnlosigkeit seiner
Existenz? Sie ist eine tiefe Finsternis, die seine Seele ersticken will.
Was ist das Leben, was besonders der Tod? Was ist der Sinn meines
Schicksals? Hat es überhaupt einen Sinn? Warum diese Rätsel, diese

Widersprüche, diese Leiden, diese Ungerechtigkeiten, diese ganze
Tragik des Menschenloses? Gesunder Menschenverstand, Philosophie,

Wissenschaft und Glauben haben sich — so scheint es —
vergeblich bemüht, darauf eine befriedigende Antwort zu geben. Die
Theosophie aber hat den Schlüssel. Sie sagt: «Dein jetziges Schicksal ist die

Folge eines früheren Lebens; deine Leiden sind Busse für dort
begangene Schuld; alles, alles, was du bist und erlebst, ist notwendig
und sinnvoll; denn es ist die Auswirkung des ewigen Gesetzes, der
sittlichen Weltordnung (Dharna). Du musst dich ehrfürchtig darin
fügen. Dies kann dir nicht schwer werden. Denn du weisst ja, dass du

weiter wanderst, durch einen neuen Tod in ein neues Leben, in dem
du die Frucht des vorhandenen erntest und wo du, wenn du dieses

recht verstanden und gelebt hast, befreit von vielem, was dich jetzt
belastet, aufatmen wirst im Licht, um dann weiter zu steigen, in noch
höheres Licht hinein, Gott entgegen, der Gottwerdung entgegen. So

wird dein Leben leicht und versöhnt. Der Tod aber, was hat er noch
für Schrecken? Du stehst ja schon über ihm; denn du hast ihn nicht
bloss verstanden, sondern schon durchgemacht — und zwar vielmal.
Du weisst: nicht ist das Leben der Tag und der Tod die Nacht,
sondern umgekehrt der Tod das Aufstrahlen des vollen Tages.»

2. Das Heil besteht sodann in einem wirklichen Wissen von der
Welt, von der Natur und Geschichte in ihrem letzten, verborgenen
Sinn. Welch eine Erlösung wieder! Denn was quält uns mehr, als

dass die Welt so undurchsichtig ist, so sinnlos scheint, so fremd,
geistfeindlich, materiell auf uns lastet? Wieder hebt die Theosophie den

Schleier. Sie offenbart uns den Sinn der Welt. Sie zeigt, dass sie

Geist ist, also unserm Geiste verwandt; sie zeigt, wie sie eine
Geisterwelt ist, die von Gott ausgehend in immer weiteren Ringen sich

ausbreitet und so die ganze unendliche Wirklichkeit bildet, und sie

22



zeigt, wie dieser ganze Prozess ein riesiges Drama ist, worin der
Mensch eine zentrale Rolle spielt und sein Schicksal gewebt, seine

Erlösung geschafft wird. Sollte dies ihn nicht unendlich befreien,
erheben, beglücken? Faust hat ja nun seine Antwort bekommen.
Auch die Osterfrage! Denn alle letzten Geheimnisse der Religion
werden von der grossen Sonne dieser Erkenntnis erleuchtet, bestätigt

und vertieft.
3. Denn das letzte Wort dieses Heils ist ja Gott. Theosophie ist

Gotteserkenntnis, Gottesweisheit. Der Gipfel des Heils ist, Gott zu
erkennen, Gott zu schauen, nein, Gott zu werden! Denn nach
der ganzen Art des theosophischen Wissens kann der Mensch Gott
nur schauen in dem Masse, als er Gott wird. Und hier stossen wir
sozusagen auf das innerste Herz aller Theosophie und enthüllen ihr
vor den Uneingeweihten sorgfältig gehütetes Geheimnis: sie ist ein
Weg zur Vergottung, Gottwerdung des Menschen. Und zwar ist es

nun eben das Wissen, das dieses Höchste verschafft. So lange der
Mensch bloss auf den Glauben angewiesen ist, oder auf die dürftige
Abschlagszahlung der weltlichen und natürlichen Wissenschaft, so

lange bleibt er abhängig, ist er ein Sklave oder ein Kind; erst das Wissen

macht ihn frei. In einem gewissen Grade tut dies schon jenes
niedere Wissen, das höhere Wissen aber gibt ihm die Freiheit Gottes,
macht ihn zum Gott. In diesem höheren Wissen erkennt sich Gott im
Menschen, kommt Gott im Menschen zu sich. Das Versprechen der
Schlange ist erfüllt: Eritis sicut Deus, Ihr werdet sein wie Gott. So

wird Theosophie Anthroposophie! Wer diesen Gipfel erstiegen hat,
durchschaut mit göttlichem Blick und schon wer hinaufklimmt mit
entsprechend steigender Helligkeit das innerste Geheimnis aller
Wirklichkeit vom Grössten bis zum Kleinsten. Und zum Wissen
gesellt sich die Macht. Wer alles weiss, kann alles. Die Theosophie
wird zur Magie, das Geheimwissen zur Geheimkunst. Aller
«Aberglaube» der Jahrtausende wacht auf und bekommt sein Recht.

4. Sollen wir noch hinzufügen, dass der Mensch in dem Grade, als

er diesen Pfad hinansteigt, auch sittlich erlöst wird? Er muss
allerdings auch schon sittlich wachsen, um ihn hinansteigen zu können,

aber es besteht hier natürlich eine Wechselwirkung: im Steigen
wird er befreit von Leidenschaft, Verwirrung, Befangenheit; er wird
entselbstet und doch erst recht Selbst; er wächst in der Reinheit und

23



Güte, bis er als strahlender Heiliger in der Geisterwelt leuchtet und
ein Erlöser der Brüder werden kann.

Das ist das Heil, das durch das höhere Wissen der Theosophie
geschafft werden soll.

7. Was weiss denn die Theosophie?

Worin besteht nun aber genauer das Wissen der Theosophie?
Was ist's, das sie uns über Gott, Welt und Mensch zu sagen hat?

Als Antwort auf diese Frage taucht ein ganz bestimmtes Bild vor
uns auf, das seit den ältesten Zeiten in allen wesentlichen Zügen sich

gleich geblieben ist. Es ist, um es gleich zu sagen, eine Mythologie,
das heisst eine unendliche Welt von Bildern und Gestalten, die

den Sinn von Natur und Geschichte darstellen sollen. Es wird zuerst
den Blick in den «Himmel», das heisst, die Welt der Gottheit selbst,
eröffnet und gezeigt, durch welchen Prozess es zur Erschaffung einer
Welt kommt. Diese Erschaffung ist in Wirklichkeit eine Entwicklung,

das heisst, ein fortschreitendes Ausströmen von Welten und
Geisterreichen und Aeonen aus dem Urschosse der Dinge. Gleichsam
als letztes Glied in dieser Kette erscheint der Mensch, Er ist also

Bürger eines Geisterreiches, nicht Spross des Tierreiches. Eher ist
das Tier aus ihm entstanden, sozusagen als Abfallsprodukt beim
Werden des Menschen, als umgekehrt der Mensch aus dem Tiere.
Überhaupt bildet diese Art von Entwicklung zunächst eine absteigende

Linie: nicht steigt der Geist aus der Materie auf, sondern
die Materie entsteht aus dem Geist; sie ist gefallener Geist. Es geht
von oben nach unten; die ganze Schöpfung ist Abfall. Aber allerdings

kommt es dann wieder zu einem Aufstieg. Aus der höhern
Welt steigen die Erlöser in mannigfacher Gestalt, als Helden, Priester,

Gesetzgeber, Denker, Künstler, herunter zu der armen Menschheit,

bringen ihr Licht und führen sie auf geheimnisvollen Wegen
wieder zurück zu ihrem Ursprung, freilich als eine durch diese
Wanderung nun auch bereicherte.

Stellt sich also schon die theosophische Entwicklung der Welt
durch die Natur zum Menschen anders dar, als die uns heute
gewohnte, so vollends die Geschichte, Wie dem heutigen Menschen
eine Menge von Gestaltungen vorausgegangen sind, von denen unsere

24



Naturwissenschaft nichts sagen kann, nicht tierische, aber gleichsam
vormenschliche, zum Teil übermenschliche, zum Teil untermenschliche,

so kennt die Theosophie auch einen Geschichtsverlauf, dem

gegenüber der uns vertraute nur wie ein Schattenspiel erscheint.
Sie erzählt von versunkenen Kontinenten mit Rassen voll hoher
Kultur und von ungeheuren Katastrophen, worin sie

untergegangen sind; sie eröffnet den Blick auf neue, über die jetzige
Weltperiode hinausgehende Entwicklungen voll phantastischer
Grossartigkeit. Charakteristisch ist der Form nach eben diese

Gliederung der Geschichte in gewaltige Perioden, von denen

jede ihren besonderen Sinn hat, dem Inhalt nach aber der
Gedanke, dass diese Entwicklung aus einem Zustand der kindlichen
und traumhaften Unmittelbarkeit des Lebens, die zugleich Gebundenheit

bedeutet, über die Stufe des Verstandes und der Wissenschaft,
die ein Erwachen zur Freiheit sind — und freilich auch eine
Entfremdung von der Wahrheit bedeuten können —, zu einer Stufe des

Schauens, das zugleich unmittelbar und frei ist. Mit anderen Worten:
die Geschichte wird dargestellt als Abstieg des Menschen von Gott
und als Wiederaufstieg zu Gott.

Eine besondere Rolle spielt dabei selbstverständlich die Religion.

Die verschiedenen Religionen werden verstanden als eben-
soviele Versuche der höheren Wesen, die ja die ganze menschliche
Geschichte sichtbar oder unsichtbar leiten, die Menschheit auf ihrem
Weg zum Lichte weiter zu führen. Die Mythologie ist nicht
bloss Gebilde dichtender Phantasie, sondern Realität, wirklich
geschehene, wenn auch später oft missdeutete Geschichte. Ihren
Mittelpunkt haben alle Religionen, das Christentum inbegriffen, im M y -
s t e r i u m das heisst, in Geheim-Gottesdiensten und entsprechenden

Geheimlehren, deren Quintessenz die Dreieinigkeitslehre ist. Der
Sinn des Mysteriums selbst aber ist die Überwindung des Todes durch
die Vereinigung mit der Gottheit, die Gottwerdung durch die Erlangung

göttlichen Wissens und göttlicher Macht.
Im Mittelpunkt dieser ganzen Entwicklung steht das Wesen, das

die an das Christentum anknüpfenden Theosophen Christus nennen.

Es ist der Mensch werdende Gott. Unter den mannigfachsten
Namen tritt er auf: als Krischna bei den Indiern, als Tao bei den
Chinesen, als Logos bei den Griechen, als Mithra bei den Persern,

25



immer aber ist er das eine Prinzip der Gott-Menschheit, besonders
des sterbenden und auferstehenden Gottes. Es ist auch die Seele der
Natur und die Sonne ihr sichtbarer Ausdruck. Dieses Prinzip ist mit
dem Menschen Jesus eine zeitweilige Verbindung eingegangen,
aber alle Ereignisse des Lebens Jesu sind kosmische Vorgänge
und im ganzen Kosmos symbolisch vorgebildet, besonders das Kreuz,
alle christliche Wahrheit aber allüberall schon irgendwie vorhanden.

Das ist, in seinen Grundzügen erfasst, das Weltbild der Theosophie.

Es entsteht die Frage: Woher wissen die Theosophen denn das

alles? Die Antwort lautet: Eben durch das Hellsehen! Das sind
die Dinge, die die «grossen Eingeweihten» schauen. Ihr erleuchteter
Blick dringt in alle Tiefen der Natur und alle Theorien der Vergangenheit

und Zukunft. Sie lesen die «Akascha-Chronik», und teilen daraus

mit, was ihnen nützlich scheint.1) Vielleicht, dass von ihnen aus
eines Tages das höhere Wissen für alle Menschen die ganze sichtbare

und unsichtbare Welt erhellt, womit sie aufglänzt in der
Herrlichkeit der in ihr verkörperten Gottheit.

Es soll ja — besonders nach der Anthroposophie — auch die
Wissenschaft dadurch fortgeführt und auf eine höhere Stufe gehoben
werden. Soziale Erkenntnis soll von dieser Quelle ausströmen und die
Welt umgestalten. Die Pädagogik, die Religion, die Kunst sollen von
hier aus Erneuerungen erfahren, die ganze Kultur eine bessere
Gestalt und Begründung erhalten.

Auch die Religion, — Darüber noch ein Wort.

8. Theosophie und Religion.
Wie verhält sich die Theosophie prinzipiell zur Religion? Wir haben

sie einfach als eine Art von Relgion dargestellt. Das lassen besonders

die Anthroposophen nicht gelten. Sie erklären, die Anthroposophie
wolle nur eine Weltanschauung, einen allgemeinen Rahmen für die

ganze Kultur schaffen. Darin könnten sich dann die Religionen einordnen.

Die Religion ersetzen wolle sie nicht. Wohl aber könne sie

eines der schwersten Probleme der Kultur lösen, indem sie eine
Versöhnung von Glaube und Wissen herbeiführe. Auch könne sie dem

Glauben eine Stütze sein gegenüber Materialismus und Naturalis-

') Es gibt z. B. von Steiner solche Offenbarungen aus der „Akascha-
Chronik", offenbar in grosser Zahl. Der Verfasser kennt eine Anzahl davon.

26



mus, indem sie ein Weltbild schaffe, worin er atmen und sich wohl
fühlen dürfe. Also nicht Herrschaft und nicht Gegnerschaft, sondern
Freundschaft und Bundesgenossenschaft!

Was sagen wir dazu? — Wir wiederholen, dass das nach unserer

Meinung Täuschung, vielleicht bloss Selbsttäuschung ist. Dass

die Theosophie im allgemeinen Religion ist, haben wir gezeigt, Aber
auch die Anthroposophie ist es, soweit sie etwas besonderes, eine

«Sophie», eine Geheimlehre, ist. Die Behauptung, sie sei es nicht, ist
beinahe eine Ausflucht zu nennen, Sie mag den Religionen erlauben,
sich in einem eigenen Kämmerchen des grossen Gebäudes, das sie

erstellt, einzurichten, aber dieses Kämmerchen trägt den Stil des ganzen

Gebäudes und unterliegt seinem Gesetz, Die Religion ist für
die Theosophie jeder Art (auch die Anthroposophie) eben —
Theosophie. Die ganze Art der Theosophie, die Welt zu erklären, um-
fasst selbstverständlich auch die Religion, So muss es prinzipiell
sein und so ist es tatsächlich. Das haben wir gezeigt und könnten
wir mit Leichtigkeit weiter bis ins Einzelste hinein zeigen.

Vielleicht ist es noch genauer, wenn wir sagen, dass wir es in der
Theosophie mit einer ganz bestimmten religiösen Methode
zu tun haben. Jedenfalls aber handelt es sich nicht um eine sozusagen

neutrale Weltanschauung, in die man nach Belieben etwa das

Christentum einfügen könnte, ohne dass sein Sinn dadurch
entstellt würde. Es bleibt ja zu untersuchen, wie es sich damit verhält,
gewiss ist aber von vornherein, dass eine religiöse Methode zu einer
bestimmten Religion gehört, ja die Hauptsache daran ist. Denn was
ist wesentlicher für eine Religion als ihre Auffassung vom Heilsweg?

In diesem Sinne sagen wir, die Theosophie sei eine Religion,
Wir haben also zu fragen, ob diese Religion vielleicht das Christentum

oder mit ihm wenigstens wahlverwandt, oder von ihm verschieden,

ihm vielleicht gar entgegengesetzt ist.

III. Ergebnis.

So steht die Theosophie vor uns als eine ganz bestimmte, genau
umrissene Erscheinung, Nun hebt sie sich von der Wissenschaft und

Philosophie, wie von der Mystik und dem Spiritismus scharf und
deutlich ab. Nun können wir uns mit ihr auseinandersetzen,

27



Zweierlei wird man zugestehen müssen: Einmal, dass wir
versucht haben, diese Erscheinung mit Gerechtigkeit und Liebe, ohne

Kleinlichkeit oder wohlfeile Karikatur darzustellen; sodann, dass es

eine grossartige Erscheinung ist, eine der gewaltigsten Geistesmächte,

die von alters her um den Preis der Wahrheit ringen, eine

Erscheinung, die kühne und tiefe Geister zu bezaubern vermag. Wir
haben es, falls es ein Gegner sein sollte, mit keinem verächtlichen zu
tun. (Fortsetzung folgt.) L. Ragaz

Gemeinschaft
Eine Forderung und eine Verheissung.

In Gemeinschaften tritt die Menschheit aus den verhüllenden
Nebeln der Vorgeschichte in die ungewissen Breiten der Urgeschichte,
in Gemeinschaften des Blutes, der Sippen, der Stämme. Einzig mit
Hilfe dieser Gemeinschaften vermag sich, was der Einzelne nie
vermocht hätte, die Menschheit im Unwegsamen der damaligen
Umwelt zu behaupten, vermag sie das Unwegsame zu lichten und die
Menschheit in die verhältnismässige Sicherheit späterer Zustände
hinanzuführen.

Wo sich dann — mit infolge dieser Sicherheit — im Verlauf der
Geschichte diese urtümlichen Gemeinschaften auflösen, hebt ein
Sehnen an nach Gemeinschaften höherer Art, die die Menschheit als

ihre wahre Heimat empfindet, Heimat, die sie in der Vergangenheit
besessen und verloren, und die ihr für die Zukunft verheissen.

Sehnen, dem die Seele des Guten einmündet in die Gemeinschaft
der Verklärten. Sehnen, dem die Seele des Bösen ausgestossen wird
in die Vereinzelung der Verdammten, hinunter in die Hölle, wo jeder
in eine besondere Qual gebannt, auf eine besondere Folter gespannt
erscheint, wo hilflose Wut des Gequälten sich gegen alle andern

richtet.
Hölle — Zerrissenheit und Chaos. Himmel — Gemeinschaft und

Harmonie.

Zerrissenheit.
Sind Ausschliessung aus der Gemeinschaft und Hölle einander

gleichzusetzen, so müssen wir sagen: wir leben heute in tiefern Höl-

28



waren, ganz wunderbare Uebereinstimmung in liebsten und innersten
Gedanken. Ewald, der meines Wissens von Beruf Philosoph ist, gehört jedenfalls

theoretisch und praktisch zu den bedeutendsten und zukunftsvollsten
Vertretern der Sache, der wir dienen. Die Beziehung zu jenem österreichischen

Kreise von Gesinnungsgenossen, die in Salzburg ihr Zentrum haben,
ist für uns vom höchsten Werte. Das Büchlein Ewalds ist gar sehr
geeignet, sie herzustellen. Aus einem sehr persönlichen und sehr
praktischen Ringen um die Wahrheit Christi entstanden, ist es ein Becher
der Erquickung. L. R.

Sprüche von Zwingendorf.
Es ist dem menschlichen Gemute schon so: es ist nicht gern für sich,

es lehnt sich gern an.
*

Es ist wohl kein Kind Gottes in der Welt, oder es hat Banden, Brüder,
Schwestern nach unserm Sinn und Gebrauch. Kein natürlicher Mensch
kann leben ohne dergleichen Gesellschaft in seiner Art.

Mein Herz ist auf Gemeinschaft gerichtet.

Alle Gemeinschaft, die bloss auf Uebereinstimmung der Meinungen und
Formen ohne Aenderung des Herzens sich gründet, ist eine schädliche Sekte.

Redaktioneile Bemerkung.
Zu unserm grössten Verdruss konnte das letzte Heft infolge schwerer

technischer Störungen nicht einmal am Ende des Monats erscheinen,
geschweige denn, wie geplant war, früher als gewöhnlich. Wir bitten die

Leser, diesmal noch Nachsicht zu üben und werden unser Möglichstes
tung, dass Aehnliches nicht mehr vorkomme. Die Redaktion trifft keine
Schuld. Allfällige Reklamationen in bezug auf Spedition der Hefte und
Aehnliches sind an den Rotapfel-Verlag, Erlenbach (Zürich),
zu richten.

Druckfehler-Berichtigung
In den Aufsatz: «Reich Gottes oder Theosophie» sind ohne Schuld

des Verfassers zwei sinnstörende Druckfehler gekommen. Es muss Seite 20,
Zeile 9 von unten nicht «Erotiker» heissen, sondern «E x o t e r i k e r», und
Zeile 1 von unten nicht «Mediation», sondern «Meditation».

112


	Theosophie oder Reich Gottes? I., Nun werden sie Theosophen! ; II., Was ist und was will die Theosophie? ; III., Ergebnis
	Anhang

