
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 15 (1921)

Heft: 12

Artikel: Blumhardt, Vater und Sohn (Schluss). V., Bad, Boll, ein Zion Gottes ;
VI., Die menschliche Erscheinung ; VII., Wirkung, Enttäuschung,
Erfüllung ; VIII., Ausblick und Aufgabe ; Blumhardt-Worte

Autor: Ragaz, L. / Blumhardt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134831

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134831
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 456 —

unserer Welt nur seine Welt wirklich ernst nehmen? Dn kommt
uns nun eben die Weihnacht zu Hilfe, — sie ist uns eine Bürgschaft
für diese Hoffnung. Die Weihnacht bezeugt uns, daß die neue Welt,
auf die wir hoffen, nicht nur eine schöne Idee ist, sondern dast sie

in Christus bereits Fuß gefaßt hat auf dieser Erde. Cliristus ist ja
geboren! — der Kommende ist zugleich fchon der Gekommene,
es gibt bereits Gottesreich „mitten unter euch". „Das Wort ward
Fleisch und wohnte unter uns, und wir sahen seine Herrlichkeit,
eine Herrlichkeit als des eingeborenen Sohnes vom Vater, voller
Gnade und Wahrheit." Me Herrlichkeit aber, die da sichtbar geworden
ist, strahlt durchs die Jahrhunderte und keine Verdunkelung um uns
her vermag diefes Strahlen auszulöschen. Wir stehen mit unserer
Adventshosfnung nicht in der Luft, sondern auf dem festen Funs
dament, das Jesus Christus >auf Erden gelegt hat. So feierin
wir freudig unser Weihnachtsfest'und stärken uns an der Botschaft/
daß Christus auf Crden erschienen ist. Von Weihnachten müssen wir
immer ausgehen, ^ mit dieser frohen Botschaft beginnt ja das
neue Testament uud alles Lebeu im neueu Bunde. Aber, wie
schon einst die Weihnacht jene Hoffnung entzündete, welche das

ganze neue Testament durchzieht, so stellt die vergangene Weihnacht
auch uns in die Erwartung, daß sich das noch vollende, was von
der ersten Weihnacht As Verheißung über der Erde aufleuchtete'.
Und wie einst das echte Weihnachtserleben die ersten Christen
hoffend und betend nach einer neuen Ankunft des Herrn ausschauen
ließ, so muß auch unser Weihnachtserleben uns wieder zu jener
Bitte führen, in der bezeichnender Weise das neue Testament
ausklingt und in der sich das Warten auf den Herrn so ergreifend,
'ausspricht: „Ja komm, Herr Jesu!" R.Lejeunc.

V. MS »oll. ein Sion «ottes. Schluß.)

M » «ir haben von der „Botschaft" Blnmhardts, des Vaters und des

UHH Sohnes, geredet. Aber wir haben wiederholt mit Nachdruck
darauf hingewiesen, welch' ein Irrtum es wäre, wenn wir uns

diese als eine Sache für stch vorstellten, eine ausgedachte Lehre, eine Theorie,
ein System. Nichts war ihrem Wesen fremder. Auch in dieser Beziehung
erivahrte sich an ihnen jenes Wort: „Das Reich Gottes stehet nicht
in Worten, sondern in Kraft". Wohl waren sie beide auch Denker
von originaler Kraft; wohl ist eine ganze Welt von neuer Erkenntnis
ihnen entquollen, wohl ist ihr Kampf stets auch eiuer der Gottes Reich
suchenden Gedanken .gewesen. Aber dieses Denken und seine Frucht
bildeten eine völlige Einheit mit dem Tun mnd Erleben von ,Gott her.
Es wurde dem Trachten nach dem Reiche Gottes „hinzugefügt". Es



— 457 —

war auch daran, wie an allem übrigen, kein menschliches Machen und
Konstrnieren, sondern ein Wachsen und Quellen, ein Geborenwerden
aus Gott, wenn auch unter Schmerzen. Darum haben diese
Gedanken eine Selbstverständlichkeit die unmittelbar einleuchtende Wahrheit,

wie die Werke der Natur und die Wahrheit der Bibel. Diese
Denker hatten V ollmächt und werden ste bewahren. Ihr Reden war
Zeugnis von dem, was sie sahen rmd hörten, es war Wort vom
Herzen Gottes her. Es war Kraft und Tat, wie das Wort Jesn
Kraft und Tat war. Denn nicht nach Lehrwahrheiten ging ihr Sehnen

und Kämpfen, sondern nach Taten Gottes, nach dem Aufbreche»
und dem Durchbrechen seiner Wahrheit und Herrlichkeit in der Welt.

Dafür follte Bad Boll eine Stätte sein.
Was war denn Bad Boll? Es war, bevor es in Blumhardts

Hand kam, ein Bad wie ein anderes. Denn es fließt dort eine

schwefelhaltige Heilquelle, die feit alten Zeiten Kranke anlockte.
Zeitweilig war es auch ein königlicher Vergnügungsort gewesen, wo es

oft weltlich genug herging. Es ist ein großes, schloßartiges Gebäude,
nicht besonders anziehend, aber recht stattlich, mit einem stimmungsvollen

alten Park, in einer Gegend von eigenartiger Schönheit, Größe
und Harmonie. Das Haus lehnt sich an den Jurawald, dann kommen

weite Felder und Wiesen auf welligem Gelände und in der Ferne
ragen der Hohenstaufen und seine Nachbarberge. Ein Geheimnis liegt
nun auf dem Haus und seiner Umgebung und geht weit in die
Gegend aus. Jn der Nähe ist der Friedhof, wo die entschlafenen Kämpfer

und Kämpferinnen neben einander schlummernd der großen
Auferstehung der Welt entgegen harren, an die sie geglaubt und sür
die sie gekämpft — einer der erschütterndsten Orte auf Erden. Einige
neu entstandene Hänser, die Wohnungen von Gliedern des nächsten
Blumhardt'fchen Kreises, gruppieren sich um das Hauptgebäude, wie
eine Gemeinde um ihren Meister, alles wie von großen Taten, Kämpfen,
Erlebnissen zeugend und zugleich ausschauend uach dem hohen Tag Gottes.

Was wollte Blumhardt, der Vater, als er nach Boll kam und
was ist aus Boll geworden? Wir haben zu zeigen versucht, was
für ein großer Sinn darüber waltete, größer wohl, als Blumhardt
felber wußte. Damit, daß er von Möttlingen nach Boll zog und aus
dem Pfarrer zu einem Hausvater und Badebefitzer wurde, zog das
Reich Gottes mit ihm aus der Kirche in die Welt hinein.
Blumhardts Meinung war zunächst einfach, sich in freierer und mehr Menschen

zugänglicher Form mit dem, was Gott ihm gegeben und weiterhin

durch ihn fchaffen werde, zur Verfügung zu stellen. Es wäre aber
eine ganz falsche Meinung, daß Boll eine sogenannte G e b e t s h eil-
anstalt habe sein wollen oder gewesen sei. Es sollten allerdings
auch Kranke darin Zuflucht stnden, besonders solche, deren Leiden sich
der ärztlichen Behandlung entzog, und das ist denn immer auch
geschehen; aber darauf svllte stch sein Zweck nicht beschränken. Boll
svllte vor allem ein Vorposten des Reiches Gottes sein, ein Träger



— 458 -
der großen Hoffnung, ein Zeuge der Wahrheit Gottcs, ein Zion
unter den Menschen.

So war denn dieser Ort in erster Linie eine Stätte des Kampfes

um Gvtt und mit Gott, und nicht nur des Kampfes, sondern
auch des Sieges. Wohl an keinem Ort auf Erdeu ist so gekämpft
worden wie hier. Hier wurde die Sache Gottes als die eigenste und
einzige Angelegenheit empfunden, als eine Sache von Leben und
Sterben. Hier wurde um einen geisteskranken Knaben mit gleichem
Ernst gerungen, wie um das Schicksal der Welt, Handelte es sich

dvch beidemal um das Gleiche; denn im Kleinen sah man das Große
uud in jedem einzelnen Sieg über die Gott entgegenstehenden Mächte
eine Errungenschaft für das Reich Gottes. Hier regierte man die
Welt, indeM man vvr Gott um sie kämpfte. Hier wurden schreckliche
und freudige Geheimnisse erlebt, die der Schleier bedecken wird, bis
zu jenem Licht, das alles offenbar macht; hier taten sich Wege der
Hilfe für alle Menschen auf, die eines Tages vielen gangbar fein
werden. Aus Nähe und Weite kamen die Menschen, Rat und Hilfe
für Leib und Seele suchend; sie kamen in Person, oder auch durch
Brief und Telegramm, und indem man mit ihrer Not kämpfte,
kämpfte man, wie gesagt, mit der Not, die auf der ganzen Welt liegt.
Immer geschahen „Wunder", bald offenbar, bald im Verborgenen.
Oft genügte ein telegraphisches Wort, oder ein bloßes Gedenken, um
verzweifelte Krankheit zu heilen vder schwerste seelische Not zn heben.
Es ging eine Heilandskraft aus von Vater und Sohn. Auch die

ganze Stätte umfing eine Atmosphäre, der keiner sich entziehen konnte,
dessen geistige Sinne nicht erstorben waren. Man wurde fast
unmerklich in eine andere Welt hinein gezogen, das Reich Gottes mit
seiner Kraft rmd Wahrheit wnrde gleichsam den Sinnen spürbar; man
empfand seine großen Realitäten als das Sicherste des Sicheren und
ivurde mächtig mitgenommen in seine Kämpfe und Hoffnungen.
Und über der ganzen Gegend waltete geheimnisvoll ein großer Friede
Gottes. Gott war nahe als Herr und Vater und seine Kräfte sichtbar

und greifbar. Auch die Nöte des privaten Lebens hellten sich auf.
Lösungen schwieriger Verhältnisse und Probleme geschahen oder
kündigten sich aus Vollmacht an; wv dies aber nicht möglich war, da
wurden sie in den Dienst des Reiches gestellt und damit geadelt.

Jn diesem Rahmen fand auch die Verkündigung durch das

Wort statt. Sie war ganz natürlich, weltlich, realistisch,
selbstverständlich. Alles Leben dieses Hauses galt selbstverständlich dem

Reiche Gottes uud darum brauchte es keine besondere religiöse Form.
Jeder Gruß war ein Segen. Jede häusliche Arbeit Gottesdienst. Jedes
Wort ein Lob Gottes. Man hatte keine andere Angelegenheit als
die Sache Gottes. Darum war alles Heilige natürlich und alles Natürliche
heilig. Darum brauchte man keine besondere Religion. An die schöpfungsmäßigen

Formen des Lebens knüpfte sich alles Reden vom Höchsten.
Die „Andacht" schloß sich an das Essen an; sie war das Wort

des Familienvaters an die große Familie. Die „Predigt" war die



— 4Û9 —

Aussprache der Gemeinde Gottes über Gottes Sache und ihre Erlebnisse,

ihre Aufgaben. Das Gebet war das Reden mit Gott und
Schreien zu Gott aus Arbeit und Kampf, Freude und Leid. Das
Gespräch des geselligen Zusammensein wurde zur Verhandlung der

Fragen und Aufgaben des Reiches Gottes. Es war das Herz des

Zusammenlebens. Jn Ernst und Scherz, frei aus dem Augenblick
uud doch ans Gottes Hand, wurde hier das Höchste gesucht, empfunden,

genossen. Das Himmelreich wurde, ungesucht im Sinne des
Neuen Testamentes, Festmahl uud Liebesmahl (Apape). Gottesweisheit

und Gottesreichtum strömte mit Schöpfungsfülle in wunderbarer
Verbindung von Ernst und Humor, Heiligkeit und Natürlichkeit, Tief-
sittu und Kindlichkeit aus der geöffneten Seele des Meisters, alles
Leben überströmend, der Sonne gleich Kleinstes ivie Größtes berüh-
reiid und verklärend; Christuslicht strahlte in alle Geheimnisse und
Tiefen der Welt. So wurde das Reich Gottes in die Welt
übertragen; sv wurde cs Wirklichkeit.

Das ganze Leben des Hauses war iu diesem Sinne weltlich.
Dazu trug auch der Umstand bei, daß mit dem Bade eine große
Landwirtschaft verbunden war. Boll war insofern auch ein großer
Gutshof. So hatte auch das Bad durchaus nicht den Charakter einer
geistlichen Anstalt. Es war, besonders später, äußerlich ganz wie
ein Gasthaus, wo kommen konnte, wer da wollte. Man aß zusammen,
unterhielt sich, genoß die herrliche Natur. Keiu geistlicher Anstrich,
kein „frommer" Ton, kein steifer Ernst, am wenigsten die saure Miene
eines gewissen Pietismus. Alles frei, hell, natürlich, froh, steghaft.
Auch kein Ersatz des Materiellen und Leiblichen durch „Frömmigkeit"
uud Bibelsprüche, sondern alles gut und bei aller Einfachheit reichlich,
ein Sinnbild der Freundlichkeit des Reiches Gottes. Aber inmitten
dieses Weltlichen doch nur ein Herz und eine Seele: das Reich Gottes.
Kein Streit, oder doch bald sich auflösend in dem Frieden Gottes.
Reiche nnd Arme, Junge uud Alte, „Positive" und „Liberale",
Gläubige und Gottlose, Gräfinnen und Dienstmädchen, Bürgerliche
und Sozialdemokraten — alle fühlten sich an diesem Orte gleichmäßig
daheim, und alle als gleich.') Gottes Herrschaft breitete sich darüber
aus und brachte damit alles Menschliche zu Ehren aber auch zum
Schweigen. Gottes Wille galt und damit wurde der Mensch frei,
demütig und ehrfürchtig.

Das alles war nicht von selber gekommen. Es strömte freilich
wie vvn selbst aus vvn dem Heiligen, das in denen lebte, welche im

Für den im schönsten Sinne demokratischen Geist, der überall
waltete, mag ein kleiner Zug Zeugnis ablegen. Es bestand die Sitte, dasz bei der
Morgenandacht die auf das beireffende Datum fallenden Geburtstage von Gasten
oder abwesenden nahen Freunden des Hause«, wie die der Hausgenossen, erwähnt
wurden. Da wird nun einmal zuerst zweier Knaben gedacht, dann einer einfachen
»chweizerfrau und zuletzt noch einer Gräfin aus einem der ältesten und vornehmsten
deutschen Adelsgeschlechter, und das alles ganz ungesucht.



— 460 —

Mittelpunkt standen. Aber es war auch die Frucht schwerer, ins
Tiefste hineinreichender Kämpfe. Denn daß die gottfeindlichen Mächte
gerade diesen Ort am wenigsten ungestört ließen, fondern ihn auf
mannigfache Weise zu verderben trachteten, ist von vornherein
wahrscheinlich und dann auch in reichem Maße von außen und von innen
her auf menschliche und dämonische Weise geschehen. Aber die Kraft
der Ueberwindung war größer. Es kostete freilich eine heilige Energie
des Gott-Dienens, die unser halbes „christliches" Wesen nicht kennt,
cs kostete blutigen Schmeiß; aber es wurde gesiegt, das Zion Gottcs
gewahrt und dem Reiche Gottes diese Stätte auf Erden gerettet.
Aus diesem Allerheiligsten strömte dann der Gottesfriede in das ganze
Haus nnd weithin in die Welt.

LlumvatÄtUIotte.

Was Boll sein sollte. Mein Hans soll sein ein Haus der Verheißung,
wo jedes elende Geschöpf hinein kann und hineingestellt wird in die Verheißung.

Der „Gottesdienst" im Bad Boll. Da ich nnn einmal doch iu
meinem Hause nicht das größte Gewicht darauf zu legen veranlaßt wurde, daß ich

das, was ich bin, als Pfarrer bin, ich vielmehr freier mich bewegen möchte

als einfacher Hausvater so habe ich mich entschlossen, das was diesen

kirchlichen Charakter betrifft, von meiner Person wieder abzulösen. Ich glaube,
daß in noch wahrerer Weise sich das entwickeln wird in unserm Hause, was uns
doch hauptsächlich gerade jetzt in Anspruch nimmt, daß wir nämlich nicht bloß in
kirchlicher Haltung, in Versammlungen und Predigten, sondern im täglichen Leben

lernen, dem Reiche Gottes entgegen zu gehen, um Bahn zu machen dem Willen
Gottes an uns.

Nicht ein Erklimmen geistiger Höhen in Worten und Gedanken soll Gottesdienst

heißen bei uns, sondern das Leuchten der Herzen im Leibesleben und das
brennende Bemühen, da, wo gelebt wird, Gottes Ehre zu bezeugen; das sei unser

Gottesdienst Mit Boll sollte nicht eine neue Predigtstation, sondern eine Lebensstation

gegründet werden Lasset uns mit einander leben. Wir steigen gleichsam

von geistigen Höhen herunter auf den ganz einfachen Boden des Lebens
Alle Verhältnisse der heutigen Zeit schreien nicht nach Predigt und Redeschwall,

sondern nach Beispielen des Guten, nach Beispielen der Wahrheit,

B o l l s h ö ch st e r Sin n, „Er sehnte sich nach Rot, Jammer, Elend,
auch Not der Schuld und Sünde, die zu ihm herkomme und bei ihm liegen bleib '.

Und das ward ihm auch reichlich zu teil Aber vielleicht war auch das noch

nicht Blunchardts innerster und letzter Gedanke in der Auffassung des Bades Boll,
Er kam stch wohl vor etwa wie Abraham, der aus seiner geistigen Heimat
Möglingen, in der er so tiefe Wurzeln geschlagen, mit der Gabe seiner Hoffnungen
auswanderte in ein unbekanntes Land, er kam als ein Hoffender und sah auch in Bad

Boll, ja in demselben je länger je mebr alle göttliche Hilfe, die er Andern zugunsten

erfuhr, als eine Gabe, eine Kraft an, die aus dem, was kommen soll, vorausgegeben
sei. Ein Herd der Hoffnungen des Reiches Gottes zu sein, das war in seinen

Augen nicht die mindeste Benimmung des Bades Boll." Zündel: Blumhardt,



— 461 —

Freiheit von Boll. Vielleicht ist Gott auch einmal in Bad Boll,
aber ich weiß nicht. Ich bin bereit, augenblicklich fort zu fliegen, wenn Gott ruft.

Kein Böller-Christentum! Cs soll kein Boller-Christentum
geben, Gott bewahre uns davor; soweit es aber schon etwa geworden ist, so erkläre
ich das als Fleisch und Fleisch ist kein nütze Es soll nicht ein christlicher Stolz
aufkommen, sondern es soll ein christliches Nichts werden.

Boll eine Insel der Seligen. Es hat mir heute jemand
geschrieben, sie zu Hause nennen Bad Boll die Insel der Seligen. Das ist mir schr

zu Herzen gegangen und ich Hab gedacht: „Ja, wenn es nur so wäre!" Und ich

dachte, ich wollte daran denken und es einmal sagen. Wir haben nicht besondere

Lehren, kommen nicht mit besonderen Formen auf, aber wir wollen cin Volk der

Seligen sein. Alle die Hieher kommen, sollen etwas Seliges in uns fühlen. Dazu
möchte ich wenigstens ein Knecht Gottes sein

Ich hoffe, der liebe Gott läßt uns deswegen bestehen, damit ein kleines

Völkchen seliger Menschen auf Erden sei. Eine solche Seligkeit ist wie ein Licht,
dos mit ° .nen Strahlen weit, weit hinausdringt, auch wieder, weil es von Gott
ist, ganz unsichtbar und unverständlich. Aber die Strahlen der Sonne lassen sich

nicht zurückhalten. Es wird Tag, auch durch die Strahlen hindurch. Und so wird
es hell durch ein Volk Gottes, durch einen Knecht Gottcs, dcr in der Seligkeit
steht, der glücklich ist, in der Verbindung mit Gott zu scin. Dieser Knecht hat seine

Strahlen und sie sollen hinausgehen in alle Welt, so daß es überall in der Stille
kund wird: auch wir gehören zu Gott, auch wir sind bestimmt, selig zu werden

nicht erst wenn wir gestorben sind, sondern schon hier auf Erden,

Für Alle. Das soll dies Haus auch verkündigen: daß man in Bad
Boll nichts eigen hat, sondern alle Welt an allem teilnehmen darf, was etwa

Golt uns darreicht,

VI. vie menzckllcne Clsckeinung.

Dieser ganzen Art entsprach anch die menschliche Erscheinung,
fowohl des Vaters, wie des Sohnes Blumhardt, besonders aber des

Sohnes, von dem gerade hierin vorwiegend die Rede fein soll.'
Sein Auftreten war, wie gesagt, durchaus weltlich. Nichts vom

Pfarrer, wie man ihn so denkt; nichts von steifer Würde, von Salbung
oder Pathos. Niemand hätte besonders hinter dem Sohne einen

Pfarrer vermutet. Seine Erscheinung war mehr die eines Landedelmanns.

Auch Menschen, die den schwarzen Rock, wörtlich uud figürlich

verstanden, nicht lieben, konnten durch diese Weltlichkeit zuerst
überrascht werden. Andern war sie wohl etwa anstößig.

So war auch die Rede nicht „geistlich" oder theologisch oder
etwa fromm zurückhaltend, sondern durch und durch weltlich, gradaus,
natürlich, oft volkstümlich derb, iinmer voll Kraft uud Plastik. Alles
durch und durch natürlich, frei, schlicht. Kein Hauch vvn Pose. Alles
streng wahr, kein Anflug von etivas Unechtem. Wohl aber ein nie
versagender Humor, wie Sonnenschein Gottes über alles spielend und die

göttliche Kindlichkeit offenbarend. Und alles zugleich adelig, heilig, ehr



— 4tt2 —

würdig, hoch: ganz menschlich und doch darin das Göttliche aufstrahlend

in feiner Heiligkeit und Güte.
Denn gerade hinter dieser Weltlichkeit stand der Ernst nm

Gott. Gerade nm dieses Ernstes willen ging der Weg aus dem

Schein zu der Wahrheit, aus der Form zu dem Wesen, aus der Kirche
in die Welt, aus der Religion in das Reich Gvttes. Diese Weltlichkeit

war Ervberungsdrang. Dieser „Weltmann" war ein Gottesmann
vvll heiliger Würde und Majestät. Das alte Wort: „Nichts Menschliches

achte ich mir fremd" bekam eiuen Reichgottessinn. Das Göttliche

mußte ins Menschliche hinein, um im Menschlichen Wirklichkeit
zu werdeu. So wurde die Wahrheit von der vollen Menschennatur,
durch die Gott dem Menschen knnd wird, an diesem Manne anschaulich.

Es wurde hier — und das gehört zum Größten, was hier er-
vbert wvrden ist — das alte, tiefe, qualvvlle Problem gelöst, wie die

weltüberlegene Geistigkeit und gewaltige seelische Spannung, die das
Christentum in die Welt gebracht hat und in jedem seiner echten

Jünger erzeugt, zu verbinden sei mit der vollen Wahrheit, Natürlichkeit,

Freiheit und Schönheit echten Menschentums. Wir kennen im
allgemeinen blvß die Einseitigkeiten: eiu scheiubar freies und har-
mvnifchcs Weltmenschentum, das aber des höheren Lebens
entbehrt und ein Christentum, das durch den inneren Kampf dcr zwei
Welten — Natur und Geist — verzerrt wird und in den Verdacht
der Unwahrheit und Unfrsiheit gerät. Der Kvnstikt fcheint unlösbar.
Er ist es auch auf dem Bode» des „Christentums", der Religion.
Hier steht svzusagen auf der einen Seite bloß die Schöpfung vhne die

Erlösung, auf der andern aber die Erlösung vhne die Schöpfung. Aber
nicht so auf dem Boden des Reiches Gottes, das beides ist: die

Erlösung, aber die erlöste Schöpfung. Die Schöpfung, statt durch
die Erlösung vernichtet, vder dvch verdreht zu werden, strahlt vielmehr
erst recht auf iu ihrer ursprünglichen Schönheit, Freiheit und Größe.
Es ersteht im Menschen der Sohn Gottes als Held und
Kind zugleich.

Dieser Fortschritt, diese Verbindung der zwei bisher getrennten
Welten in einer neuen Schöpfung ist durch Blumhardt nicht nur in
seiner Lehre und im Stil seines Hauses, sondern auch in seiner
persönlichen Erscheinung verwirklicht wvrden. Das war vielleicht das am
meisten in die Augen springende Wunder von Boll. Diese Menschen,
die ganz Gvtt lebten, waren menschlicher als irgend einmal ein
Weltmensch — eine wunderbare Erläuterung der Wahrheit von der
Menschwerdung Gottes.

Wieder ist damit der Weg in die Zukunft gewiesen: aus „Welt"
und „Christentum" gleichmäßig hinaus ins Reich Gottes, das die
vollendete Natur uud Schöpfung des Menschen ist.

So ist auch eine andere Wahrheit in Boll verwirklicht wvrden:
daß das Göttliche nicht ohne cin Inkognito unter den Menschen
erscheinen kann. Das Göttliche tritt so auf, daß nur dcr Glaube es



— 4(53 —

schaut und daß es auch zum „Aergernis" werden kann. Es war nicht
Blumhardts Weise — wie es die Weise so vieler „Gottesmänner" ist
— einen mystischen Nimbus um sich herum zu schassen oder die
Anerkennung des Großen und Größten, das in ihm mar, den Menschen
aufzudrängen. Er verbarg dieses im Gegenteil unter der Hülle der
Schlichtheit und Bescheidenheit, die aber ganz ungemacht war. Denn
er wußte, daß dieses Große nicht „er" war.

Seiner Sache in Demut, ja in „Furcht und Zittern", gewiß
ging er seinen Weg, froh alles echten Verstandenwerdens, aber himmelweit

fern von aller Agitation. Es ist schon Entweihung, auch nnr
dies Wort in Zusammenhang mit ihm auszusprechen. Er redete
nicht blos davon, daß es gelte, Gott walten zu lassen und auf ihn
zu warten, sondern tat es, und tat es darnm in Wahrheit. So
ging er seinen Weg in großartiger Selbstverleugnung und Selbstverhüllung,

Gott allein dienend, ihm überlassend, sich durch ihn kund zn
'tun, soweit es sein Wille sei.

Aber hinter dieser Hülle stand das Große und Allergrößte. Es
erhob sich, wenn die Stunde kam, in göttlicher Gewalt und Majestät.

Das trat, abgesehen von besonderen Anlässen, die dieses
Aufleuchten brachten, von dem Worte nicht zeugen können, besonders in
der Predigt hervor. Es war eine Predigt im großen und größten
Sinn des Wortes, ein Reden aus der Vollmacht, schlicht in der Form,
ohne einen Hauch von Rhetorik (wieder fcheut man man sich auch nur
das Wort zu brauchen!), voll heiliger Natürlichkeit und Ungesuchtheit,
aber „gewaltig" im Sinn des Neuen Testamentes und auch in feinem
Sinn voll göttlicher Ursprünglichkeit, Fülle und Schönheit. Es ist in
dieser ganzen Zeit nirgends so gesprochen worden, wie in diesem
bescheidenen Saal im Bad Boll, oft vor einer gar kleinen Gemeinde,
die vielleicht nicht immer wußte, was sie Großes erlebte. Ja, es ist
des Schreibenden feste und wohl begründete Ueberzeugung, daß feit
den Tagen des Evangelinms so nicht mehr geredet worden ist in der
Christenheit.

Und noch in einer andern Form trat die Gotteskraft in diesem
Manne besonders wunderbar hervor: dann, wenn die einzelnen Menfchen

in ihren Nöten zu ihm kamen, daß er ihnen helfe. Was hat
jenes „Studierzimmer" in Bad Boll, wohin sich oft Scharen drängten,
alles gesehen und gehört! Welch' ein Heiligtum! Was sich hier an
Erkenntnis der Not und der Hilfe, an heiliger Liebe und bergeverfetzeu-
dem Glauben, an Christus-Wahrheit und Christus-Vollmacht offenbart

hat, entzieht sich aller Schilderung, ja wohl aller Vorstellung.
Seit den Tagen deffen, an den Blumhardt gerade darin wieder so

mächtig erinnert, ist kein solcher Helfer mehr unter den Menfchen
erschienen, wie dieser, keiner, vor dessen Blick die Seelen der Menschen
und ihre Hintergründe so offen darlagen, keiner, der die Seelen so

liebte, keiner, den so „des Volkes gejammert" hätte und keiner, in dem
so viel an Kraft und Erlösung des Reiches Gottes aufgebrochen wäre.



— 464 —

Denn viele kämen, aus allerlei Gründen, oft blos aus
Neugierde. Nicht alle sahen das Große, was hier zu sehen war. Vielleicht

am wenigsten sahen es im Ganzen die berühmten Theologen
und Philosophen, die etwa auch dasaßen. Eher verstanden es die

„Stillen im Lande" und das „Volk". Es gab aber in allem Volk
Augen, die es sahen und denen es das größte der Erlebnisse wurde.

Klumdarat Aotte.
H e ili g e G o t t es. Es ist ein Zeichen des Regimentes Gottes, ich

möchte sagen: der Verwaltung Gottes über den Menschen, daß immer von Zeit zu

Zeit, nach dem Bedürfnis, Gott einen oder zwei oder drei „Heilige" durchdrückt

unter den ungünstigen Verhältnissen, in welchen die Menschen leben. Diese

Verhältnisse sind so, daß in jeder Zeit, von der ältesten Zeit an, seitdem das Reich

Gottes begonnen hat, wie ein Wirbel um die Menschen her sich lagert und alles

in einen Lau, '"nein bringt, dem der einzelne Mensch unmöglich widerstehen kann.

Deswegen sagt man: ,,Mnn kann seiner Zeit nicht widerstehen." Wir sind Kinder
unserer Zeit, wir sind Kinder uniere^, »!">,?>- „«»res Klimas,
unserer Bodenverhältnisse, wir sind Kinder von den Voreltern her vererbter Sitten,
und die meisten Menschen treiben so dahin, im allgemeinen Strom und da ist

natürlich nicht viel zu hoffen. Der Strom kommt auch einmal an einen Ort, wo

er sich hinabstürzt, wo die ganze Masse dcr Menschen, die miteinander so gelebt

haben, auf einmal herunterstürzt und was sie gewesen find, bricht zusammen. Und

wenn wir über die Geschichte der Menschen hin sehen, so sehen wir über einen Wald,
wo die Bäume einmal gewachsen sind, wo aber die Stürme darüber gekommen und
eine Wüste geworden ist, Jn diesem, im Ganzen unseligen, Lauf der Menschen ist

doch der liebe Gott wic ein Verwalter nnter den Menschen und läßt auch Leute es

sein, die i h m gehören müssen, seine Heiligen. Das sind die Leute, in denen er
eine Macht ist und zu denen er einfach sagt: Du mußt meinen Weg gehen und

Du mußt zeigen, daß auch unter bösen menschlichen Verhältnissen ein Weg gefunden
werden kann, auf dem sichs gehen läßt, ohne daß man verschlungen wird ..."
Immer, wenn es vorwärts gehen soll, muß Gott Heilige haben, die auch in der

Zeit stehen, die die Zeit verstehen, die mit denen in der Zeit, und wenn sie noch

so verkehrt sind, zu lcben wissen, die aber doch die hohen Gedanken des Reiches

Gottes in einer Weise, die auch zeitgemäß ist, in ihrem Geist tragen und sich

unterscheiden von ihrer Mitwelt, durch gknz andere Wege Diese Heiligen haben

nun ihre segensvolle Wirkung, nicht nur, daß sie Zeugen Gottes sind mitten in
einer gottlosen Welt nnd ihr Zeugnis durch alle Jahrhunderte und Jahrtausende

erhalten wird, sondern sie haben auch sür ihre eigene Zeit eine ganz besondere

Wirkung. Erstens sammeln sich doch um die Heiligen Kräfte Gottes, die auch für
Andere wirksam werden, sodaß sich gleichsam ein Hof um solche Heilige bilden darf,
ein Lichthof, in welchem, je nachdem es eben angeht, Hundertc und Tausende und
noch mehr sich sammeln können, alle wie eingetan in die Wirkung Gottes, der diese

Heiligen berufen hat Ueberall, wo so ein Heiliger hinkommt, berührt die

Gotteskraft die Menschen und wer weiß, wie viele schon im Unsichtbaren, in der

Welt, die auch Wege hat, die wir nur nicht sehen, wie vicl der Einfluß auf die

gauze Zeit gewesen ist durch solch einen einzigen Mann.



— 465 —

GroszeAugen, Mich übernimmt es oft; denn ich habe große Angen
bekommen von Gott und bin fehr weitsichtig, oft mir selber zur Qual. Aber manchmal

schaue ich in die Menschenwelt hinein bis ins letzte Zipfelchen, wo noch die

Barbarei herrscht, und da kommen mir all die Fragen, die man im Kleinen vor
sich hat: „Wie sollen wir es machen?" ziemlich kleinlich vor und es scheint mir eine

ganz gewaltige Hilfe notwendig zu sein, die eben darin kommt, daß wir es an uns
kommen lassen, was die Menschen untereinander noch treiben, was sie Untereinander

noch Krieg führen, was sie noch barbarisch sind, was sie noch ungöttlich in jeder

Hinsicht sind, und was sie auch schwach sind, und ganz besonders, daß sie untreu
sind, daß sie sich selber gar nicht zum Volke Gottes rechnen mögen. Wir müssen

es auf uns nehmen und denken: „Aus dem Kampf heraus, den wir als die Gläubigen

an Gott auf uns nehmen, wird Hölle und Teufel und alles besiegt."

Schöpfungsgroß Wir müssen fchövfungsgroße Menschen werden,

dann werden wir freie Geister.

F r e i h e i t i n G o t t. Ich sehe die größte Gefahr für die meisten Leute,

daß man gerichtet wird nach der Linie, die einem die Menschen ziehen und das

schmeichelt einem, und eine solche Rechtfertigung vor den Menschen bekommt eine

Gewalt. Bei unserer Stellung zu Gott handelt es sich um eine kolossale

Selbständigkeit. Du mußt unter Umständen nach der gesammten Menschheit, die dich

umgibt, gar nichts fragen. Es geht doch schließlich nur das Urteil Gottes etwas

an. Die Menschen können nicht rechtfertigen und nicht verdammen, nur Gott
allein. Vor ihm leben können, das müssen wir suchen. Wir brauchen nicht
die geringste Anerkennung von Menschen und wollen sie auch nicht. Wir brauchen

nur das Ansehen Goites auf Erden.
Die Freiheit und die Erhabenheit und die Ueberlegenheit muß uns einnehmen.

Von irgend etwas will ich nicht abhängig sein, damit ich ganz abhängig sein kann

von Gott, dem Ewigen und Wahrhaftigen und Großen,

Kämpfer Gottes. Es müssen Kämpfe gegen vorhandenes Böses
ausgeführt werden. Diese Kämpfe tegt Gott in unsere Hand und darum müssen wir
nicht denken, es müsse uns gut gehen. Wir sind nur berechtigt, zu existieren,

wenn wir kämpfen wollen gegen das Böse und einen Bund haben wollen mit dem

Guten gegen das Böse Daß später einmal dieser Kampf sich in Sieg auflöst,
wo wir dann Freude haben werden, ist unser Trost, aber vorderhand ist der Kampf
uns Freude. Und wenn es noch so heiß hergeht, so bleiben wir im Kampf getreu:
das ist unser Berns. Weil das ganze Menschengeschlecht dazu nicht imstande war,
so hat es Gott Einzelnen anvertraut und es können Einzelne für Alle eintreten.

GroßeLeute. Apostolisch sein, heißt: von Gott her kommend, Könige
über alles, große Leute.

Der Stärk st e. Nur im Sterben will ich der Stärkste unter euch sein.

Gehoben. Wir sollten den ganzen Tag in gehobener Stimmung sein,

kräftig im Geist, stark, göttlich, mächtig gegen alle Feinde und Hindernisse des

Lebens:

Bescheiden. Je wahrer Einer, desto bescheidener,

K e i n e F e i n d s ch af t. Kein Fluch, keine Mißgunst, keine Verachtung
soll je aus unserm Munde gehört werden; das ist das Neue, vielleicht Nagelnene,
das in unfter Zeit verborgen wirkt, wenn wir noch so mißverstanden werden, das



— 466 —

hört auf, daß man auf seine Feinde einen Haß wirft. Heute ist der Jesus groß
geworden, in welchem wir alle Feindschaft ertragen dürfen mit segnendem Herzen,

Einfluß. Ich habe viel Gemeinschaft. Ich will keine irdische Gemeinschaft,

keine menschliche Freundschaft; ich will auch keinen Nuhm von Mensch n,
aber ich rühme mich einer gewinen Gemeinschaft von Menschen, die erkennen, was
Gott an ihnen getan hat. Das ist mir das Wichtigste von allem, was mein Lcben

etwa angeht. Wir haben eine große Gemeinschaft und in allem, durch alles
hindurch heißt es bei den Menschen, mit denen wir verbunden sind: „Ach, wie viel
hat schon der Herr des Reiches Gottes an mir getan,"

im. Wif«ung> enttSusckung. LlfiMung.

Wir haben das Große darzustellen versucht, was in diesen
Männern uud dem, was von ihnen ausging, hervorgetreten ist.
Aber welches ist denn die Wirkung., die von ihnen ausgegangen?
Vor allem: wenn wirklich so Großes in ihnen erschienen ist, warum
hat es denn der Welt im allgemeinen so verborgen bleiben können?

Ich antworte: Wer hat denn — um gerade das größte Beispiel
anzuführen — während seines Wirkens und noch lange nachher von
Jesus gewußt und seine Bedeutung erkannt? Derer, die das taten,
waren weniger, als derer, die von Blnmhardt wußten und
verstanden, was sie bedeuteten. Gerade das Allergrößte und Aller-
folgenreichste, was in der Geschichte hervortritt, braucht am meisten
Zeit, um in seiner Bedeutung klar zu werden. Es kann, gerade weil
es neu ist, unmöglich sofort verstanden und gewürdigt werden.
Es liegt als ein Kindlein in der Krippe auf Stroh, während, der
Kaiser dre Welt beherrscht. Es muß zuerst das Neue werden
und groß werden, eine neue Epoche, ein neues Wesen durch cs
selbst entstehen, bis der Sinn seines Anfangs deutlich wird. Es
wird ein Tag kommen, wo die Namen Möttlingen, Boll, Blumhardt
vielleicht mehr bedeuten werden als Wittenberg, Genf, Luther und
Calvin.

Aber auch jetzt schon ist eine gewaltige Wirkung sichtbar, die
aus dieser Quelle stammt. Der Name Blumhardt beginnt als Zeichen
einer Sache, der Sache Gottes, wre eine Sonne zu steigen, indem
allerlei Sterne verblassen. Die besten Gedanken sehr berühmter
Männer stammen ursprünglich von dort her und die Vielen, die
diesen Männern anhangen, haben keine Ahnung davon — ivas im
übrigen auch ganz gut sein mag; denn es handelt sich Nicht um eiuen
neuen Namen, sondern um Wahrheit sür alle Welt, uicht um
das Eigentum Blumhardts, sondern um Gottes Gabe. Auch wird die

von Blumhardt geschaute Wahrheit oft durch diese Weiterleitung
so getrübt, daß es besser ist, wenn die Quelle dadurch nicht in,
Mitleidenschaft gezogen wird. Das gilt auch von der Bewegung des

religiösen Sozialismus, die in einigen ihrer Formen ihr Bestes
von Blnmhardt her hat. Aber es ist bei weitem nicht nnsere



— 467 —

Meinung, daß die von ihm ausgehende Wirkung sich >etwa in diesen
und ähnlichen Formen erschöpfe. Vielmehr sind diese selbst nur
mehr oder weniger wertvolle und bedeutsame Aeußerungen einer
Gesamtbewegung, die wir mit dem Kampfe von Blumhardt Bater
und Sohn in die 'engste Beziehung gebracht haben. Die ganze
gewaltige Gährung und Auflösung der Welt, die auf das in die Welt
kommende Reich Gottes hindrängt, müssen wir zum ,guten Teil
Und vielleicht gerade in ihrem Besten zu dieser Wirkung rechnen.

Wan wird das einst erkennen, wenn man mit neuen Augen aus
einer neuen Epoche heraus die Geschichte überschaut. Diese Wirkung
reicht in Tiefen, die wir jetzt kaum ahnen, aus denen sie aber Stück

für Stück, Stufe um Stufe hervortreten wird. Daß dabei die Männer
Blumhardt bei aller Größe ihrer Tat doch auch wieder nur Werkzeuge

sind, versteht sich gerade in ihrem Sinn von selbst. Ebenso,
dast es sich bei alledem nicht um beweisbare oder gar
wissenschaftlich sichere Tatsachen, fondern um Glaubensdinge handelt.
Aber auch die Wirkung Christi ist sogar bis auf diesen Tag nur' für
den Glauben vorhanden.

Aber wie — müssen wir statt von großen Wirkungen, nicht
eher von großen Enttäuschungen reden? Was ist denn von all
den gewaltigen Hoffnungen Blumhardts Wirklichkeit geworden? Ist
die Ausgießung des Geistes gekommen? Haben wir den Sieg über
die Krankheit oder gar über den Tod gewonnen? Ist statt dessen nicht
eine Herrschaft des Todes 'über die Welt gekommen, gegen die
auch die Tage der großen Flut nur ein Kinderspiel bedeuten? Ist
nicht statt emem neuen Gottesregiment vielmehr ein Teufelsregiment
aufgerichtet? Haben nicht beide Blumhardt sterben müssen und ihrer
Getreuen viele? Ist also nicht all ihr Hoffen als Traum und Schaum
erwiesen und ein Stück Tragödie mehr?

Wir antworten wieder: Kann man nicht dies alles auch von
Christus sagen? Auch s er ne Verheißung ist noch nicht erfüllt. Und
doch ist mit ihm die Weltwende gekommen. So haben wir gezeigt,
daß die gesamte Weltbewegung nach der Richtung der Blumhardtschen
Hoffnung hindrängt. Geht sie nicht auf eine völlige Erneuerung des
menschlichen Wesens? Will sie nicht die Materie erlösen und helligen?
Will sie nicht den Menschen befreien aus Erniedrigung und Knechtschaft?

Drängt sie nicht über alle stürzenden Götzen mächtig zum
lebendigen Gott vor? Bedeutet die Katastrophe der Welt nicht einen
Sieg Christi? Verschlingt nicht der Krieg den Krieg? Bereitet die
Teufelsherrschaft nicht die Gottesherrschaft vor? Steht hinter der
ungeheuren Entfaltung des Todeswesens nicht eine noch gewaltigere
Entfaltung des Lebenswesens? Geht es nicht durch dieses tiefste
Dunkel der Geschichte einer neuen Geburt Christi entgegen? Regeln
sich nicht viele gewaltige Zeichen davon? Ist es weife, den Vordergrund

der Geschichte für ihr letztes Wort zu nehmen? Und wenn



— 468 —

Blumhardt, Vater und Sohn, gestorben sind, äußerlich, ist nicht ihr
ganzes Leben und Sterben doch cin Sieg über den Tod gewesen?
Dürfen wir, müssen wir sie nicht als Lebendige in jenem Lebensreich

denken, dem dennoch die Erde angehören wird?
Mich dünkt, daß wesentliche Entwicklungen dieser Epoche,

wenn man sie mit den rechten Augen, den gerade auch durch Blumhardt

geöffneten Augen, sieht, eine Erfüllung der Blumhardtschen
Hoffnung seien, ja eme großartigere Erfüllung, als beide Blumhardt
cs sahnen konnten. Freilich, manches, was sie ersehnt, wofür sie

bis aufs Blut gekämpft, ist nicht gekommen, noch nicht! Aber
dafür ist anderes gekommen, Unerwartetes, so nicht Gefchautes.
Gottes Gedanken waren größer auch als die Blumhardts des

Menschen. Auch darin haben sie der Menfchennatur ihren Tribut
bezahlt. Aber follte das, was sie gehofft, deßwegen nicht alles
kommen können, wenn auch in anderem Tempo uird anderem
Zusammenhang? Nichts kann uns veranlassen, daranf mit Nein zu
antworten.

Am wenigsten der Weltuntergang, den wir erleben. Vielmehr
sind es die Blumhardtschen Gedanken — die sich mit denen der Wibel
decken — wodurch wir allein instand gesetzt werden, den Sinn dieser
Ereignisse zu verstehen und sie zu ertragen. Sie entsprechen ganz
und gar dem Bild der Weltcntwicklung, das in ihrer Seele lebte.
Die große Katastrophe ist durchaus etwas, womit besonders Blumhardt

der Sohn gerechnet hatte, was zahllose Aussprüche von ihm
beweisend) Sie mußte kommen, wenn nicht etwas Anderes kam,
was sie unnötig machte: die- große Erneuerung aus dem Geiste
heraus. Er hätte sie gern vermieden, wissend, wie gefährlich solche
Stürme sind, aber als sie kam, jauchzte er ihr entgegen, weil er
darin erne Vorbereitung, eine Phase des Kommens Christi erblickte.

Statr daß wir also die Katastrophe als eine Widerlegung
Blumhardts betrachten dürften, .müssen wir sie im Gegenteil als
eine Bestätigung ihrer Art, die Dinge zu sehen erkennen. Das
Reich Gottes kommt in Katastrophen der Welt, aber es kommt.
Wenn wir nicht mit diesen Augen sehen könnten, wenn, wir mit
den religiösen Vorstellungen einer früheren Zeit die heutige Welt-
entwicklung betrachten müßten, wo fänden wir darin einen Sinn,
einen göttlichen Sinn? Wo einen Trost? Die Christenheit wäre
ratlos und verloren, wenn nicht dieses Licht ihr erschienen wäre.
Was uns heute hält > und leitet, sind nicht die theologischen Systeme
der letzten Jahrhunderte, ja nicht einmal die Gedanken der
Reformatoren des sechszehnten Jahrhunderts, sondern es ist die Wahrheit
des Reiches Gottes, wie sie am reinsten und gewaltigsten bei

Blumhardt wieder erschienen ist. Sie überdauert den ganzen Zu-

') Man vergleiche besonders die unter der Rubrik „Ausblick" angeführten,
die den grofzcirtigsten Kommentar zu den Ereignissen dieser Zeit bilden.



— 469 —

sammenbruch fowohl der Welt als des Christentums. Von ihr aus
wird alles neu. Die kritische Theologie hat die Bibel zerstört,
vom Reiche. Gottes vus bekommt sie, wie wir gezeigt haben, neuen
Sinn und neue Realität; die Philosophie hat sogar Jesus in einem
Mythus aufgelöst — üus aber ist es gegeben worden, in dem
Erleben von Möttlingen und Boll, wie in der Gestalt Blumhardts,
die Wrrklichkeit Jesu und des Neuen Testamentes unter uns zu
sehen. Das hat uns, unvergleichlich mehr als alle geschichtlichen
und andern Argumente, den Sieg über jene Anfechtungen
verliehen.

Slumvarai'Aotte.
Wie der Same wächst. Meine Lieben, wir können uns gar

nicht groß genug vorstellen, was der Same ist, den Jesus gesät hat in
Gottes Kraft. Ich weiß außer ihm keinen Menschen, der (in dieser Weise)
Samen gepflanzt hat. Es haben manche große Religionsstifter Steine
in die Welt geworfen. Ein Mohammed hat Felsblöcke in die Menschheit
hineingeworfen, und unbeweglich liegen diese Felsblöcke. Es regt sich nichts
vorwärts, nichts rückwärts; alles bleibt starr, steinern/ Jahrhunderte,
Jahrtausende lang immer gleich. Auch der größte Stifter einer
Staatengesellschaft, Konfuzius, hat einen Felsblock hineingeworfen in sein Volk
und alles ist immer das Gleiche, jahrtausendelang.

Nun kommt Jesus daher, so einfach und so kindlich und so natürlich
und so menschlich. „Ach was, Steinblöcke brauchen die Leute nicht! Sie
brauchen etwas Lebendiges, etwas, was sich regt, und wenn es ihnen oft
auch unbequem wird. Lebendiges brauchen sie," Und all sein Tun und
Handeln wird ein lebendiger Same: er streut ihn aus und — wunderbar!

— es scheint, bloß ein paar Menschen hängen ihm an, lieben ihn,
und kennen nichts Höheres als ihn. Aber sein Volk will nichts von ihm,
die Römer und Griechen haben gar nichts von ihm gehört, und keine

Wissenschaft hat nach ihm gefragt; alles ist um ihn tot und still. Höchstens
wachen sie einmal im Grimm auf und schlagen ihn ans Kreuz: „Da hast
du deine Sache!" Er aber ist ganz ruhig. Ein guter Same — das weiß
jeder Bauer, geschweige denn ein Gottesmann — ein guter Same geht
auf. Und wie wunderbar ist es gegangen! Freilich langsam. Es hat
ein paar Jahrhunderte gedauert, bis der Same sich nach außen so geltend
gemacht hat, daß sich eine feste menschliche Gesellschaft drum herum sammeln
konnte. Und es hat ein Jahrtausend gedauert, bis das, was Jesus Christus
ausgesagt hat, wenigstens einen Teil der Menschheit bewegt hat, wie
wir sagen: bis ein Teil der Menfchheit christianisiert war. O wie langsam,

durch welche Hindernisse, durch welchen Haß, durch welche fürchterliche

Barbarei der Menschen mußte sich das Menschliche hindurcharbeiten,
bis es nur ein wenig dasjenige zeigte, was Jesus Christus eigentlich
ausgesät hat. Aber es ast lebendig, es ist kein Steinklotz. Es ist mir
der größte Beweis von der Lebendigkeit des Samens, den Jesus Christus
ausgestreut hat, daß es in der Christenheit immer tobt, daß es sich



— 470 —

immer bewegt, daß immer gewaltige Revolutionen wie Erdbeben
entstehen in den Geistern der Menschen, Es muß sich alles gefaßt machen

aufs Leben und auf Risse ins Alte hinein, damit der gute Same mit
seinem Wachstum herauskomme. Wir leben eigentlich immerfort in
Zerstörungszeiten, immerfort in den allerbewegtesten, gräßlichsten Zeiten,
und man könnte fast trauern und meinen, es sei alles verkehrt, es sei

alles eitel. Aber wenn man genau zusieht: es ist der Same, der Felsen

sprengt, der aus dem härtesten Boden fich herausarbeitet und die Schollen
auf die Seite wirft, der stärker ist als alle menschlichen Verhältnisse, der

aus Gottes Kraft herauswächst; da gibt es gar kein Hindernis! Und
heute können wir so unmittelbar nahe an den Herrn Jesus herantreten,
wie wenn wir in feiner Lebenszeit leben würden. Wir brauchen ihn um
kein Haar weniger als seine ersten Jünger, Wir stehen in einer innigsten
Berbindung mit dem guten Samen, der von Gott gekommen ist. Jn uns
wachen auf alle die guten Regungen, die nur von Gott kommen, die aus
der alten menschlichen Gesellschaft nicht herstammen, noch aus unserem
sündlichen Fleisch, die herausgefallen sind aus dem Gebiet des Geistes

Gottes, des heiligen Geistes, der alles Lebendige schafft und im Leben

erhält. Wir können einen ungeheuer großen Eindruck bekommen in
unferer Zeit, da es mir ist, wie wenn durch die vielen Zerstörungen,
die durch das menschliche Wesen hindurchgehen, wie wenn durch die

vielen Auflösungen alter Verhältnisse neue Luft gegeben wäre und wir
in ganz anderer, freierer, höherer Weise dem Geist Jesu Christi nahe
kommen könnten als je in einer früheren Zeit,

Weltgeschichte — Gottesgeschichte. Habt ihr noch Glauben
an Gott, dann bittet, denn mir ist, als ob in unserer Zeit die Ernte schon

weit wäre, damit sie in die Hand ihres Schöpfers komme. Der Herr
Jesus hat zu seiner Zeit eine Ernte gesehen: „Die Weltgeschichte ist eine

Gottes gefchichte geworden durch mich, Jesus Christus, der ich euch sage:

Ich bin das Licht der Welt..." Nun stehen wir Mieder vor einer Ernte.
Die Welt bewegt sich. Aus der Seele der Bölker, überall, in allen
Schichten der Gesellschaft, taucht der Wunsch auf: „Wir möchten gut
sein." Neben den gräßlichsten Ausgestaltungen einer scheußlichen Sünde
erhebt sich wie ein Zorn, ein von Gott in die Menschen gelegter Zorn:
„Nein, nein! Das Häßliche, wir müssen es bekämpfen! Nein, nein,
das Wüste, das Verbrecherische, das wollen wir nicht! Wir müssen alles
tun dagegen!..." Das ist eine Weltbewegung, eine Erschütterung von
seiten des Guten, und es ist Jesus, der hinter' dem lebendigen Samen
steht, der nicht untergehen kann. 1910.

Die Schnitter. Wenn ich die Menfchen sehe, wie sie sind, und
wenn sie höchstens aufbäumen, wenn sie stch gegen alles Böse empören —
ich sehe immer, sie werden bald matt und krank wieder niedersinken.
Das Unkraut hat sie umschlungen, ste haben den göttlichen Atem nicht,
sie meinen, sie können es mit äußerlichen Mitteln schaffen, der göttliche
Atem geht ihnen aus. So ist es immer wie trostlos, wenn wir nicht die
große Hoffnung hätten: Es fchickt der Herr der Ernte Schnitter in unsere



— 471 —

Zeit und läßt das Unkraut sammeln. Das ist mir das wichtigste Hcrzcns-
verlangen für unsere Zeit. Diese Schnitter sind nicht Menschen, nicht
sichtbare Menschen. Das können wir unmöglich tun. Es soll doch kein

einziger Mcnsch denken, er könne von irgend einem andern Menschen
das Unkraut ablösen. Er wird immcr dcn Weizen selber zerstören und
das Unkraut kommt ihm oft sogar ganz brauchbar vor, das Unkraut ist

ja eigentlich der Ruhm dcr Völker gegeneinander, Neid, Eifersucht nsw.

Um so größer ist mir das, was der Herr Jesus sieht und verkündigt,
wofür er nns auch die Augen auftut. Es gibt Schnitter, die sendet der

Herr dcr Ernte ganz leise: das sind unsichtbare Kräftc; das ist sein

heiliger Geist; das sind auch seine Engel; das find alle millionenfachen
Kräfte des Guten, die von Gott ausgehen. Die werden einmal ein Messer
in die Hand bekommen nnd der Feind Gottcs und der Menschen wird
um seine Frucht betrogen sein. Mit allem Bösen, was er um den

Menschen hcrumgcschlungen hat, mit allem Lähmenden, mit allein
Widerwärtigen, das wir in unserer Seele finden, mit allem Betäubenden, das

uns so mürrisch macht und uns verslicht mit Torheiten, mit allem dem

wird aufgeräumt wcrdcn.
Das ist auch unsere Hoffnung für das Reich Gottes, Abcr diese

Hossnung könnt ihr nicht allen Menschcn einprägen. Nicht einmal alle
Christen werden sie verstehen. Es sind die Kinder Gottcs, die einigermaßen

Gottes Atem haben, die iverdcn auf Erden nnter dcn Menschen
das Himmelreich suchen; sie werden immer aufschauen und bitten: „Herr,
mein Gott, halte mich hoch über all deni umflochtenen Wesen, auch ivenn
ich selbst umflochten bin; gib meinem Geist Kraft, daß ich mit meinem
Atem da bin, wo ich lauter Gutes einatme; wo ich die Kräfte herbekomme,
durch die ich bestehen kann, bis das Messer der Schnitter kommt und
das Unkraut ablöst." Glaube niemand, er sei schon unkrantios, reiner
Weizen! Aber glaube jedermann: Dcr Heiland ist an der Arbeit, Gottes
Geist durch Jesus Christus ist an der Arbeit. Die Menschheit ist gefaßt
dnrch Jesus Christus für die Zukunft; sie ist gesichert für alle Zukunft.
Die Ehre Jesu Christi hängt an unserer Erlösung. Sie wird kommen.
Die Schnitter werden sich aufmachen. Dcr Feind Gottes nnd der Menschen
wird aus dem Himmel gestürzt, und mag er auf Erden noch wüten,
sein Wüten wird nur ein kurzes scin. Das Rcich Gottes kommt in aller
Ruhe still und niemand hat geholfen. Er ist es allein, der es getan hat,
Gott nnd sein heiliger Gcist, und wir stehen dabei als die bittenden
kleinen Kinder, aber Kinder, die stärker sind als die ganze Welt; denn
ein Kind hat noch niemand bezwungen. 1910.

Die verborgene Arbeit Gottes. Die auf den Herrn harren,
bringen das vorerst zusammen, daß ganz im Stillen und Verborgenen
Gott unermeßlich viel tut. Jn tiefstem, verborgenstem Grunde kann der
ewige Gott schaffen, daß es kein Mcnsch merkt, und zwar so vieles, so

Großes und Wunderbares, daß, wcnn uns die Augen geöffnet würden,
wir wahrlich staunen würden. Ja, auf der Oberfläche kann es uns
scheinen, als wenn kaum ein Gott im Himmcl wäre; aber in die Tiefe sieht



— 472 —

niemand und Gott will einstweilen auch niemand hineinsehen lassen. Abcr
wenn wir etwas erwarten, eine ncue Zeit, eine Erlösungszeit, so dürfen
ivir nicht meinen, die könne nur so übcr Nacht kommen ohne Vorbereitung...

Glaubet an einen im Verborgenen unermeßlich Vieles und
Wunderbares tuenden ewigen Gott im Himmel. Es heißt: „Er ivird
nicht müde und matt", d. h, er braucht keinen Rasttag wie wir, um sich

auf weitere Arbeit und Anstrengung zu stärken und zu rüsten, er macht
fort; auch in der Zeit, wo anf der Oberfläche alles rastet und ruht, rastet
er nicht.,. Harren ivir des Herrn, auch wenn wir nichts sehen. Er arbeitet
fort wie ein Minengräber, er untergräbt das ganze Bollwerk der Finsternis,

bis auf einmal es sich lichtet und die Herrlichkeit Gottcs offenbar
wcrdcn wird über dem Israel, das jctzt noch so kläglich tut, so jämmerlich
tut, so jämmerlich seufzt, bis es wieder einmal hell wird über ihm.
Lassen wir unsern Gott nur gutes Mutes fortzimmern, fortarbeiten,
förtsiegcn, fortmachen; niit eincmmal wird sein Tun offenbar, daß die

ganze Kreatur jauchzen wird über dem großen Gott, der sich noch größer
machen wird durch die Widerherstellnng seiner Schöpfung, als er sich

groß gemacht hat mit der Schöpfung durch das Wort: Es werde!
Bl. Vater.

«III. Husdlieü und Ausgade/)

So steht das Werk Blumhardts vor uns. Es hat bis Zu einem
bestimmten Punkt geführt; es muß weiter gehen. Es ist von
Gefahreit bedroht und Entartungen verfallen — es muß wieder
bei seinem echten Sinn eingesetzt werden.

Wo soll das geschehen und durch wen?
Durch nns alle! Denn das ist eben das Herrliche, daß es

dafür keiner besonderen menschlichen Größe, etwa einer ^glänzenden
Intelligenz oder gar theologischen Gelehrsamkeit bedarf, auch keiner
„religiösen Begabung", die sogar besonders gefährlich ist, sondern
einzig und allern der schlichten, ganzen, treuen und reinen Hingabe
an Gott und seine Sache. Die „Kinder" sind berufen, nachdem alle
Klugen und Weisen, auch die „religiös-sozialen", auch die neuesten,
versagt haben.

Und wo sollen sie ansetzen? Sie sollen dort hinstehen,
wo jene gestanden sind: in den Kampf um die Wirklichkeit Gottes
in der Welt, um das Offenbarwerden seiner Welt, seiner
Wahrheit, s e in er Kräfte und Ordnungen. Sie sollen darauf warten
und darum bitten, follen dafür arbeiten, kämpfen, leiden und
aus Arbeit, Kampf und Leid heraus wieder warten und bitten,
Sie follen sich beweglich und offen halten allen neuen Offenbarungen
und neuen Weisungen Gottes, des Lebendigen, wissend, daß es nicht
gilt, immer die alten Kämpfe wieder zu kämpfen, sondern in immer

') Aus Mangel an Raum mußte hier ein Abschnitt ausfallen, dcr im neuen
Jahrgang vielleicht als Nachtrag erscheinen wird.



— 473 —

neues Land des Feindes erobernd vorzudringen. Sie sollen Blumhardt

treu sein, indem sie dem lebendigen Gott und seinem Christus
treu sind.

Und wo soll dieses Werk geschehen, dieser Kampf gekämpft
werden? Boll ist vorüber, nachdem vorher Möttlingen vorüber
War. Was dort auch noch Gutes und Großes geschehe, es wird
nach menschlichem Ermessen nicht mehr das sein, was es war. Wohin
geht nun das Reich Gottes?

In alle Welt hinein. Das ist der Fortschritt, der NuN
geschehen muß. Nun muß das, was in Möttlingen und Boll in
der Höhenstille erkämpft worden ist, hinein in alle Lande, mitten
in Kampf und Not und Verheißung dieser durch Gott selbst zn
einer neuen Schöpfung zerschlagenen Welt. D a muß nun das Reich
Gottes in feiner Kraft und Wahrheit aufstrahlen.' Da muß Boll
neu erstehen und das Gottesvolk groß werden.

Llumvalat-Ulotte.')

Dunkle Zeiten kommen. Gott gebe, daß die Leuchte uns
bleibe; denn es werden bald fehr dunkle Zeiten kommen, und wohl uns,
wenn wir dann Licht haben, sonst bringen wir es nicht durch.

Europas Schicksal. Diese Erde ist so herrlich angelegt, aber

ivenn nicht neue Erscheinungen Gottes kommen, geht Europa zugrunde
im nächsten Jahrhundert, so gewiß als etwas,

Weltkrieg und Reich Gottes. Ehe wir Frieden bekommen

können, muß viel Finsternis überwunden werden... Wenn das
geschehen ist, dann heißt es: „Er kommt! Der liebe Gott hat gegen unser
Hoffen und Verstehen wicder Frieden gegeben." So können wir nns
freuen, gerade jetzt in dieser betrübten Zeit. Ich wenigstens sreue mich.
Denn ich bin gewiß: Es geschieht etwas vom lebendigen Gott. Nach
dieser traurigen Zeit wird eine neue Gnade aufgehen von dem, dcr da

ist und der da ivar und der da fein wird. Die ganze Gefchichte der
Gemeinde Jesn Christi hat es bewiesen: immer wieder, nach der
traurigsten Zeit, wenn man glaubte, es gehe alles zugrunde, auf einmal ist
der liebe Gott wieder da mit seiner gewaltigen Hilfe, Ich seufze mit
Ihnen vor Gott unter dcm Ausbruch der schweren, menschenvertilgenden
Ereignisse. Aber diesc Zeit ist von Gott gekommen und Gott ist heilig;
es muß alles umgewandelt werden. Gottes Wege führen durch Gericht
und das Gericht muß Gutes schaffen. Es soll eine Reinigung werden
in unserer unrein gewordenen Gesellschaft und das Wort Gottes bleibt
nnser Licht und Trost auch ini Tode der Zeit und Kultur. Dns Reich
Gottes wird jetzt ernstlich vorbereitet und ich freue mich, daß Gottcs
Ernst redet mit den Mcnschcn. Das ist auch eine Gnade, die in unserem
Herzen fest bleibt. Menschenwerke und Trübsal gehen vorüber; Gottcs

Die Weissagungen auf die kommende Katastrophe hin stammen alle »
dem lctzicn Jahrhundert und dem ersten Jahrzehnt des jetzigen.



— 474 —

Gnade und Sieg über Sünde, Tod und Hölle wird siegen in unseren

Tagen...
' ' '

1914.

Gegen die Katastrophe. Ihr wisset wohl, wie es aussieht im
großen unter dcn Völkern. Die Mördcrwaffen sind alle gerüstet, die

Mächte dcr Finsternis sind auch schon auf nnd wollcn cs dahin treiben,
daß die Erde, namentlich Europa und wohl anch Deutschland, eine Blutlache

werde. Satan weiß es auch ganz gut: wenn solch eine Geschichte

käme, dann wäre es aus mit der Predigt dcs Evangeliums, dann könnte
der Herr Jesus davongehen, dann denkt man eben an dcn Kricg nnd
wcrdcn nllc Gcistcr hingerissen. So stehen wir vor einer argen Sache,
Wollcn ivir cs rutschen lassen? Ich meine nicht. Hebet's auch nicht!
Denket im Glauben an das Wort: „Ich mache alles nen!" Muß denn

ewig Kricg geführt werden,,.? Wcnn nicht eine Zeit erbeten werden
kann, in welcher der allmächtige Arm Gottes auch Kriegsheere aufhält,
dann ist es nicht wahr, daß Gott alles neu macht. Abcr es ist wahr.

Das Ende, Weil unsere Zeit so ist, daß sie jetzt die Religion,
wic man sagt, odcr das Christentum, odcr die Juden das Judentum,
oder die Heiden, Buddhisten nnd Mohammedaner das Heidentum wollcn
wcltgerccht machen, daß man nobel damit in der Wclt erscheinen kann,
so erkennen wir für viele Seelen hierin eine große Gefahr und wünschen
gerade jetzt, daß wir ein neues Reichsgottcsjcihr erlcbcn möchten, ja daß

unser ganzes Bisheriges ins Ende hineingerückt werde. Denn alles,
was wir bisher haben, ist auf denr letzten Lauf nach abwärts. Unsere

Theologie - sturmschncll geht sie herunter; nnsere kirchlichen Empfindungen

— sturmschncll gehen sie in staatliche Empfindungen übcr; unsere

Gottesdienste — ungemein schnell richtet man sie für alle Wclt cin. Da
tut es not, daß aber dicscs gcinzc Bisherigc aushört nnd zu Endc kommt
und cincin Namcn Platz macht, nämlich dcm Reiche Gottes,

Auf den Bodcn herunter Es ist ohnedies in unseren Tagen,
ich sage cs allgemein, daß wir Alle, auch Ivenn wir in christlichen Werken

stehen, dic aber oft nicht recht laufen, sondern schwer und kriechend sich

bewegen, daß wir alle miteinander auf den Bodcn herunterkommen;
erst dann kann es wieder recht laufen. Ich weis; nicht, ob man es nur
glaubt, man sagte mir oft, ich übertreibe, aber gesagt muß es doch sein

und es wird schon noch sich herausstellen, daß ich recht gehabt habe:
Unsere Zeit mnß herunter, nicht hinauf! Ich sage cs euch: Herunter
in n s s en wir! Aus den Wer Jahren!

Schweres wird kommen. Es ist mir, als ob jetzt alle
möglichen Leiden kommen müßten, damit etwas Segen in die leidende Menschheit

hineinkomme. Oft muß Schreckliches geschehen; wir müssen cs auf
uns nehmen. Es muß nun bekämpft werden in der Kraft des Heiligen
Geistes.

Was kommen kann. Wer die Hoffnung (auf den Sieg Christi
durch Gericht) nicht hat, der muß verzwcifcln nn den Menschen. Auch
wenn sie äußere Erfindungen machen, wir sind doch gar nie sicher, ob

nicht eine schrecklich wilde Zeit übcr uns kommt. Wir sind heute noch



— 475 —

nicht in die geistigen Kräfte gekommen, die uns sicher stellen iverden vor
großen Gefahren, in denen die Menschen stehen. löl.0.

Schauerliche Zeiten. Streben wir doch nach dieser Gotteszeit!
Es muß werden! Und das sage ich euch: Je näher wir kommen, desto

ernster werden die Zeiten, Glaubet nicht, daß wir guten Zeiten
entgegengehen; wir gehen schauerlichen Zeiten entgegen.. Nicht als ob Gott
unbarmherzig wäre, sondern das bringt die Geschichte mit sich. Je mehr
wir aus das Göttliche drücken, desto mehr kommt das Satanische gegen

nns. Da kann's noch große Erschütterungen geben und Streit und

Krieg, Wenn heute etwas Göttliches auskäme, da würden die Leute

halb rasend, warum? Weil sie ihre bisherige Religion aufgeben müßten,
alle miteinander.

Das Böse mnß oft heraus. Oft gehört es zur Wahrheit,
daß etwas Böses herauskommt. Wcnn es überhaupt in dcr Wclt noch

vorhanden ist, dann muß cs heraus, und leider sind cs ost gcwisie
Menschen, an denen es herauskommt, aber die sind ivie die Märtyrer in
ihrer Zeit. Es gibt schwärmerische nnd wilde Menschcn, in die fährt
etivas hinein und es muß heraus. Es kann Böses heraus müssen und
lvir müssen es eben tragen. Manches Umstürzlerischc muß cbcn heraus.
Es ist in der Luft, es ist in dcr unsichtbaren Welt vorhanden, und wie
wir überhaupt durch Einflüsse leben, so gibt es da gewaltige Einflüsse,
und cs gibt Mcnschcngattiingen, bei denen muß es heraus und Gott mnß
cs leiten mit Güte, Wir Mcnschcn meinen immer, wir miiiscn immer
gegen alles ein Gesetz machen. Wir können cs natürlich nicht anders
machen, wir möchten uns schützen, nnd doch licgt eine Gefahr darin.
Manchmal würde man rascher znm Ziel kommen, wenn man gewisse

Dingc herauskommen ließe und sie auf sich nehmen nnd mit Gütigkeit
tragen würde; dcnn mit dem bloßen Dreinschlagen nnd mit dem Schwert
kommen wir doch nicht eigentlich vorwärts, 1913,

Die falschen Christusse. Tie letzten Zeiten werden höchst

wahrscheinlich insofern trübe wcrdcn, als Bishcrigcs vergeht und dann
iverdcn sich eine ganze Masse Lente aufmachen, die wollcn für dic Wirkung
ihrer falschen Personen einstehen nnd die sammeln ihre Anbeter... Es
heißt: „So als denn jemand zu euch wird sagen.- Siehe, hier ist Christus
odcr da, so sollt ihr es nicht glauben." Man sieht also, wic gcwisse
ausgebildete Rcligionssachcn sich aufmachen werden nnd tnn, als ob Christus
verloren ginge, während bloß sie verloren'gehen, d. h. sie müssen
aufhören, ganz einfach. Denn da liegt... ein Geheimnis.- Ehe nämlich
diese falschen Christnsse zum Schweigen gebracht sind, läßt der wahre
Christus sich nicht laut hören. Das dürfet ihr ganz gewiß glauben.
Wir müssen auch Zeiten durchleben, in denen Christus verloren ist und
da müssen wir nicht schreien, er möge sich doch der Welt klar offenbaren.
Man muß auch gescheit sein, lvenn man betont, heute möchte ich gar
nicht, daß der Heiland kommt, in das wüste Geschrei hinein. Gegen die

letzten Schreie der unvernünftigen Religiosität, wie sie hente auch durch
die Christenheit gehen, müssen wir die Ohren verstopfen und ruhig zu-



— 476 —

sehen, wie die Sachen sterben, Sie müssen ja einmal sterben nnd ehe

sie gestorben sind, kann Christus nicht mit seiner Stimme laut werden.

Gerichtszeit. Das Leben der Welt zerrinnt unter nnseren Händen,

nnd wenn wir nichts dazu tun, so ruinieren wir vollends das

Letzte... Es kommen die Zeiten der größten Strenge Gottes übcr das

Menschengeschlecht.
Neuc Gvtteszeit. Das weiß ich gewiß: Gott wird seine Sache

ill unserer Zeit in ganz neuer Weise in die Hand nehmen.
Gott in der Welt und dcn Weltleuten. Christen sollen

weltgroß scin, schöpfungsgroß, und sollen ein weites Herz haben, und nicht
in kleinlichen, engherzigen Streitereien aufgehen und mit Verdammungs-
gedcmken sich tragen, wcnn sie Menschen begegnen, die nicht ihrer Meinung
sind. Wer will Gott hindern in nnserer Zeit, auch durch Menschen, die

uns nicht genehm sind, Wahrheiten kund werden zn lassen, die der Welt
Eigentum werden müssen? Wcnn Christen nur sich selber dienen und

ihren Meinungen und nicht für Gottes Welt und Schöpfung über sich

hinauszustrebcn vermögen, so kann auch Gott das Licht dcr Welt in
sogenannten Weltlcutcn anbahnen und für Jesus, der eben das Licht dcr
Welt ist, neuen Boden snchen, iveil seine ursprünglichen Arbeiter nicht
mehr aus Glauben, sondern ans Gesetz leben wollen. Wir freuen uns
aber..., darin felsenfest gewordeii zu fein, daß eben Gottes Gedanken
und Ratschläge höher sind als aller Menschen Raten und Dichten, und
wir sind überzeugt, daß in unserer Zeit, wo alles gärt und kracht, stille
Keime des Reiches Gottcs in die Welt gelegt werden. Dicse Keime, welche

von Gvtt selbst kommen, werden unter dem Schutt der heutigen Welt nicht
begraben werden können, sondern werden vielmehr, während Altes dahin-
rollt, emporwachsen nnd zur Verklärung des Namens-Jesu, als des

Christus der Welt, dienen müssen. Mag darum noch so vicl Sorgc und
Qual da und dort Platz greifen unter den Menschcn, wir wollen nicht
verzagen, sondern mit Mut auch in die Zukunft blicken, nicht uns
verlassend auf dieses oder jenes Gesetz, oder dicse oder jene menschliche

Ordnung, sondern uns verlassend auf Jesus, das Licht der Wclt, welches
siegt und lebt, bis die ganze Schöpfung von diesem Lichte Gott zu Ehren
erglänzt und auch die iminer wieder irrenden Menschen endlich dcn
Weg finden, der sie allein zum Ziele führt, zu der Bestimmung, welche
sie als Söhne Gottes in der Schöpfung haben.

Eine Quellzeit. In bezug auf das, was man Religion nennt,
erwarte ich noch eine Quellzcit. Heute öffnet sich uns die Schöpfung;
ist es damit genng? So kann für das, was in die Ewigkeit weisen soll,
auch mal die Zeit kommen... Wir sind wohl nicht zu Ende.

Die Vorbereitung. Das scheinbar Aufgeregte, das ratlose
Hin- und Herübertoben und Schimpfen, dieses Unklare, da die Menschen
sich nicht nimmer verstehen, und Sichauseinandcrhalten und in Haß und
Feindschaft kommen — es ist ja bloß eine Aufregung vor dem Frieden.

Es ist mir oft, wie wenn in unserer Zeit eine eigentümliche Krankheit:

daß man an allem überdrüssig wird, besonders stark hervorkäme.



— 477 —

Einerseits leben wir in einer sehr lebendigen Zeit; die Menschen stehen

auf als mächtige Leute über die Natur und ihre Kräfte. Aber für das

Göttliche, für den göttlichen Beruf, erlahmen die Leute langsam. Sie
haben keine rechte Liebe dazu, fürchten sich fast davor... Aber wir müssen
immer wieder aufschauen, neuen Mut bekommen. Und vielleicht wenn
cs hente so allgemein in Lahmes ausartet, daß keine rechten Früchte zu
sehen sind, so ist das der Vorbote von etwas Größerem, von etwas,
das bis jetzt noch nie geschehen ist: daß nämlich der eigentliche Mensch
verändert wird, so daß er nicht mehr zurückfallen kann, daß das Irdische
nicht mehr so viel Raum gewinnt... Es ist etwas im Menschen, das

ihn hindern will, das Göttliche höher zu achten als das Irdische, das

Vergängliche mehr zu lieben als das Unvergängliche. Da muß ganz
in der Tiefe des Menschen etwas anders werden und dazu soll die
kommende Zeit helfen.

Das Göttliche muß international werden. Jetzt soll
es aufhören: etwas Separates soll nicht mehr bestehen für sich selber,
sondern was noch von Glauben da ist, in Hütten und in Schlössern,
überall, wo Seelen sich nach Gott sehnen, da sollen sie ausharren. Nicht
damit es bei ihnen allein lebendig iverde, sondern heute haben wir auf
das zu warten, was der ganzen Welt dient. Heute soll das Göttliche —
wie man sagt — international werden. Die Gnade Gottes soll so über die

Welt kommen, daß es keine Extra-Völkchen mehr sind, sondern daß die

Menschheit cin großer Weingarten wird, den Gott pflegt...

Friede auf Erden! Man muß suchen, was in der Zeit von
Gottes Geist liegt und dem sich hingeben. Hente will Gottes Geist „Friede
auf Erden". Wer darin fest steht, ist ein Kind Gottes. 1WV.

Das Himmelreich eine Völker- und Weltgeschichte.
Nicht nur einzelne Menschen müssen zeugen, sondern zuletzt müssen ganze
Völker ein Beispiel werden des Tuns Gottes, und das ist dann das

Größte, was es gibt...
Das Himmelreich hat noch eine größere Aufgabe: Es soll zu einem

Ende kommen, zu einem Ziel. Das Himmelreich soll eine
Weltgeschichte werden, die alle Völker, die alle Menschen in sein Netz hineinbringt.

Eine Weltgeschichte naht stch und diese Weltgeschichte ist es, die

unser größter Trost ist. Und so oft wir eine kleine Himmelrerchsgeschichte
erleben, in Ereignissen in unserem eigenen oder in einem fremden
Leben; immcr müssen wir denken: es ist ein Zeichen, daß es zuletzt noch

zu einem großen Sieg kommt, zum Tag Jesu Christi, hergerichtet durch
das Himmelreich, ausgestattet mit Kraft und von Gottes Thron. Dieses
Ende soll auch noch kommen. ' "

Wo Bad Boll ist. Ich brauche mein Bad Boll nicht. Dieses
dumme Bad Boll, dieses hergekommene, an dem hängt es nicht...

Es gibt ein Bad Boll im Geist, aber nicht dieses unsere. Es sind
hcutc Menschen mit mir verbunden im Geist, selbständig nufs Reich



— 478 —

Gottes hin; die brauchen Bad Boll nie zu sehen. Was äußerlich ist,
das hört wieder auf, das ist nur die Schale.

Wir stehn im letzten Kampf und Strauß,
Wo Tod und Leben ringen;
Drum bleibet treu und haltet aus,
Sonst kanns auch nicht gelingen.
Es stürzt die Welt, die alte, ein,
Und Jesu Christi Reich allein
ErstehtaufihrenTrümmern. L. Ragaz.

«unSscdau.
?ilr Me rU55i«cKen yincker. Unser Hilferuf für die verhungernden russischen

Kinder hat ein starkes Echo gefunden. Inzwischen hat auch das Rote Kreuz einen
Aufruf für eine Spitalexpedition veröffentlicht und sind auch andere Stimmen laut
geworden. Vielleicht kommt es doch zu einem großen Hilfsmerk auch bei uns in der
Schweiz, Ob vielleicht gar eine allgemeine Kirchenversammlung zu Weihnachten
stattfindet, wissen wir zu der Stunde, da diese Zeilen geschrieben werden, noch nicht.
Wenn nicht, dann sollte wohl ein gesamtschweizerisches Komitee die Sache an die
Hand nehmen und für die ganze Schweiz organisieren. Vielleicht finden sich dann
jene Männer und Frauen, die fich eine Zeitlang dieser großen Sache ganz zur
Verfügung stellen können und wollen,') L, R.

Daß wir der Hxmenier nicht vergessen, versteht fich schon selbst,

Mitteilung «U5 Sern. Am 2. Oktober fanden sich die Leser und Freunde
der Neuen Wege zum erstenmal zusammen, am Nachmittag im Familienrestaurant
Dählhölzli zu einer freien Aussprache im Anschluß an einen Vortrag von Herrn
Prof. Ragaz, am Abend zu einer Zusammenkunft im engern Kreise im Söller des
Fueterhauses. Auf allgemeinen Wunsch hin werden nun die Zusammenkünfte
regelmäßig stattfinden und zwar jeden ersten Sonntag des Monats, Die nächste ist
festgesetzt auf Sonntag, 8, Januar, nachmittags 2'/s Uhr im Volkshaus. Zimmer 9,

Eine kleinere Gruppe findet sich jeden zweiten Samstag Abend in den Räumen
der Neuwerkgemeinde zusammen, um unter der Leitung von Herrn Dr. Vollen-
weider das „sozialistische Programm" zu besprechen.

Mögen diese Aussprachen eine Vertiefung und Klärung des Denkens. Fühlens
und Wollens bei den Teilnehmern bewirken und ihnen das Suchen von neuen
Wegen für das Leben unseres Volkes ermöglichen und erleichtern,

Nurse ««s Neusrlentleiung Ses sozialen una geistigen Hevens.
Auf geäußerte Wünsche hin teilen wir mit, daß diesen Winter von der
Arbeitsgemeinschaft zur Neuorientierung des geistigen und sozialen
Lebens (das ist blvß ein vorläufiger Name), folgende Kurse gehalten
werden:

1. Unser Weltbild im Zusammenhang mit den
Gesetzen des organischen Lebens. Leiter: Dr. Tschulok.
Jeweilen am - Donnerstag Abends 8 Uhr im Institut Tschulok, Ecke

Platten-Zürichbergstraße, Zürich 7.

') Gaben können geschickt werden: An die „t1rii«l> irUsrnkUiorisl cls ssouurs
Aux srU'snts«, Kuo iVlsssot, (Zsnsvs und das „Kinderhilfswerk" Bubenbergplatz,
Bern, Anch die Neuen Wege sind bereit, Sendungen weiter zu leiten. Wir
danken herzlich für die eingegangenen.


	Blumhardt, Vater und Sohn (Schluss). V., Bad, Boll, ein Zion Gottes ; VI., Die menschliche Erscheinung ; VII., Wirkung, Enttäuschung, Erfüllung ; VIII., Ausblick und Aufgabe ; Blumhardt-Worte

