
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 15 (1921)

Heft: 11

Artikel: Blumhardt, Vater und Sohn. 15., Das Wiedererwachen und die
Blumhardtsche Hoffnung ; Blumhardt-Worte

Autor: Ragaz, L. / Blumhardt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134829

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 415 —

andere überwinden können? Ueberwnnden wird die Erstarrung nur
von ueuem Leben, der Stillstand nur von neuer Bewegung — und
so wird auch der Katholizismus, dies furchtbare Mißverständnis der
Botschaft Jesu, nicht überwunden von einem Protestantismus, der
seinerseits in neuem Mißverständnis erstarrt ist, sondern erst von einer

neuen, lebendigen Bewegung, die über alle Kirchen und Konfessionen
und alles menschliche Religionswesen hinaus wieder die Wahrheit des

Gottesreiches vertritt. Jerusalem wird von keinem Garizim und
Garizim von keinem Jerusalem überwunden — beide aber überwindet
ein neuer Gottesdienst im Geist und in der Wahrheit. Nur wo der
Geist und die Wahrheit herrschen, sind die Bedingungen gegeben, daß
Gott sein Reich auf Erden bauen kann.

So müssen wir den Sinn der Reformation wieder neu verstehen
und ihr gegenüber eine neue Treue, die dann diesem tiefsten Sinn
treu seiu will, lernen. Gott hat die Reformation ja nicht geschickt,
damit sie uns ein gereinigtes Kirchentum und eine verbesserte
Konfession bringe, sondern damit durch sie das Kommen feines Reiches
vorbereitet werde. Wo wir drum wirklich auf dem neuen Boden der
Reformation stehen, da ereifern wir uns nicht mehr für unser Kirchentum

und unsere konfessionellen Eigenheiten, sondern da schauen wir
aus nach dem neuen Reiche Christi und kämpfen für sein Wachstum.
Gerade als echte, treue Protestanten stellen wir uns mit uuserer
Kirche und Konfession unter Jesu Wort: „Es kommt die Zeit, daß

ihr weder auf diesem Berge noch zu Jerusalem anbeten werdet", und
lassen uns von ihm hineinführen in jene neue Zeit, da die wahren
Anbeter den Vater anbeten werden im Geist und in der Wahrheit.
Dann aber dürfen auch wir wieder eintreten in jene Geschichte, die er
auf Erden begonnen hat, und dürfen mithelfen, seinem Kommen den

Weg zu bereiten. R. Lejeune.

SiumdalSl. iSater uns Sodn.
15. DasWiedererwachen und die Blumhardtsche

Hoffnung.
Schaffen hat, ja mit der Reformation nicht aufgehört. Und

VI als die Zeit wieder einmal erfüllt war, da ist in Blumhardts,^ des Vaters und des Sohnes, Kampf und Erleben die
Fortsetzung ihres Werkes und das Wiedererwachen des Reiches Gottes
auf besonders helle und gewaltige Weise erschienen.

Wir haben diese Entwicklung am Beginn dieses Berichtes
dargestellt und wollen hier bloß den Sinn der Hoffnung Blumhardts
noch einmal klarzustellen und namentlich vor einigen Mißverständnissen
zu schützen suchen.



— 416 —

Blumhardt erwartet, daß jener Sieg über die Welt, der in den

urchristlichen Kräften und Gaben erschienen war, wieder erscheinen und
seine Fortsetzung nnd Vollendung finden könne. Wie ist dies genauer
zu deuten? Die Voraussetzung dafür ist das, was er die n e u e A u s -
gießung des heiligen Gei st es nennt. Es muß jene Gottesnähe

nnd Gotteskraft, die den ersten Christen eigen war, den Menschen
wieder geschenkt und in die Welt ergossen werden. Dann werden auch
ihre Gaben und Früchte, eben jene Kräfte, wieder erscheinen, die
übernatürliche Welt wird wieder natürlich, das Wunder eiue selbstverständliche

Ausstattung des Jüngers Christi sein.
Freilich muß nun hier ein Mißverständnis abgewehrt werden.

Weil im Leben Blumhardts die Wunderkraft des Reiches Gottes
besonders augenfällig in der Form von Krankenheilungen
hervorgetreten war, so könnte der Schein erweckt werden, als ob dies die
Hauptsache oder gar das Eine, worauf es ankomme, sei und namentlich,
als ob es von der „Ausgießung des heiligen Geistes" fofort zur
Gesundheit des Leibes weitergebe. So ift Blumhardt von Anfang an
vielfach mißverstanden worden. Das ist aber durchaus nicht
Blumhardts Meinung. Sie ist viel geistiger (im guten Sinn) und viel
umfassender. Die ersten Früchte des Reiches Gottes sind ihm, wie
wir aus feinen eigenen Worten nun wissen, genau wie im neuen
Testamente: Buße und Glauben, beide freilich nicht
kirchlichdogmatisch sondern viel tiefer und kühner verstanden. Wie in
Möttlingen die Heilungen erst die Folge einer erschütternden Erweckung der
Seelen waren, die diese voU den Götzen zu Gott zurückführte, und
diese Erweckung ihrerseits die Folge des Kampfes Blumhardts mit
den obersten geistigen Gewalten der Finsternis, so entspricht diese

Entwicklung überhaupt der Ordnung Gottes. Aus jener Umkehr
des ganzen Wefens, die „Buße" bedeutet und die ein Sterben ist,
strömt das neue Leben, das sich dann freilich auch in das Leibesleben
und alle Wirklichkeit, auch die materielle, ergießt. Aber die erste große
weitere Gabe ist die Vergebung d er Sünde, die die Buße
vollendet, die Sünde tilgt, und dns neue Leben eröffnet. Sie vor
allem ist die Gabe, die in Blumhardt wunderbar neu erschien uud
die er mitteilen konnte. Aus ihr erst quoll dann auch Heilung. Dieses
Recht der Vergebung der Sünden muß in der Gemeinde Christi wieder
eine wirksame Kraft werden. Vorher wird die Macht des Bösen nicht
gebrochen. Denn dessen Kraft ist die Verzweiflung. Darin wird
sich das Priestertum der Christen bewähren.

Was aber die Gesundheit betrifft, so wird ste allerdings auch

zu diesen Gaben des Geistes gehören. Sie wird in dem Maße kommen,
als er der Gemeinde wieder geschenkt wird. Inzwischen gilt es oft, zu
warten und Geduld zu haben. Man kann unter Umständen gerade durch
rechtes Tragen von Krankheit den Sieg über die Krankheitsmacht
in der Welt und das Kommen des Reiches beschleunigen. Jedenfalls
darf man die Gesundheit nicht lostrennen von der Gesamtheit des



— 417 —

Reiches Gottes. Sie kann nur kommen in dem Maße als dieses

überhaupt kommt. Namentlich widerspräche es ganz seinem Wesen,
wenn man das Reich Gottes bloß begehrte, um damit Gesundheit zu
gewinnen. Das hieße ja jenem religiösen Egoismus huldigen, der
sein genaues Gegenteil ist. Es gilt vielmehr, Gott allein die Ehre
zu geben; dann wird alles übrige recht. „Trachtet zuerst nach dem

Reich Gottes und feiner Gerechtigkeit, fo wird euch solches zugefügt
werden."

Es wäre auch falsch, die Heilung von Krankheit etwa durch
Gebet erzwingen zu wollen. Das wäre ein Mißbrauch des Gebetes
und des Namens Gottes. Blumhardt warnt wie der Meister vor
allem Plappergebet als einem Aberglauben. Wohl aber gehört eine

Erhörung des Gebetes, die weit über das unter uns Vorhandene
hinausgeht, zu den Verheißungen des Reiches Gottes. Nur ist auch
sie an die Ordnung dieses Reiches gebunden. Sie wird, kurz gesagt,
nur dem Mitarbeiter Gottes geschenkt, nur dem, der nichts will,
als Gott dienen und seiner Sache zur Verfügung stehen. Das
gilt von allem Wunder und aller Vollmacht des Reiches Gottes:
sie dürfen weder der natürlichen Selbstsucht dienen, noch der religiösen
Schaustellung, sondern dem Reiche Gottes allein. Nur denen, die

diesen Voraussetzungen entsprechen, können sie verliehen werden, alles
andere ist Aberglauben, Zauber und Trug.

Das ist also der Weg: aus den innersten Tiefen der geistigen
Erneuerung strömen die Kräfte des Reiches, die der heilige Geist wirkt,
in alle Wirklichkeit; sie schaffen Glauben, Hoffnung, Liebe, Freiheit,
Reinheit, Wahrheit; sie verändern die sozialen Verhältnisse, das politische
Leben, das ganze Weltwesen; sie dringen in die Tiefen der Natur, in
das Leibesleben, die Materie und schaffen überall aus dem Tode Leben,

Die Ueberwindung des Todes ist ja nur e i n Ausdruck für
diesen Vorgang der Erneuerung der Schöpfung. Auch dieser Teil
der Hoffnung Blumhardts ist besonders aufgefallen und bei ihm, wie
wir wissen, auch stark im Zentrum gestanden. Aber es gilt davon
alles von der Ueberwindung der Krankheit Gesagte. Auch dieser Teil
der Hoffnung darf nicht von dem Ganzen losgelöst werden. Es muß
vielleicht, bevor die neue Welt stärker geworden ist, der physische Tod
noch ertragen und mit Gott doch zu einem Sieg gemacht werden.
Aber wenn auch diefe Form des Sterbens noch weiter geht, können
trotzdem Kräfte eines neuen Lebens von Gott her in die Welt strömen,
alles Todeswesen, Krankheit, Seuchen, Unreinheit, Laster, Not, die

ganze damit verbundene Welt, vor allem auch den Krieg, angreifend
und Schritt für Schritt überwindend, bis der Tag gekommen ist, wo
die dichte Decke des Todes im besonderen Sinne, die jetzt über der
Welt hängt, sich heben kann. Aber noch einmal: die Auferstehung
Christi bedeutet die Verheißung einer in allen Stücken aus dem Tode
zum Leben erneuerten Welt.



— 418 —

Die Vollendung dieser Hoffnung nnd zugleich die Voraussetzung
ihrer Erfüllung ist die Wiederkunft Christi. Sie ist, wie wir
gezeigt haben, die Krönung der ganzen Erwartung Blumhardts. Wir
haben ihr Wesen darzustellen versucht. Bei Blumhardt erscheint sie

ganz in diesem Sinn und in aller heiligen Nüchternheit. Alle Phantastik,
Schwärmerei, Ungeduld, Rechnerei wird abgewiesen. Die Wiederkunft
Christi ist das Kommen des Reiches Gottes, das in Christus verkörpert

ist. Wie Blumhardt sie über die früher angeführten Worte hinaus
im Einzelnen gedacht hat, brauchen wir nicht zu wissen. Nur das
Eine stellen wir nochmals fest: nicht als bloßes furchtbares Gericht,
sondern vor allem als Fest. Gewiß ist sie von schwerem Kampf
begleitet, aber vor allem ist sie die Entfaltung der Barmherzigkeit Gottes
über alle Völker, das Aufgehen seiner Erlösung über aller Schöpfung.

Wir können auch hier alles, worauf es ankommt, ganz einfach
sagen und damit von dem entstellenden Uebergewicht einzelner
Vorstellungen ablenken: das, worauf die Hoffnung Blumhardts geht und
das Erwachen der Christenheit zielt, ist die Erfüllung dessen, was im
Unservater gebetet wird.

LlumkaratAotte.
DieNotwendigkeiteinerneuenAusgießungdesGeistes,

Es gibt kein anderes Mittel, das Durstige zu erquicken, das Dürre wieder
herzustellen, als daß Gott seinen Gcist ausgießt. Es wollen zwar Viele heutzutage

nicht mehr daran glauben. Warum Weil es etwas außergewöhnliches ist, das

nicht in die gewöhnlichen Dinge dieser Welt hineinpaßt. Wenn mans vergleichen

will mit Dingen dieser Welt, so findet man nicht einmal etwas zur Vergleichung,
so neu, so außerordentlich ist es. Wenn man sich nur denkt, es werde wieder wie
bei den Aposteln am ersten Pfingstfest, so vergleichet das einmal mit der gewöhnlichen

Art, wie wir leben und sind und Gedanken und Empfindungen haben, und

ihr werdet sagen müssen: Es ist das alles ein reines Nichts gegen dem, was durch
Gottes Geist werden soll. Darum erscheint es den Meisten zu groß. Aber ich

k.nn nicht helfen; ich kanns nicht kleiner machen, oder kleiner mir denken als es

ist. Vielleicht wenn es weniger groß Ware, glaubten es die Leute besser; aber ich

kann doch das Große nicht kleiner machen als es ist. Ein Strom des Geistes

wird kommen.... Harren wir dessen nur getrost! Es ist ja schon ein kleiner Teil
erfüllt gewesen znr Zeit der Apostel, Aber weil es aus Gründen, die wir jetzt nicht
so schnell sagen und erklären können, wieder zurückgetreten ist, daß es nicht mehr
ist, was es einst war, muß es dann nicht auch wieder werden? Ja muß es nicht
auch im Großen erfüllt werden, wie einst im Kleinen? Wir haben an der ersten

Ausgießung des Geistes den Beweis, daß Gott Wort hält. Aber jetzt brauchen

wirs eben wieder. Denn wir sind ausgetrocknete Leute; der Durst bringt uns fast

um und es ist gar zu arg, wie die Menschen innerlich verderben und äußerlich dazu.
Nun, weil wirs wieder brauchen, wirds Gott auch wieder geben. Da ists verheißen:
Fürchte dich nicht, Jakob! Dein Gott weiß Rat! Er darf nur die große Gottesgabe

schicken, den heiligen Geist, der aus Gott kommt und die Menschen selbst in
ein göttliches Wesen umwandelt, dann wird alles anders. Bl, Vater.



— 419 —

Das Warten des Geistes, Wir müssen die Gerechtigkeit ansüben

und das ganze Herz darauf richten. Dann sind unsere Herzen berufen, daß dcr

heilige Geist über uns walten und uns nahen kann. Heute ist er wie ein zitterndes

Schwert über uns. Aber er fallt noch nicht auf uns; denn er will uns nicht

zerschmettern; aber er wartet, ob er Menschen finde, denen er sein Gericht offenbaren

kann, damit der neue Anfang kommen kann, Bl. Vater,

Was wir für das Kommen des Geistes tun können. „Was
sollte von menschlicher Seite geschehen, daß es wieder besser werde?" Hierauf kann

ich nichts anderes antworten, als: es sollte mehr Seufzen und Sehnen nach dem

Vermißten unter den Christen entstehen, überhaupt mehr Glauben an den heiligen

Geist. Sie lassen es aber überall alles gut sein, wie es ist und tun, als haben sie

keine weiteren Bedürfnisse von oben, wiewohl sie offenbar alles nur als angelernt
oder ausgedacht, nicht gleichsam inspiriert haben. Sie brauchen nichts weiter als
sie haben. Ich weiß wenige Gläubige, die forschen in der Schrift. Dazu mag
ich die gläubige Welt ansehen, wie ich will, so lassen ste, weil die bösen Menschen

doch nicht glauben wollen, den Heiland lieber einen Kaputnmcher sein, der eben

jetzt alles mit Gerichten in den Abgrund schmettere, denn einen Seligmacher, den

es nach dem Herzen treibe, etwa wieder neue Hebel vermittelst des nun eben doch

sonst verheißenen Geistes zur Rettung Vieler anzusetzen. Wer etwas tun will, dcr

lerne für Millionen ein Herz haben, wie es Jesus hat, der nicht zum Schein durch

Sein Blut hat wollen eine Versöhnung dcr ganzen Welt herbeiführen. Die, welche

mit Teilnahme unter dem Jammer eines endlosen Elends nach allen Seiten seufzen,

jammern und sich sehnen, und in der Schrift Verständnis über den heiligen
Geist suchen, die sind es, die zu einer bessern Zeit helfen. Tun das nicht Viele,
so tun es mit mir Wenige; und wenn mich Alle verließen, so bleibe ich betend im
Kampfe Wider die Uebermacht der Finsternis, die alles in ihre Bande geschlagen

hat und alles tut, um neue Erweisungen der Kräfte des Geistes zu verheben und
zu hintertreiben ich bleibe fest und unbeweglich darin, wie auch im Ringen um
die endliche Heimsuchung Gottes vermittelst des heiligen Geistes über allem Fleisch.

Ich rufe schon dreißig Jahre darum — und vielen bin ich darüber zum Gespötte

geworden — ich rufe aber fort und lasse nicht nach und schon mein unwiderstehlicher

Drang, fortzumachen ohne Rast und Ruh, ist mir, dem nahezu siebzigjährigcn
Manne, Bürgschaft genug, daß mich Gott es noch erleben lassen werde, das Heil
Gottes kommen zu sehen, zu neuem Erwachen aller Welt durch den heiligen Geist.

Bl. Vater.
Nicht bloß Gesundheit, Herr V will ich persönlich nicht zu

nahe treten, aber die Sache kommt mir nur auch gar zu kindisch vor. Da kommt
wer will von allen Himmelsgegenden und hört: „Sie sind geheilt," Natürlich, so

wär's geschickt, so können die armen Leute auch nach Lourdes, Gott ist nichts
weiter als ein guter, guter Doktor, der nichts will, als daß man sich heilen läßt.
Wo bleibt die Wahrheit?

WieKrankheit zu trageni st. Ich sehe, Du stehst ganz richtig in
Betreff des Wartens auf deine Gesundheit von Gott, Eins nur möchte ich sagen:
Schwäche Dich nicht durch den, Gedanken, Du seiest schuld, wenn Du noch nicht
gesund bist. Man kann sich ja immer viel Vorwürfe machend aber es ist nicht gut,
wenn man von seinem eigenen Tun oder Nichttun das Tun Gottes abhängig



— 420 —

macht, wenn man nun einmal wie Du ein ganzes Herz und Sehnsucht nach dem

Regiment und der Hilfe Gottes hat. Da bleibe nur fest in der Liebe Gottes, wenn
auch die Entwicklung in Leben und Gesundheit aus der Krankheit heraus langsam
geht. Du bist und bleibst Gottes und wirst es stets erfahren in Deinem Herzen,

Krankheit. Das müssen sich alle kranken Leute merken: Gott kann nicht
retten, wenn Schulden vorliegen. Er ist gerecht. Das ist mir schon seit vielen

Jahren klar; ich habe nie so in den Tag hinein beten können, die Leute möchten

gesund werden. Ich weiß ganz gut schon lange, daß unter Umstanden nicht das
Gebet: „Mach mich gesund!" sondern die Geduld: „Ich will leiden!" die Hilfe
bringt. Man muß oft auch etwas durch Leiden dem lieben Gott gleichsam zu
Gefallen tun und je mehr man ihm also entgegen kommt, willig und ganz, desto mehr
kann es sich ausheilen, was gefehlt ist,

Wunder, Wunder und Zeichen sind schon gut als Legitimation, daß

man es mit dem lieben Gott zu tun hat, aber helfen können sie uns nicht. Was
uns hilft, ist Gerechtigkeit und Wahrheit und hunderttausend Wunder nützen

verhältnismäßig wenig im Vergleich zu einem Wahrheitswort und Wahrheitswalten,
wodurch der liebe Gott etwas Krummes gerade macht.

ErHörbarkeit des Gebetes. Ihm fChristusf müssen wir nun
nachfolgen und darum in allen unsern Gebeten als Vorhut sozusagen die Bitte auf dem

Herzen haben: Dein Reich komme. Es muß zuerst in irgend welcher Weise
dem Reich Gottes bei uns gleichsam Quartier gemacht werden, ehe man so ohne
weiteres mit Bittschriften kommen kann, nach welchen Gott Veränderungen in der

diesseitigen Welt uns zulieb machen soll. Zuerst müssen wir sondieren: Wir weit
hat das Reich Gottes um uns her ein Recht? Wie weit darf der Heiland
mitsprechen zur Ehre Gottes Z Und je nachdem es ist, muß man oft mit Beten es sein

lassen und Geduld haben. Ich kann nicht immer nur beten, daß mein Elend

weggenommen werden soll, sondern ich sehe oft, daß es viel wichtiger ist, daß ich

zunächst nur bete: „Herr, nimm mich in Deine Hand, daß Deine Regierung bei mir
sein kann!" Wer so steht, der kann eine Bedeutung bekommen im Reiche Gottes;
denn also standen auch die Männer Gottes und die Propheten und die Apostel, die

vor Zeiten ums Reich Gottes gekämpft haben und um derer willen Gott große
Wunder getan hat Geben wir Gott die Ehre und sagen wir, daß Sein Reich

bei uns ankommen kann, dann können wir viel erlangen Ja, es kann e.i n

Mann für die ganze Welt Bedeutung gewinnen, wenn er nur Gottes Reich im
Auge hat und nicht sich.

Unreines Beten, Leute, denen am lieben Gott kein Haarbreit gelegen

ist, denen eben der Finger weh tut oder der Kopf, die haben ein Geschrei vor Gott
und so steigen unreine Gebete auf und umhüllen die reinen Gebete fürs Reich

Gottes, sodaß letztere oft kaum hinaufkommen in den Himmel, und noch mehr kann

man sagen: eine Menge unreiner Gebete, die nur Irdisches im Sinne haben, die

morden die reinen Gebete,

Das rechte Beten. Man muß beides verbinden: einerseits kindlich
beten: „Herr, hilf mir!" und anderseits sagen: „Dein Wille geschehe, ich nehme es

auf mich, wenn Du willst!" Jn vielen Fällen wartet der liebe Gott auf unsere

Bitte. Nicht nur für uns, auch für das Leiden der Welt müssen wir Bittende sein.



— 421 —

Geist und Bequemlichkeit. Wenn nur eine Spur von Trägheit in
dir ist, dann bekommst Du keinen heiligen Geist, denn auf die Bequemlichkeit hin
kommt die Verheißung des Vaters nicht.

Falsches und echtes Beten. Eine Menge Gebete und Seufzer steigen

nur bis an den Himmel hin und fallen wieder herunter wie im Regen; nur sehr

wenige dringen durch bis zum Thron Gottes, so daß es heißt: gebetet. Habe

ich nicht ein Ohr am Telephon, um Gott in mich aufzunehmen, so hat Gott auch

kein Ohr am andern Ende des Telephons, um meine Worte in Sich
aufzunehmen. Gott kann uns nicht einseitig hören, es muß zwischen uns und ihm
korrespondieren. So ist es auch zu verstehen, wenn man manchmal den Leuten sagen

muß: Lasset eine Zeitlang euer vieles Beten bleiben! Suchet zuerst Gott in euch

aufzunehmen, um Ihm gerecht zu werden, dann wird das Beten von selbst, ohne
viel Nachdenken, ein kindliches, der Wahrheit entsprechendes. Auf unserer Seite ist
cs das Erste, daß wir auf Gott horchen, Ist aber unser inwendiges Wesen bloß,

aufgetan für den nächsten besten Lärm der Welt, daß unsere Herzen in irdischen

Freuden und Trübsalen stürmen, um unserer selbst willen, und das Erhabene
Gottes uns nicht auch erhaben macht, dann dürsen wir gewiß sein, daß unser Beten
kein eigentliches Beten ist, Gott kann ja wohl das Seufzen Aller, auch der

Törichten, vernehmen, aber eigentlich beten kann doch nur derjenige, welcher auf
Gott horcht.

Die neue Ausgießung des Gei st es. Warum sollen wir uns
nicht auf eiue neue Ausgießung des Geistes rüsten? Warnm zürnen sie, wenn man
das sagt? Sie werfen mir vor, ich achte nicht den heiligen Geist, der gekommen
sei, aber wie wollen sie die Teufelswerke bezwingen, wie wollen sie das antichristliche

Wesen überwinden, das in die christliche Kirche hineingekommen ist, wenn nicht
eine neue Ausgießung des heiligen Geistes kommt? Wie soll denn Klarheit in die

Geister der Menschen kommen? Gott ist treu, Gott ist ein Tatengott, der

schläft noch schlummert nicht. Er ist ein Gott der Offenbarung und er wird sich

noch bezeugen. Denn nicht wir machen das Reich Gottes, Er machts, gelobet sei

sein Name!

16. Wie kanndasReich Gottes kommen?
Damit gelangen wir zu der letzten der Fragen, die uns nun

noch übrig bleiben: Wie kommt das Reich Gottes?
Das bedeutet vor allem: Was können wir Menfchen dazu tun?

u. Gabe und Aufgabe, Warten und Arbeiten.
Was können wir tun, daß das Reich komme? Darauf gibt es

von jeher zwei Antworten. Die Einen sagen: „Wir können nichts
dazu tun. Gott allein bringt das Reich, wie und wann es ihm
gefällt. Wir können bloß warten und uns bereit machen. Es ist
Gottes Werk." Die fo sprechen, dürfen sich ohne Zweifel auf viele
Stellen der Bibel berufen. Die Andern aber sagen: „Alles kommt
auf uns an. Das Reich Gottes kommt in dem Maße, als wir uns
anstrengen, als wir Gottes Willen tun und ihm die Erde
unterwerfen. Es ist unser Werk." Auch sie können reichlich die Bibel,



— 422 —

für sich anführen. Diesen beiden Antworten entspricht dann ein
ebenso verschiedenes Verhalten und das ist einer der alten großen
Gegensätze der Religion und eine Quelle vielen Streites.

Wer hat Recht? Beide! Das Reich Gottes ist ganz Gottes
Gabe. Machen können wir es mit aller Anstrengung nicht. Aber
ganz Unrecht haben dennoch die diesen Teil der Wahrheit allein
fehen. Denn es gehört dazu die andere : Das Reich Gottes ist ganz
des Menschen Aufgabe. Es kommt nur in dem Maße, als
Menschen sich ihm zur Verfügung stellen im Verstehen, Wollen,
Arbeiten, Kämpfen, Leiden. Denn Gott will nichts ohne den Menschen
tun. Es ist an das zu erinnern, was wir über das Verhältnis von
Gott und Mensch gesagt haben. Gott will nicht ein König über
Knechte sein, sondern will eine Welt freier Söhne Gottes. Er wartet
also auf solche Menschen, daß sie ihm helfen. Die Mitarbeiter-
s.chaft des Menschen gehört zu seiner Sehnsucht.

Solche Menschen müssen oft mit Gott warten, auf ihn
warten und auf ihre Mitmenschen. Aber nicht müssig warten,
sondern in Arbeit und Kampf; ihr Warten ist bloß Pause in Arbeit
und Kampf, vielmehr es ist die angespannteste Form von beiden und
hat nur darin seinen Sinn. Der Quietismus ist genau wie sein
Gegenteil, die Vielgeschäftigkeit, Religion, nicht Reich Gottes.

Das ist die Meinung der Bibel. So allein hat das Werk Christi
Sinn. Es wäre wertlos, wenn der Menfch im Reiche Gottes nichts
zu tun hätte. Das ist auch Blumhardts Meinung. Nichts liegt ihm
ferner, als ein stillsitzendes Warten zu empfehlen, nichts ist seinem
Sinn stärker zuwider, als das „Gott allein" so einseitig zu betonen,
daß der Mensch eine Marionette Gottes wird. Vielmehr gehört es

zu dem, was er am stärksten betont, daß der Mensch dabei sein, mittun,

mitkämpfen, und vor allem muß mitleiden damit das Werk Gottes
weiter gehe, und daß wir nicht auf Gottes Taten ausruhen dürfen.
Gvttes Tun muß menschliches Tun, Gottes Wille menschlicher Wille
werden. Nur der Arbeiter und Kämpfer kann den lebendigen Gott
verstehen und ihm dienen. So sind Blumhardt, Vater uud Sohn,
Arbeiter und Kämpfer, Knechte und Helden Gottes gewesen — als
Söhne Gottes.

ZlumKarSt Worte.

Gott i st bereit. Das Göttliche ist allezeit bereit, es fragt sich aber, ob

du bereit bist.

Gott braucht uns. Gott braucht uns. Wir müssen nicht Jesus für
uns brauchen wollen, sondern wollen, daß Jesus uns brauchen kann und uns ganz

hergeben.
Es hat feine ganz besondere Nichtigkeit, daß namentlich wir irdische Menschen

auch vor Gott erscheinen; denn wir gehören mit zu den Schöpfungen Gottes und

es ist ein Leidwesen im Himmel, wenn kein Mensch mit seinem Geist anbetend vor
Gott erscheint. Das ist für Gott eine Betrübnis, Denn er hat die Welt lieb.



— 423 —

Die Aufgabe der Jünger, Christus steht auf einem sehr hohen

Gebiet, in das er uns hineinziehen will. Nicht alle Menschen können es, die aber

mit Jesus gehen wollen, die müssen alle Dinge in einem hohen Lichte sehen und
sich nicht fürchten, die Not und den Jammer der Menschen aus fich zu nehmen.

Nur wenn wir hineingehen in das tiefe Menschenelend, wo so viele Herzen bluten,
können wir dem Neuen Bahn brechen.

Es kommt auf das Verhalten der Jünger an, Gott hat uns
berufen in das Reich Seines lieben Sohnes und nun haben wir eine Bedeutung

für Gott, wie die Jünger, nachdem sie einmal als „Zwölfe" erwählt waren, eine

Bedeutung an der Seite des Heilandes für Gott und Sein Reich bekommen hatten.

Nun ist es nicht mehr Einerlei, wie sie sich stellen. Je nachdem sie sich halten, geht

das Vornehmen Gottes welches an ihre Person geknüpft ist, ununterbrochen fort,
Je nachdem sie aus der Rolle fallen, gibt es Störungen, Unterbrechungen,
Umwege und Aufschub aller Art Die Leute, die stch Gott einmal erwählt, die

müssen ihm ganz zur Hand sein; wenn sie alle Augenblicke wieder aus der Rolle
fallen, so gibt es ein Sterben in der Wüste; dann heißt es: „Wie unbegreiflich

regiert Gott!" Es ist aber nichts unbegreiflich, wenn man daran denkt, wie lange
Gott oft auf uns warten muß,

Bettler und Helfer, Es soll Gott kein Bedürfnis sein, sondern nur
Güte, wenn er jemanden einmal anstellt? Das ist gerade, wie wenn jemand sagen

wollte: einem Vater sei es nicht Bedürfnis, daß seine Söhne ihm helfen, es sei

nur Güte, wenn er sie als seine Kinder bei sich und für sich ankommen lasse. Als
ob cs einem Vater Einerlei sein könnte, ob seine Söhne ihn verlassen und er

fremde Leute anstcllen muß! Aber das gilt alles nichts. Wir wollen eben einmal

nicht beim Vater als Dienende bleiben; da machen wir es lieber wie dcr verlorene

Sohn und verprassen das Gut, das der Vater uns gegeben hat, bis wir bei den

Säuen angekommen sind, und dann muß es dem Vater eine Ehre sein, natürlich,
wenn wir verlumpt wieder heimkommen, aber nicht so dumm, wie der verlorene

Sohn, der jetzt schaffen und Taglöhner sein will, — ncin, nur um selig zu werden

Eine Anknüpfung muß Gott haben. Irgend welche Anknüpfung
auf Erden muß Gott haben, um Seine Gedanken und Pläne zur Erlösung
aller Kreatur zum Vollzug zu bringen. O, wie wenig wird das bedacht!

Menschen als Helfer Gottes. Gott braucht eben einmal Menschen,

die ihm helfen. Das ist ja das Geheimnis der Berufung zu einem Bund; ohne

diesen Bund mit Gott geht es nicht. Ich weiß es Wohl, man schleudert mir
entgegen: „Wir können das Reich Gottes nicht machen," Freilich nein, machen
können wir es nicht, aber darum gründet der Allmächtige einen Bund; darum will
er Menschen haben, die sür ihn Frucht bringen, die für ihn kämpfen, die die Waffen
nicht mehr mißbrauchen in ihrem eigenen Fleisch zu ihrem Nutzen, sondern die

sie gebrauchen, um die Ehre Gottes herauszuhauen aus der bösen, lästernden

Menfchenwelt, daß Gottes Ehre groß werde. Dazu braucht Gott Menschen, ui d

zmar sind Viele berufen, aber Wenige sind auscrwcihlt. Warum? Sie geben sich

nicht eigentlich her, dann sind sie berufen und man kann sie doch nicht brauchen,

Gott kann nichts tun ohne Menschen. Jes. S3 ist vom Knecht

Gottes die Rede. Gott kann auf Erden eigentlich nichts tun ohne einen Knecht,

Ich möchte es fast so sagen: Wie wir ohne Hand nichts tun können, wir müssen



— 424 —

die Hand haben, so kann Gott nichts tun ohne Knechte, Gott steht uns ohne einen

Knecht viel zu fern. Wenn ich sage: Gott kann nichts tun ohne einen Knecht, so

will ich damit natürlich nicht sagen: Gott tut überhaupt nichts. Er ist ja die ganze

Fülle des Lebens in der ganzen Welt; die ungeheure Strömung des Lebens und
die Bewegung der Welt, die Schöpfung geht ja tagtäglich von Gott aus Aber

wenn es sich darum handelt, daß für uns Menschen im Besonderen etwas geschieht

in den Gebieten der Kreatur, die Gott ferne gekommen sind, wie wir Menschcn,
die zunächst keinen Zusammenhang mehr mit Gott haben — wie soll Gott denen

nahe kommen? So macht sich der liebe Gott durch Knechte nahe d, h. durch

Menschen, und so kommt dieses Gesetz auf: Nichts ohne einen Menschen. Das ist

aber so furchtbar gewiß, daß man nicht drum herum kommt. Man wird's einmal
sehen, wenn das Reich Goltes kommt, wie nicht nagelsgroß ohne ein Organ
geschieht.

Der Mensch Mitarbeiter Gottes, Auf dieses Ziel hin kann es

nicht anders scin, als daß auch wir dürsten; sollen wir doch Mitarbeiter
Gottes sein, und es wäre nicht fein, wenn beim Dürsten der Erde wir nicht auch

mitdürsten müßten, damit wir im Durst nach Gott, dem lebendigen Gott,
Mitwirkende werden auf das große Ziel der Erlösung dcr Schöpfung von aller Finsternis,
Sind wir doch mit schuld, daß die Schöpfung nicht völlig im Leben Gottes

geblieben ist, meil wir, als die Vertreter Gottes auf Erden, anderes suchten, als
was Gott wollte; dadurch wurde der Strom das ursprünglich quellenden Lebens

aufgehalten und ein Durst ist in aller Schöpfung geblieben unter welchem sie, wie

Paulns sagt, seufzt.

Zur Arbeit berufen. Nach der Schrift ist uns klar geworden,

daß die Menschen, die zum Reich Gottes berufen sind, auch zur Arbeit für
Gott berufen werden.

Durch Gott allein — und durch Menschen. Merket euch das

wohl! Das Reich Gottes gestaltet sich durch nichts Andres, durch kein Menschen-

fündlein noch so teuer und edel, als durch das Kommen des Herrn,
Merkwürdig ist nun, daß dafür nicht nur Gott, der Schöpfer des Himmels, sondern

auch Menschen auf dem Plan sein müssen. Aber es ist auch verständlich! Denn

müßten dafür gar keine Menschen auf dem Plan sein und nur Gott, dann müßte

wohl gesagt werden, daß der Mensch nicht als Ebenbild Gottes geschaffen ist. Der
Mensch aber soll Ebenbild Gottes sein und bleiben und als solcher Mithelfer Gottes
werden im Allergrößten, im Allerheiligsten, was Gott zu tun beabsichtigt an seiner

Schöpfung,

Evangelium im Menschen, Evangelium ist nicht Evangelium, wo

nicht ein Mensch es darstellt.

Selb st wegwerfung. Die Hütte Gottes müssen die Menschen bauen,

aber diese werfen sich immer in den Koth, meinend, Gott könne sie nicht brauchen.

E s l i e g t a u ch a n un s! Es ist auch an uns gelegen, daß es in

Zion lebendig wird; je mehr wir auf das Reich Gottes schauen und die Vollendung
dcs Reiches Gottes wollen, desto mehr macht Gott, der Erhabene, der in der Höhe

wohnt, Zion voll Gericht und Gerechtigkeit und die Strahlen seines Lichtes fahren

herunter zur Erde und schaffen Bahn, daß es auch auf Erden möge Licht werden.



— 425 —

Jeder berufen! Wir können Alle bis auf einen gewissen Grad Beruf
haben, Zeugnis von Gott zu werden, nicht mit Worten und nicht mit gelehrten

Wörtern, sondern mit unserem Leben, in das ein Sinn kommt, der über das

Gewöhnliche hinaus geht.

Glauben! Aus allem Leben des Heilandes heraus sehen wir seinen

Wunsch, auf Erden im Menschen Glauben zn finden, wie wenn ohne diesen Glauben

das, was er im Sinne hat, nicht werden könnte. Wir dürfen sagen: der Heiland
setzt sein Bcrtrauen einerseits auf seinen Vater in, Himmel, aber anderseits auch

auf Menschen, in denen etwas vom Vater im Himmel gegeben ist. Diese glauben

ihm und aus diesem Glauben sieht er das Werk Gottes, das zu seinem Reich

führen soll, wachsen und gedeihen — zu seinem Ende kommen, Es kommt

alles darauf an, daß recht viele Menschen als Einzelne sich so darstellen, in ihrem
Glauben, daß Gottes Regiment an ihnen offenbar werden kann, dann wird für
das Wachstum der Gottespflanze alles möglich; dann werden auch Berge versetzt,

b. Die kleine Herde.
So arbeitet die Gemeinde Christi durch Glauben, Hoffen, Leiden,

durch Gebet uud Zeugnis mit am Kommen des Reiches. Diese
Gemeinde mag wohl zeitweilig sehr klein fein. Insofern gilt das Wort
von der „kleinen Herde " /) der das Reich verheißen ift. Aber
es ist wieder ein arges Mißverständnis, wenn der Pietismus dies so

auslegt, daß das Reich bei der kleinen Herde allein bleiben, auf sie

beschränkt sein solle. Vielmehr svll es ihr gegeben werdeil für Alle.
Sie erkämpft es in stellvertretendem Leiden für die Anderen.

Llumlmat-lllstte.
Was Gott nötig hat. Der liebe Gott braucht einstweilen nicht vicl

auf Erden. Er braucht nur wenige, aber ganze Leute, damit er diese Wenigen
gleichsam packen und die ganze Erde an ihnen festhalten kann. Haltet euch ja nicht

für zu gering, ihr Lieben, und lasset von dem gewöhnlichen Sinn der Menschen,

die meinen, es müssen immer große Haufen sein im Reiche Gottes auf Erden, Es
ist viel besser, wenn wir kleine Häuflein sind; eins, zwei, drei, zehn, die Eins sind,
sind stärker als Hunderttausende, die so in ihrer Frömmigkeit hinsirmeln und es

doch zu keinem wahrhaftigen, einmütigen Streben nach dem Reich Gottcs bringen,
Gott arbeitet durch schwache Menschen. Dieses Licht fs, s. der

Hoffnung auf den neuen Himmel und die neue Erdes wird niemand täuschen. Du
bleibst vielleicht ein armer Schelm dabei; die größte Torheit ist, zu glauben, wir
müssen gleich die größten Helden werden. — Gott arbeitet immer durch schwache
Menschen, aber das sind die stärksten, weil in dcnen die Hoffnung auf des Geistes

Kraft am meisten wirksam werden kann,

Jesus der Schwache. Es war für die Jünger Jesu schr dunkel, weil
sie keine'Gewalr in Jesu sahen, die Menschcn sich Untertan zu machen. Er war
immer der Schwache, der Arme unter den Armen, der Verachtete unter den

Verachteten, und er rührte keinen Finger, um sich etwa Geltung zu verschaffen,

Man war in der Welt nur gewohnt, starke Leute zu etwas kommen zu sehen.

') Vgl. Luk. 12, 3.>.



— 426 —

Leute, die auch einmal eine Macht in die Hand zu nehmen verstanden. Er war
immer der Schwache, Der Herr Jesu war nicht wie ein Mann, der zu seinen

Jüngern sagte: „Passet auf, wozu ich es noch bringe! Mein ist die Zukunft",
sondern er lehnt ab, er kommt zu nichts — in dieser Welt natürlich.

Die Wenigen. Alles das ift schwer zu allen Zeiten, wozu sich immer

nur wenige Menschen verstehen. Wo alle gleich auch laufen, wo alles vielleicht
bloß der Herde nach gleich denkt, das ist leicht. Nicht dort, wo die Vielen rennen
und laufen, fondern dort, wo man nur sehr wenige sieht, liegt die tiefere Wahrheit,
So ist es auch heute eine kleine Herde, die sich mit dem allgemeinen Christentum
nicht befriedigt, sondern auf ein Größeres traut, auf ein hohes Ziel der Menschen

hofft.
Kein Ruhm! Diese kleine Herde laßt der liebe Gott nie zu einem eigentlichen

Ruhme kommen, Sie sind immer in der Stille, Sie mögen noch, so glücklich,

auch in sich selbst noch so stark fein, einen eigentlichen Menschenruhm durch

Menschentaten, durch menschliches Auftreten, kriegen sie nicht, und wenn es lauter
Propheten wären und wenn es lauter Engel wären — ja gerade deßwegen müßten
sie in der Stille bleiben. Der liebe Gott fängt keine Händel an mit den Menschen

durch irgendwelche gewaltige Persönlichkeiten, die er für sich in Anspruch nimmt.
Das Wirken Gottes ist ein viel stärkeres, als das der menschlichen Gewalt, die

andere Menschen gewinnen könnte, Das schwächste Kindlein foll Kraft haben

wenn ihm das Reich Gottes beschieden werden kann. Kein äußeres Reich, sondern,
das, was der Geist Gottes durch einen guten Menschen überall schaffen kann, oft
ohne daß er daran denkt. Nicht die Starken, die Gewaltigen, sondern die

Einfältigen, die Gronigen, die Nichtsgeltenden, die in Verlegenheit Stehenden, die

oft ratlos sind, die aber ein Pünktchen in stch haben, da Gott regieren kann —
die fchaffen es, ob es Männer oder Frauen sind, ob Kinder oder Greise, Törichte
oder Kluge, Nicht auf unsern Verstand, unsre Kraft, aufs Regiment Gottes kommt
es an, Eine „kleine Herde", eine Hand voll Menschen, in denen das Reich
Gottes wirklich durchdringen kann, kann die ganze Menschheit beeinflussen d. h.

Gottes Geist durch sie.

Die kleine Herde als Bahnbrecherin für Alle. Es bleibt
eine kleine Herde, bis Jesus kommt, nicht weil blos eine kleine Herde zur Herrlichkeit

berufen wäre — ach dieser schreckliche Irrtum — nein! nein! —sondern weil
es die armen andern Leute einfach nicht zuwege bringen, denn es ist schwer, dieses

einzig, einzig „Jesus" — es ist schwer; die Andern können es eben nicht. Aber
diese kleine Herde kommt zum Ziel und dieser Herde wird das Reich
gegeben, Das Glauben wird ein echtes, weil wieder etwas recht Göttliches auf
Erden bemerkbar wird, zum ersten Mal eine Hütte Gottes bei den Menschen, Dann
erst können die Völker felig werden, vorher bleibt es immer nur die Sache
Einzelner, und dann aber Aller. Dann werden sie aus Höllen und aus Tiefen herausgeholt,

aus Sünde und aus Tod, und nicht ein Einziges wird gewonnen haben
die Sünde und der Tod, Das ist auch eine Freiheit, die wir zu Gott haben; wir
werden so fest hinstehn, daß nicht eine einzige Hölle sagen kann: „Dieser Mensch
gehört mein", „Nein, der gehört Gott", will ich sagen, und wenn es kein Anderer
tut, so sage ich es: „Nein, keine einzige Hölle kann sagen: Der Mensch ist mein. —
Nein, nein, Alle meines Vaters im Himmel, sonst nichts".



— 427 —

Die Hoffnung für Alle, Wir wollen das Neuwerden von Himmel

und Erde, das Versetztwerden der Erde in das Licht unseres Heilandes. Wir
fragen jetzt nicht mehr nach uns. Dieser große Trost ist uns die Hauptsache in
Jesus Christus, Dafür schaffen und kämpfen wir. Das können nicht alle
Leute begreifen; es ift,auch nicht nötig. Die Millionen müssen einfach schließlich

hinein versetzt werden ins Regiment Gottes und des Lebens Jesu Christi; sie

müssen hinein Meint ihr, ich wolle umsonst drin sein? Ich werde mich

wchr^n bis zum letztem Atemzug, daß alles in die Hand meines Jesus kommt.
Wenn kein Mensch so redet, so rede ich ; denn ich weiß, an wen ich glaube. Muß
ich fur einen Menschen, ein Gebiet die Hoffnung aufgeben, dann ift Jesus nicht
auferstanden. Das sage ich euch vor Gott und allen Engeln und vor Jesus selber:
„Du bist nicht das Licht der Welt, wenn ich eine Hoffnung aufgeben muß." Dann
wird es menschlich und wir können unser Trübsal nicht tragen. Ich bin wie eine

ganze Welt und du auch. Ich spüre es sofort, wenn sich mir eine Finsternis
aufdrangen will, d, h, eine Art Hoffnungslosigkeit für diese oder jene Welt. Ich
begreife die andern Christen nicht, ich habe mit Schwermut zu kämpfen, sofort, wenn
ich für etwas die Hoffnung aufgebe. ^

Das ist mir die Auferstehung Jesu Christi. Da kostet es natürlich furchtbaren

Kampf, sich in diesem Licht der Erlösung zu halten, weil ich die Welt in
diese Erlösung schaffen muß in mir. Wir stehen immer in seelischen, geistigen und
leiblichen Beziehungen zur ganzen Welt. So steht man alles und spürt man. alles;
wenn man im Licht der Auferstehung wandelt, da tut es Einem weh. Höllen gibt
es, aber sie hören auf; Tod gibt es, Sünde gibt es genug — ste hören auf. Dann
kann ich es tragen, dann weiß ich: es gehört zur Gerechtigkeit, daß es Lohn und
S rufe gibt, daß es Gnade und Gericht gibt. Solange Gut und Böse durcheinander

wirken, gehört es zur Gerechtigkeit, daß es diese Dinge gibt, aber zum
Aufhören, Ehe ihr glaubt, daß Hölle, Sünde und Tod aufhören muß, daß alle
Menschen Gottes sind, daß wir für alle Menschen zu kämpfen haben, wenn wir an
Jesus Christus glauben; ehe wir die Liebe Gottes in den Himmel und unter die
Erde treiben und in alle Menschen hinein; ehe wir nicht große Menschen sind im
ewigen Leben — haben wir Gläubigen mit Schwermut zu kämpfen; es wird gerade
auf uns die Schwermut sich legen. Wir müssen kein Beispiel der Trauer sein

in der Welt, Wenn wir nicht unseres Glaubens uns freuen, können wir keine

Leute einladen zu unserem Glauben. So liegt uns das Wehe auf dem Rücken und
fest und stät müssen wir zu dem Herrn halten und müssen Erde und Himmel unter
diesen Herrn stallen.

Wie Gott uns groß gemacht hat, so daß wir uns nicht im Kleinen befriedigen

können, so müssen wir auch groß denken lernen. Werfet die Fesseln ab, wenn
ihr mir glauben könnt, denket groß! Das Höllen-Evangelium, das Teufels-Evangelium,

es muß hinuntergetreten werden, damit endlich Jesus zu allen Kreaturen
kommen kann und kein falscher Prophet meiner Seele den Weg zum Vater im
Himmel schwer machen darf.

Meine lieben Freunde, dasi st Jesus!
e. Das Gottesvolk und der Gottesknecht.

Es bildet sich dabei allmählich ein Gottesvvlk heraus, das
Gottes Willen tut nnd das Herabkommen seines Reiches mit der Er-



— 428 —

üllung seiner Verheißungen auf die Erde möglich macht. Die Ent-
tehung eines solchen Volkes auf Erden ist eine Lieblingshoffnung bc-
onders Blumhardts des Sohnes. Dieses Gottesvolk tritt in seinem

Denken und Hoffen an Stelle dessen, was man sonst „Kirche" vder
auch „Christenheit" nennt. Es ist die über die Erde zerstreute
Gemeinde der Söhne und Töchter Gottes, die seinen Willen verstehen
und tun, die über alle hemmenden Schranken emporgedrungen sind
in die Freiheit und Liebe ünd Reinheit des Reiches Gottes und sich

ihm als Organe in unbedingter Hingabe zur Verfügung stellen. Dieses
Gottesvolk ist nicht äußerlich organisiert. Es ist bloß zusammengehalten

durch den Geist Gottes der in ihm lebt. Es rekrutiert sich

nicht bloß oder vorwiegend aus einer Religion oder Konfession oder

gar einer auserwählten Nation, sondern kommt aus allen Völkern,
Religionen und Konfesstonen und erhebt sich über alle. Es wird
gleichsam der Ort, wo Gott auf Erden Fuß fassen kann. Es dient
ihm als Werkzeug, als Mittler. Es wird seine Wohnung („Hütte")
auf Erden. Diesem Volke kann Gott die Vollmacht seines Reiches
geben. Durch es strömen dessen Gaben den Andern zu. Sein höchster
Adel ist freilich, daß es mit ihm leiden darf z wie es sich denn auch
durch die Art auszeichnet, wie es das Leiden trägt. Aus der „kleinen
Herde" entwickelt sich diefes Volk heraus und wächft, bis es sich mit
der Menfchheit deckt.

Von dem Vorhandensein dieses Volkes also> von seiner Treue
und Reinheit, seinem Glauben und seiner Liebe, feiner Gebetskraft nnd
Leidensfähigkeit hängt wesentlich ab, wie rasch das Reich Gottes kommt.
Das ist der tiefe Ernst der Aufgabe, die dem Menschen gestellt wird.
Ein Versagen kann zu einer Katastrophe werden, deren Folgen sich

auf Jahrtausende erstrecken.
Dieses Volk Gottes ist zugleich der Knecht Gottes, von dem

die Bibel redet') und zwar besonders dadurch, daß es für die Andern
eintritt, ihre Schmerzen, ihre Sünden auf sich nimmt, „stellvertretende
Genugtuung" leistet. Auch das ist eine der Vorstellungen, worin die

Blumhardtsche Hoffnung stch konzentriert. Dieser Knecht Gottes kann
und sollte eigentlich eine ganze Gemeinschaft sein, wenn auch eine noch
so kleine und bescheidene. Es kann aber diese Aufgabe auch für ein

ganzes Volk oder Zeitalter, wenn nicht gar für die ganze Geschichte,

aus die Schultern eines Menschen gelegt werden. Ungeheuer viel
kommt dann darauf Mi, daß ein solcher Knecht Gottes nicht versagt.

»lumdarM'Wotte.

Das Volk Gottes. Auf dem Boden der Offenbarung sollte immer ein

Volk gesammelt werden, von dem Gott gleichsam sagen könnte: „Das ist mein
Volk." Diesem seinem Volk sind große Verheißungen gegeben für das irdische und

für das ewige Leben, Und es hat fich diese Verheißung in der Offenbarung Gottes

') Vgl. besonders die Kapitel Jesaja SS und S3.



— 429 —

forterhalten auch in der neuen Zeit, der Zeit Jesu Christi. Auch im Namen Jesu

Christi soll eine Gemeinschaft gegründet werden, innerhalb welcher Gemeinschaft

alles zur Erfüllung kommt, was Gott verheißen hat. Die Gemeinschaft des heiligen

Geistes ist es heute, was zu einer Gemeinde führt, welcher dann die Verheißungen

gelten.

Die Erstli n ge. Jesus führt seine Jünger iu einen schweren, großen

Kampf, in einen Weltkampf, in welchem sie zittern und zagen, als die Menschen,

die sie find; denn wer sind ste? Es ist ein alter Kampf, die ganze Geschichte

der Menschheit ist voll dieses Kampfes; die Menschen ringen um ein menschliches

Dasein, Freilich gibt es viele Völker und Menschen, die ringen nicht mehr, sie

leben wie sie geboren sind, in den Verhältnissen und Sitten und Gebräuchen an
die sie gewohnt sind und sterben wie die Tiere, Aber es gibt immer Erstlinge
unter den Vötkern und unter den Menschen, die haben ganze Geschlechter mit sich

fortgerissen in diesen Kampf, daß der Mensch zum Menschen werde und Gottes

Ebenbild auf Erden darstellen möge,

Kämpfer Gottes, Es kommt nur zu einer ganz kleinen Schar, die

wirklich Kämpfer fein wollen. Ich sage euch, es gibt Völker, christliche

Völker, wo nicht e i n Mensch ein Kämpfer ist. nicht Einer. Es gibt Tausende von

Christen, und nichtEiner geht bis aufs Blut; alle machen Bedingungen.
Alle sagen: „Wenn das und das nicht wird, dann will ich nichts mehr von der

Sache", und darum liegen wir fo heillos am Boden, Ich repetiere es: ganze

Völker, christliche Völker, gehen zu Grund, weil nicht ein Kämpfer sich finden will,
nicht Einer. Sie schmeicheln um den Herrn Jesus herum, aber Kämpfer sind sie

nicht; sie können nicht ihr Leben in den Tod geben und wer sein Leben nicht in
den Tod gibt, kann nimmermehr ein Jünger Jesu sein, der Siege erficht.

Das Kreuz, Wer heute das Evangelium in sich aufnehmen und alles

Kreuz und Leid ausschließen will, der begeht einen großen Irrtum. Zum Ende

gehört der Gekreuzigte, Und du mußt dirs gefallen lassen, daß du auch einen

Kreuzesweg gehen darfst. Du mußt dirs gefallen lassen, auch wenn es weh tut.
Es kommt nicht auf die Zahl an. Die ganze Welt mnß ins

Schlepptau genommen werden von den Kindern Gottes, mit samt ihrem Jammer,
Aber was ist nun da der Kinder Hoffnung? Man könnte ja sagen: Was nützt es?
Da stecken wir drin als arme, elende Tropfen, denen selber der Atem ausgeht —
werden wir nur auch für uns im Glauben ausharren? Wird es uns nicht über
die Kraft gehen? Werden wir auch die Klarheit behalten, daß wir mitten in der

bösen, jammernden Welt mit klarer Einsicht aushalten können und zu etwas nutz
werden können? Da wird es uns schwarz vor den Augen, Wenn solch ein Salzkorn

in einen Wassertopf geworfen wird, da follte man denken, das mache ja nichts

ans, das Wasser bleibe nach wie vor das gleiche. Ja, wenn man einen großen

Haufen nähme! Aber wenn man nur fo ein paar Kinder Gottes nimmt und wirft
sie in die Welt hinein, daß sie da mitjammern, hat denn das auch einen Wert?

Ihr Lieben, Gott kann durch wenig helfen und unsere Hoffnung das ist
der Gei st. Der ist größer als die ganze Welt, Die Kinder Gottes hängen am

heiligen Geist und der heilige Geist geht in sie hinein und macht aus ihnen eine

Gotteswohnung, sodsß aus einem einzigen seufzenden Gotteskind die ganze GotteS-
herrlichkeit strahlen kann, Gott braucht nicht zu zählen und zu sagen: „Ja,



— 430 —

Hunderttausend muß ich jedenfalls haben in der Welt, sonst langt es nicht. Wenn
es nur Tausend sind, dann ist's verloren," Das hat Gott nicht nötig; wenn er nur
etliche hat, ja zu Zeiten fast gar keine, so kann er schon durch einen Einzigen eine

solche Herrlichkeit strahlen lassen, daß die Hoffnung durch die ganze Welt strahlt.
Nehmet einen Apostel Paulus: was hat es da nicht Licht gegeben in der ganzen
Welt bis auf den heutigen Tag. Auch die andern Apostel und sonst einzelne

Männer Gottes, die in Zeiten, da alles tot war, auf einmal für Tausende wieder

Hoffnung brachten, daß sie gerettet wurden.

Das Volk für Alle. Darum kann fich bis auf dcn heutigen Tag um
Jesus keine Partei gründen, die ihre eigenen Zwecke verfolgt, sondern nur ein Volk,
welches um das Leben Aller kämpft und in diesem Kampfe den Anderen höher

achtet, als sich selbst. Andere Menschenführcr, welche Parteien um sich gründen
führen gewöhnlich von der wahren Quelle ab, ste sind Saug-Aeste, die die Kraft
des Stammes in fich hineinziehen, meinend, wenn sie grünen, dann sei der Baum
in Ordnung, ohne zu bedenken, daß sie dem Stamm und der Krone die Kraft
rauben und Blüte und Frucht verhindern. Leidenschaftliche Parteien innerhalb
eines Geschlechts oder eines Volkes werden deßwegen inrmer ein Siechtum, eine

Krankheit dieses Volkes nach sich ziehen,

DieRolledesLeidens, Es ist doch eigentlich eine schöne Sache, daß

wir im Leiden, in dcr Auferstehung, auch wenn wir einmal schreien müssen: „Mein
Gott, warum hast du mich verlassen?", daß wir uns gerade in diesen Nöten mit
dem Heiland verbinden können. Es ist nicht gedankenmäßig, sondern es ist auf
reelle Basis gestellt unsre Verbindung mit Jesus in Kreuz und Leiden, Darum
wird auch das Reich Gottes, wenn cs kommt (und ich glaube, gegenwärtig kommt

es) nicht alles Leiden gleich wegnehmen. Es geht noch lange fort und die Menschen

müssen in der Entwicklung des Reiches Gottes noch viel leiden. Bis aller Sünde
gewehrt ist, bis die Finsternisse, die sich seit Jahrtausenden aufgehäuft haben unter
den Menschen aufgelöst und weggenommmen sind, muß auch die Gemeinde Christi
leiden und Gott sei Dank! — wir erfahren dabei doch auch Hilfe, daß es uns doch

nicht zu schwer ist, Wir, die wir an den Heiland glauben, dürfen es mit
vollem Bewußtsein auf uns nehmen, uns denken als Leute, die mithelfen in den

Leiden Jesu Christi mit ihren eigenen Leiden, daß die Finsternisse überwunden
werden. Und indem wir auch an andere Menschen denken, wird unser Leiden zu
einer Kraft, die dem Vater im Himmel hilft, sein Reich auf Erden aufzurichten.

Denn auf Erden muß es anders werden. Die Ansicht, als ob es auf
Erden immer gleich bleibe, muß man sehr stark abweisen. Denn das wäre die
Bankrotterklärung des Christentums.

Wir müffen fest ins Auge fassen: das Kreuz Jesus brachte zunächst ihm die

Auferstehung und unser Kreuz bringt auch Auferstehung. Die, welche ihr
Kreuz tragen, sind Mithelfer, daß alles neu wird.

Das Volk Gottes als das wahre Fortschritts-Volk. Die
Welt, die Menschen — es ist rührend — treiben mit allen Kräften vorwärts;
Fortschrittsleute wollen sie fein. Aber wenn die heutigen Verhältnisse beseitigt
sind, was wird es sein? Werden uns andere Gesetze helfen? Unser Fortschritt
muß der sein: immer mehr Gott, mehr Jesus, mehr heiliger Geist, mehr Regiment von
dorther. Da müssen wir sozusagen in Konkurrenz treten mit den Fortschrittsleuten,



— 431 —

ihnen den Vorsprnng abgewinnen, daß sie um unsertwillen nichts falsch machen

dürfen. Wir wollen das Gottesregiment fo an uns ziehen, daß auch das Streben
der Welt unter die Hand Gottes kommt, So denke ich mir ein Volk Gottes.
Und das muß nicht groß sein, Gott Lob und Dank!

Das Volk Gottes Bürgschaft für den Glauben. Man sollte

von unserm Leben den Eindruck bekommen: der Mensch glaubt an Gott. Das
souveräne Volk Gottes, das heute da ist, das ist die Bürgschaft für den Glauben an

Gott, das trägt in sich ein Leben, dem kein Gelehrtenstreit was anhaben kann.

Wer's kriegt. Ist's einmal so, daß auch nur ein paar Menschen sich

finden, aufgebaut auf den Vater im Himmel, dann werden die Wirklichkeiten des

Reichs Gottes erscheinen, aber die Gemeinde muß d a sein; Menschen, in denen der

Vater ist, die kriegen's auf Erden, aber der Vater muß ganz, ganz in ihnen sein,

Ein solcher Mensch kann dann binden und lösen, daß es im Himmel gilt. O ihr
Lieben, glaubt mir, das kann nicht jeder Theologe, nicht jeder Pfarrer; nicht ein

Amt hat den Schlüssel in der Hand, nein, da, wo wir die Leute auslesen, ists

nicht, sondern wo Einer ist, der eben die Offenbarung Gottes empfangt, so ist er

ein lösender Mann.

Wenn Gott sich offenbart. Lieber Freund, kann Gott sich Dir
offenbaren? Ich will dir fugen, wann er's kann. Wenn du ganz, aber ganz
auf die Liebe Gottes gefaßt bist. Glaube mir, ich Hab kaum einen Menschen kennen

gelernt, der die Liebe Gottes wollte. Ja, es sind viele gute Menschen, aber ganz die

Liebe Gottes wollen, ift was anderes. Seine Freunde, seine Familie, seine

Sympathien, seine Liebeleien will jedes, aber es gibt eine Liebe, die ift das gefährlichste

Ding auf der Welt, Wenns keine Gottesliebe ist. Wer nicht die Gottesliebe

will, die alle Menschen gleich schätzt, die sich selbst verleugnet, die nicht mehr richtet,
die die Schöpfung hoch hält, die alle Menschen gleich ansieht, die Gottesliebe, die

nichts und niemand verloren gehen läßt, die das Böse wegtut, damit der Böse

gerettet wird — wer diese Liebe nicht hat, der wird keine Offenbarung empfangen,

er wird den lieben Gott nicht erkennen.

Die Hauptsache, Immer aus der Offenbarung Gottes herausleben,

mehr.und mehr. Darin besteht unsere ganze Wirksamkeit: wir brauchen um
nichts zu sorgen, nur acht zu geben, daß wir von der Offenbarung Gottes berührt
werden. Erlangen wir die Offenbarung Gottes und hören wir auf Gott, dann

können wir große Dinge erleben.

Mit jedem Atemzug nur noch wollen, daß Gottcs Reich werde.

Nichts fürchten. Fürchtet nicht die Zeitung,

DieWaffedesGebetes. Es ist möglich, daß die Frucht unserer

Gebete erst spätere Geschlechter erfahren, welche in die Lobgesänge ausbrechen

dürfen, die wir selber über die Erhörung unserer Gebete zum Himmel steigen lassen

möchten. Wie manchen Schlag erforderts, bis die Mauern einer wohlverschanzten

Stadt durchbrochen stnd! Unsere Gebete, möchte ich sagen, find Hammerfchläge an
die Bollwerke des Fürsten der Finsternis, die oft wiederholt werden müssen. Es
können viele Jahre verstreichen, ja mehrere Geschlechter hinsinken, bis endlich ein

Durchbruch geschieht. Aber keiner der Schläge geht verloren und wenn sie fortgesetzt

werden, so müssen doch zuletzt die festesten Mauern fallen, daß die Herrlichkeit



— 432 —

des Herrn freien Weges segnend und heilend dahinschreite über die verwüsteten
Gefilde der Menschheit. Bl. Vater.

Der neue Auszug — die Christusbildung, Es gilt heute auch

einen Auszug. Gerade wie zu Moses Zeiten, da das Volk aus Aegypten heraus
mußte, so müssen wir aus unseren Verhältnissen heraus. Es muß fich ein Volk
Gottes bilden, auf einem neuen Bodcn, ganz anders. Wir haben bis jetzt noch

keine Heilandsbildung, Neunzehnhundert Jahre sind verflossen, aber noch ist keine

Heilandsbildung da. Es handelt sich zuletzt, wenn das Reich kommen soll, um
Christusbildungen, um neue Kultur. Bis jetzt ist es lauter Weltbildung, Auch

auf dem Boden des Christentums hat man stch weltlich gebildet; darum gelten die

Weisen und Starken, die von der Welt Geehrten; es gelten die, die die Machtmittel

haben; das ist Weltbildung, Man kaun es natürlich nicht anders machen,

solange man nicht Christusbildung hat. Ein Mensch, überhaupt ein Geist, der für
Gott einsteht, der sucht Gottesbildung, Christusbildung, Da geht es aus allen
heraus und das muß allgemein werden; es muß mehr Menschen geben, die wissen,

daß der Herr Jesus eine ganz neue Welt will, nicht den alten Schlendrian, Nein,
das Himmelreich kommt, nicht das Menschenreich, nicht irgend ein Kirchen- oder

Sektenreich, das Himmelreich, das Gottesreich kommt.

Reich Gottes und Vaterland.. Wer ohne Vaterlandsgefühl
unter den Völkern wandelt, der kann auch nicht die großen Ziele fürs Vaterland
nicht nur, sondern auch für die Menschheit, in seiner Brust tragen. Wir müssen

uns irgendwie erst vereinen, um dann den Beruf durchzuführen, den uns Gott
gegeben hat,

D e r K n e ch t G o ttes, Jn die Entwicklung des Reiches Gottes schickt

der liebe Gott von Zeit zu Zeit Knechte, Das Reich Gottes ist ja im allgemeinen
ganz unsichtbar, wie Gott selber, aber von, Zeit zu Zeit soll es wenigstens etwas

offenbar werden in der sichtbaren Welt und dazu bedarf es gewisser Knechte, die

ihre Aufgabe haben und etwas in die Zeit hinein tragen sollen, damit es offenbar
wird und auch ins Sichtbare seine Zeichen bekommt und jedermann sagen kann:

„Das Reich Gottes besteht; es bewegt fich; es wird lebendig und kommt zu uns."
So ist es von jeher gewesen, wie schon vor Christus, und wenn solche Knechte

hinein getreten und offenbar geworden sind, dann hat man gesagt, das Wort Gottes
sei im Lande, und wenn man von solchen Knechten nichts bemerkt hat, dann hat

man gesagt: „Das Wort Gottes ist teuer im Lande,"
Die Knechte haben verschiedenen Charakter, Wir können im allgemeinen

sagen: Entweder sie haben einen königlichen Charakter: sie müssen etwas arrangieren,

wie ein Luther z, B,, oder sie haben einen priesterlichen Charakter: ste

müssen in irgend einer Weise lehrhaft und tröstend und erquickend austreten. Solche
Knechte kommen immer zur rechten Stunde für die Zeit, die jetzt eben anbrechen

soll. Es ist nicht so, ins Allgemeine hinein zu denken, zu jeder Stunde, zu jeder

Zeit, sondern immer, wenn fich etwas in der Zeit erfüllt, dann schickt Gott dafür
auch einen oder mehrere Knechte,

<l. Das Zion Gottes.
Dieses Volk Gottes ist von Zeit nnd Raum unabhängig. Aber

es hat vielleicht doch von Zeit zu Zeit eM



— 433 —

der dann eine Art neues Zion auf Erden wurde. Auch das ist eine

besondere Hoffnung Blumhardts, des Sohnes. Sein innigster Wunsch

war, Boll möchte ein solches Zion sein. Und er ist nicht unerfüllt
geblieben. Nur hat er nie gemeint, daß „Zion" dauernd an Boll
gebunden fein werde. Es wandert. Es ist jeweilen da, wo Gottes
Sache am treuesten vertreten wird.

»lumvarSt'Vstte.

Was ist Zion? Was ist Zion? Die Einwohnerin zu Zion, die

jauchzen und rühmen soll, (Vergl, Jes, 12, 6.) Das ist eben die Persönlichkeit,

welche in den Offenbarungen Gottes für die Welt stirbt und für Gott lebt.

Manchmal ist's nur ein Mensch gewesen, der jauchzen und rühmen durfte, weil cr

den lebendigen Gott erleben durfte; oft sind's mehrere gewesen, eine ganze Gemeinschaft;

es können Tausende, ja Millionen sein — je mehr es werden, desto lieber

ist's dem lieben Gott — aber solche Leute müssen es sein, die beim Aufleuchten
des Lichtes und Lebens Gottes sich mit Leih und Seele hergeben und diesen Gott

zum einzigen Schatz ihres Herzens machen, koste sie es, was es wolle. Es ist

keine irdische Partei, keine Gemeinschaft in blos religiösen Lehren und Formen; sie

haben auch keine besondere Kunstfertigkeit und Charakterstärke, daß sie bedeutende

Menschen würden, ihre Stärke ist in Gott allein, Diese Leute sind die

„Einwohner Zions".

Zions Notwendigkeit. Wenn auf Erden die Sache Gottes einen

Ruck vorwärts tun follte, dann schuf Gott sich immer ein Zion, d, h, eine kleinere

oder größere Gemeinschaft von Menschen, die sich in ihrer Lebenshaltung absondern

ließen und für sein Tun und Reden offene Herzen sich bewahrten. Ohne solch'

ein Zion hat es zu keiner Zeit etwas von Gott Lichtvolles in der Wclt gegeben.

Erst von einem Zion aus werden auch Rechte und Gesetze, die an sich richtig find,
lebendig und wahr; ohne solch ein Zion sterben sie ab und werden tot am Leibe

der Menschheit.

Zion Gottes Wohnung auf Erden. Es ist das Leben von Gott,
welches den Menschen auf Erden das Ewige zur Heimit macht, dessen ste gerade

auf Erden bedürfen, um Menschen zu bleiben und als Ebenbild Gottes sich zu
entwickeln; es ist das Offenbarwerden Gottes auf Erden, ohne welches das Heil der

Völker nicht werden kann. Nach dem Sinn aller Zeugnisse aller Gottesmänner
der Schrift, in deren Mitte Jesus Christus fich als der Mittelpunkt erhebt, will
Gott, Eins geworden mit Menschen, Bewohner der Erde sein mit all dem,

was von Ihm aus fortlaufend zum Leben der Schöpfung gehört. Und so weit
ein göttlich Wahres und Ewiges auf Erden wohnen kann, bildet sich das, was wir
Zion nennen, um die Menschen her, die darauf achten.

W a s z u näch st n o t tnt. Es handelt stch jetzt gar nicht um die
Bekehrung der Völker, sondern um das Gewinnen eines Bundes, von dem aus man
wie elektrische Lichter über die Völker strahlen lassen kann, um die Annahme
eines Postens.

Wer baut Zion? Nicht die Großen, die Kleinen bauen das Reich Gottes,



— 434 —

«. Der Kampf im Unsichtbaren.
Wie im übrigen das Reich Gottes komme, in welchen einzelnen

Formen und Entwicklungen, ist Gottes Geheimnis. Es kommt in
stillem Wachstum und in großen Katastrophen. Die Ereignisse der
Weltgeschichte bringen es zwar nicht herbei, aber sie können sein
Kommen anzeigen und es auf ihre Weise fördern. Es gilt darum
auf sie, als auf die „Zeichen der Zeit" angestrengt aufmerksam zu
sein. Und im übrigen „die Lichter brennend und die Lenden
umgürtet" zu haben. Jedenfalls kommt, es bloß durch göttliche
Kräfte, durch Glaube, Liebe, Hoffnung, nicht durch menschlicheMache,
durch Betriebsamkeit oder gar durch Gewalt. Es ist dabei, wie schon

früher angedeutet worden, ein Hauptgedanke Blumhardts, daß für
jeden großen neuen Durchbrnch des Reiches auch Kämpfe nötig sind,
die im Unsichtbaren, in der Geisterwelt, im „Himmel" und in der „Hölle"
stattfinden und deren Frucht dann die tiefen Erschütterungen des

weltlichen Wesens sind. Aber das treue Einstehen, das Flehen und
Gerüstetsein der Menschen hilft wieder solche Entscheidungen reif
machen. Und die treuesten Knechte Gottes, die seine Freunde
werden, dürfen ihn dabei verstehen und an jenem Kampf auf Erden
teilnehmen. Das alles haben ja Blumhardt, Vater und Sohn erlebt.
Von einem solchen Kampf ist ihre Sache ausgegangen und hat auch
unser Bericht den Ausgangspunkt genommen, mit einem Ausblick darauf
schließen wir die Darstellung dieser Gedanken, die eben keine bloßen
Gedanken sind, sondern Kräfte aus dem Kampf Gottes znm Kampf Gottes.

So wirken Gvtt und Mensch wunderbar zusammen, daß das
Reich komme, in dem Gott und Mensch, Himmel und Erde sich einen
und ein neuer Himmel wird und eine neue Erde!

»lumkarat-lliistte.
Der Kampf im Unsichtbaren, Sofern der Regsamkeit um das

Göttliche Widerstand erwächst in der gegenwärtigen Menschheitswelt, gibt es Kampf
und zwar einen Kampf, der zunächst inwendig in den unsichtbaren Lebensregungen
des Menschen sich vollzieht, in der Erwartung, daß, wcnn dort im Unsichtbaren

aufgeräumt ist mit Hindernissen aller Art, auch das Sichtbare in klare und wahre
Lcbenscrscheinung treten kann Gelingt den Menschen Gottes im Regen und

Bewegen ihres Lebens zur Wahrheit hiu ein Sieg gegen diefes inwendige, ungerechte

und unwahre Wesen, so gestaltet sich das Auswendige sofort neu und jc
nachdem es in der Zeit sein kann, wahr und ewig.

Die beiden Mächte. Es ist ein Kampf außerhalb der menschlichen

Gesellschaft. Es ift ein Kampf in den geistigen Regionen, die uns umgeben. Das
ist auf der einen Seite das helle, klare Licht Gottes, das zu den Menschen dringt,
das ihncn erlaubt, sich auf ihrem Boden zu erheben, neue geistige Entwicklungen
inimer wieder neu zu erleben, immer wieder zu neueu sittlichen Entwicklungen und
Einrichtungen zu kommen, das große, mächtige Wirken des Guten unter allen
Menschen und auf der andern Seite immer wic ein Feind des Guten und dcr
Menschen, ein Feind Gottes und der Menschen, L, Ragaz,

(Schluß folgt,,


	Blumhardt, Vater und Sohn. 15., Das Wiedererwachen und die Blumhardtsche Hoffnung ; Blumhardt-Worte

