
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 15 (1921)

Heft: 10

Artikel: Aus der lauteren Quelle

Autor: Staudinger, Dora

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134826

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134826
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 387 —

nichts Anderes gewesen ist als ein Vorbild von einer Erneuerung in geistlicher

Hinsicht, die durch die ganze Welt sich erstrecken muß, von dem Anfgang des Lichts

und der Herrlichkeit Gottes über alle Völker der Erde, zu deren Wiederbelebung

in ein neues, göttliches Leben herein. Es ist ein Fehler, wenn wir bei Betrachtung

der Reformation nur eben an die durch sie entstandenen Protestanten,
Evangelischen, Lutherischen, Reformierten und wie sie alle heißen, denken. Der Herr hat
viel größere und weitergehende Absichten mU der Reformation gehabt, und daß, wie

es lange Zeit gewesen ist, alle Heilgedanken Gottes nur eben an den Evangelischen

sich erfüllen müßten, wie wenn die andern Völker und Kirchen gar nicht da wären,
da man sich als ein neues Israel dachte, das egoistisch und eigenliebig nur von

sich träumt — das mar nicht das Rechte, Bl, V aler,
(Fortsetzung folgt.)

Uus Ser lauteren guette.

MM schöpfen heut aus vielen Quellen;, aus alten und aus neuen,
aus tiefgründigen und seichten, aus bewegten und unbewegten
nnd aus vielen trüben auch — wie felten aber ans der

lauteren! Und doch ist unser tiefstes Sehnen auf solche Quellen
gerichtet, und doch atmen wir auf, wenn wir einer solchen begegnen,
schöpfen Erquickung aus ihr nach langer mühseliger Wanderung,
schauen in ihrem klaren Spiegel altvertraute und doch seltsam neue
Dinge, und spüren dabei das leise Heimweh zugleich mit der Freude
des Gefundenhabens. Wir schöpfen aus ihr und tauchen hinein,
wir nehmen sie in uns auf und wandern weiter, gestillter und
ungestillter Sehnsucht voll.

Eine folche Quelle klingt und blinkt uns in den Werken Emil
Ronigers entgegen. Wundersam vertraut und doch eigenartig neu
quillt hier reines, lauteres und erfrischendes Wasser. Es mag noch
größere Tiefen, noch klingendere Töne geben; groß und herrlich aber
ist die Lauterkeit, und weit und warm wird uns das Herz, wenn uns
in dieser Form geboten wird, wonach wir uns sehnen, was wir haben,
und doch immer wieder suchen. Das ist es, was mich treibt zu
versuchen, diese Dichtungen den Lesern der Neuen Wege nahezubringen.')
Sie kritisch zu beleuchten und ihren künstlerischen Wert abzuschätzen,
wäre eine Aufgabe, der ich nicht gewachsen bin; sie ihrem Inhalt nach
wiederzugeben, hieße, ihnen das Feinste rauben; denn die Tiefe und
Zartheit der Kunst Ronigers liegt oft gerade in der Art, wie sie die
Dinge gibt. Man follte eben feine Werke selbst lesen. Und mir soll
hier nur daran liegen, zu versuchen, den Freund zu den Freunden
zu bringen, damit auch Anderen diese Freude des Findens zuteil

Sämtliche hier erwähnte Werke Ronigers sind im Rotapfel-Verlag
erschienen.



— 388 —

werde, auch Andere dies erleben : da ist ja Einer, der zu uns gehört,
der in neuer und anderer Sprache das ausspricht, was unseres Lebens
und Sehnens Inhalt ist.

Er spricht es freilich nicht in allen Werken gleich laut und
vernehmlich aus und bringt in einigen mehr dies, in anderen mehr jenes
Stück der gemeinsamen Wahrheit zum Ausdruck; man fpürt auch ein
deutliches Reifen dieser Wahrheit selbst von Buch zu Buch. Jn diesem
Sinn das reifste ist wohl die Märchendichtung: „Die lautere
Quelle". Roniger hat auch Märchen im üblichen Sinne geschrieben/)
doch ist dies Buch dasjenige, das fein Bekenntnis wohl am meisten
zusammengefaßt enthält; auch finden wir in ihm ganz besonders unsere
Hoffnung — die Hoffnung auf eine erlöste Menschheit im Gottesreich —
in neuer Form ausgedrückt. Darum möchte ich auf dieses große
Werk etwas näher eingehen.

Die Erlösung muß auch hier — wie in jedem Mythus diefer
Art — durch einen reinen, viel leidenden, duldenden und kämpfenden
Menschen gefchehen. Durch einen, der, wie der einige und ewige
Erlöser selbst, bis zu den Tiefen des größten Elends und der ärgsten
Verkommenheit hinuntersteigen muß, um „die Brüder" zu suchen und
zu sammeln und in jenes Land zu führen, dessen Wahrheit er erlebt,
dessen Zukunft er erschaut hat. Der Weg des Erlösenden, Waldemars,
wird, oft in zarten märchenhaften Bildern und Episoden, oft in
grotesken, phantasiereichen Schilderungen gezeichnet, wobei eine tiefe,
wunderbar feine Symbolik sich dem Leser wvhl etwa erst nach und
nach völlig enthüllt; es ist ein Buch, das man nicht nur einmal
lesen follte und lesen mag. Durch das Bad in der lauteren Quelle
(schon in diesem Bilde liegt ein Sinn, dem man immer wieder
nachstaunt) gelangt Waldemar zur „grünen Insel", wo er an der Hand
„Alraunens, des schwebenden Wesens" erlebt, was des Lebens ewige
Grundwahrheit ist : daß aus dem einen tiefen Grunde der Liebe alles
Leben strömt und wächst, daß aus ihr, gleich dem Baum aus dem
Samen, auch „die Bäume unsres Innern" wachsen, unser ganzes
persönliches Leben mit seinen endlichen Früchten, die wiederum, als
für die Brüder zum Segen und zur Erquickung bestimmt, wie der
Apfel des Baumes^), ihre Bestimmung nur in der Liebe und durch
die Liebe erhalten. Darum muß Waldemar ausziehen, die Brüder zu
fuchen und zur „Stadt des freudig-tätigen Lebens" zu bringen, die er
hinter der grünen Insel erschaut.

Sein Weg zu den Brüdern, der sich zu einem eigenartigen
Leidensweg gestaltet, führt ihn vorbei an den grausigen Trümmern

Sieben Märchen, die einen für die Kleinen, die andern für die
Großen.

2) Ich irre Wohl nicht, wenn ich in dem roten Apfel, dem Geschenk der grünen
Insel, der den verstreuten und sehnenden Brüdern und Schwestern Labung und
Stärkung spendet, den Ursprung für den Namen des Verlags vermute, der uns ja
Gleiches bieten möchte.



— 389 —

und Neberresten einer „Händler-Kultur" an zerfallenen Hotels,
abgerissenen Schienensträngen, ausgetrockneten Seen, geschändeter und
verdorbener Natur, verödeten Fabriken, ausgestorbenen Städten vorbei
— hin bis in die Welt „unter der Kuppel", in eine eigenartige
Märchenwelt, wie sie uns noch kein Märchenbuch geschildert. In die
Welt einer bis zum Aeußersten, Gewagtesten gesteigerten Kultur und
Technik geht es, in welcher alles, was wir hent etwa als Ansätze und
Möglichkeiten sehen, zum spitzesten Ende gebracht ist, durch ein Menschen-
Volk, das freilich mit dem freien Himmel, mit Sonnenlicht und Regen
auch seine Menfchennatur eingebüßt hat und selbst zur Maschine
geworden ist. Nur einige kleine Ueberreste sind gehliehen, einige pochende

Hrzen und fragende Seelen, die in der Oberwelt der Reichen und
Geachteten unter der Kuppel gar selten, in der Unterwelt, da wo die
Arbeitenden, die Verachteten, die „Verbrecher" der Kuppelwelt Hausen, reichlicher

vertreten sind. Zu ihnen, in die dunkelsten und grausigsten Gründe,
führt darum Waldemars Weg auf seltsamen Umwegen; und unter allen
Bewohnern der Kuppelwelt, oben wie unten, wird er nun mit unsäglicher
Geduld die Bruderseelen suchen, auf sie warten müssen und wird sie

aus der Welt des Elends auf einem Weg, den er mehr ahnt, als
fertig sieht, hinausführen zur lauteren Quelle und zur seligen Insel,
um sie für immer dem freudig-tätigen Leben, das aus Reinheit und
Liebe erblühen kann, zu weihen. Daß ihm auf diesem Wege eine
Gefährtin wird, die ihn, der Kuppelwelt wie ein holdes Wunder
entsprossen, begleitet, als Verkörperung all feines Sehnens und
Glaubens und zugleich als Mitkämpferin, ist wohl ein zarter Ausdruck
für die Wahrheit, daß die Erlösung der Menfchheit nur geschehen
kann durch Mann und Weib, und aus ihrem erlösten Verhältnis
zu einander.

Der gänze Reichtum dieses Buches läßt sich nicht mit wenigen
Worten sagen; es ist auf feine Weise ein Evangelium, das sich in
vielen Stücken mit d em Evangelium berührt; fo vor allem in seiner
Grundstimmung und in der Wahrheit, daß die Erlösung gerade aus
den verachteten Tiefen kommen soll. So herb die Kritik unseres
heutigen Wesens auch aus der Karrikutur durch die Kuppelmelt
heraustönt, am herbsten mutet sie uns wohl da an, wo wir vor keiner
Karrikatur mehr stehen, wo uns in dem Geschilderten die nackte Wahrheit

felbst und unser eignes alltägliches Erleben entgegentritt. So z. B.
in jener Episode, wo Waldemar drunten beim Volk der Arbeiter in
einer Versammlung von seinem Zukunftslande spricht und schließt:
„Noch ist der Weg nicht gefunden, noch gebahnt; doch kenne ich das
Licht, das ihn finden, die Kraft, die ihn bahnen wird; und das Licht,
dem nichts verborgen bleibt und die Kraft, der nichts widerstehen
kann, sie haben den einen und selben Namen und heißen: Liebe!"
Da wird die aufbegehrende, wütende und enttäuschte Masse durch
einen „Führer" beschwichtigt und belehrt : „Kameraden, wir alle wissen
ein nahes und wirkliches Gut, ein nahes und wirkliches Glück, einen



— 390 —

nahen und wirklichen Weg! Das Gut heißt: die Scheine der
Teilhaber!') Das Glück heißt: das Lcben der Teilhaber! Der Weg aber,
der Weg, der zu diesem Gute und zu diesem Glücke führt, heißt:
Haß, Kampf, Blut!" — Wer kennte dicse Stimme nicht! Und wer
verstünde nun nicht die Mahnung: „Keiner wird die Stadt des frendig-
tätigen Lebens betreten, keiner, der nicht auf der grünen Insel die

Tiefe seines Innern und die Räume, die sich über diese Tiefe
ausspannen, fühlend durchmessen hat."

Ja, die lautere Quelle und das Erneuern des Lebens in der
Liebe, das ist der Eingang zum Reiche des erlösten Menschen. Ohne
dies wird eine neue Ordnung nnter den Menschen nicht möglich. Diese
Grundwahrheit scheint mir auch, freilich ivieder auf ganz andere Weise,
in Nvnigers dramatischer Dichtung Agis IV, ausgedrückt zu sein.

Der Gegenstand dieses Dramas ist historisch: Der Versuch des

jugendlichen Spartanerkvnigs Agis, auf Grund der alten Gesetze des

Lykurg „Bodenreform" einzuführen, d. h. Spartas Land von Schulden
zu befreien durch einen einmaligen Akt der Schuldentilgung, den freien
Boden zu Staatseigentum zu erklären und an die Bürger zur
Bebauung zu verpachten. So ist dieser historische Gegenstand zugleich
höchst modern und aktuell; modern vor allem das ganze gewaltige
Problem: kann eine neue wirtschaftliche Ordnung, die tief eingreift
ins Einzeldasein, auf pvlitischem Wege erreicht werden? Mvdern und
unendlich aktuell die Erscheinungen, die sich im Gefolge dieser
Neuordnung zeigen: menschliche Schwäche, die Großes zu halten nicht im
stände ist; menschliche Gemeinheit, die das Grvße für persönliche Ziele
benutzt und dadurch vergiftet; menschlicher Wankelmut, der dem
nachläuft, der den angenehmsten Weg verspricht — ach und vor allein:
menschliche Heuchelei, die vorgibt, das Heilige zu heiligen, indem sie

es verleugnet. Man ist versucht, im antiken Gewände gar sehr moderne
„Fromme" zu sehe», wenn von Lykurg als von einem Gott geredet
ivird, dem gleich zu tun vermeßner Frevel iväre! Ihn sperrt man, wie
heute Christus, in die Tempel ein, und „weislich hüten wir uns all,
die Feiertage mit dem Werktag zu vermengen, die Stunden in dem

Tempel mit dem Leben. Und wenn uns drinnen auch der Redner
Brüder nannte in dem einen Geist, so gehen wir nun draußen weder
hin und lassen diesen Brüdern Schulden nach und teilen unser Land
mit diesen Brüdern, noch essen wir am selben Tisch wie ste." — Das
Ergreifendste aber an dieser Dichtung ist wvhl die Andeutung der
Gefahren, die dem Neuen und Guten aus der UnVollkommenheit seiner
eignen Träger erwachsen: aus der ungestümen, gewalttätigen Art
Lysanders, dessen reines Wollen des Absvluten und dessen klarer Blick
dadurch getrübt ivird; rmd vvr allem aus der allzu weichen,
nachgiebigen Güte des Agis, die in entscheidenden Momenten zur Schwäche
wird und alles aufs Spiel setzt. An ihr geht er selbst zu Grunde,

') Die Herren und Herrscher (Kapitalisten) der Kuppelwelt.



— 391 —

an ihr scheitert darum in gewissem Sinne seine Sache, ja, an ihr muß
immer wieder alles Große scheitern, weil es nur getragen werden kann
von einer Kraft, die Lysanders und Agis' Natur gereinigt und geeinigt
umfaßt, von einer Liebe, die, weil aus Gott stammend, Güte und
Strenge, Weichheit und unerbittliche Herbigkeit in sich vereinigt. —
So wird man diese dramatische Dichtung Ronigers nicht weglegen
können, ohne von ihrem tiefen Ernst ergriffen und geläutert zu fein.

Moderne Probleme im Gewände historischen Stoffes bringt auch
ein anderes seiner Dramen: Die Baglionen. Mir ist an dieser
erschütternden Geschichte eines sich selbst zerfleischenden Geschlechtes die
Gegenüberstellung zweier Prinzipien besonders deutlich hervorgetreten,
zweierlei Art, den Frieden zu sichern: Das eine Prinzip, hier von der
Frau vertreten, will ihn durch Einheit und Einigkeit der verschiedenen
Glieder eines Stammes begründen — also durch Föderalismus, die
Idee des Völkerbundes: „Brüderschaft und Stärke, Ueberwindung,
Sieg!" Dagegen steht das andre, alte Prinzip der Herrschaft des

Einzelnen, Einzigen auf, der durch seine Macht den Frieden hält; so

entgegnet der Sohn jener Frau: „Drum muß ein Einziger seine
Väter, Brüder, Vettern unter seinen Willen zwingen und als Einziger
die Stadt beherrschen." Und wie immer und ewig dieses Prinzip
„Verrat und Tücke, Mord und Blut, ohn Ende" hervorbringt, wird
es hier zum Untergang eines Geschlechtes, wie es zum Untergang der
Menschheit würde, wenn jenes andere sich nicht siegreich
emporschwingen kann.

Von ganz anderer Färbung und Tonart wie seine Märchen
sowohl als feine Dramen sind die „Drei behutsamen
Geschichten" Ronigers, Geschichten „aus den Unterhaltungen der
Maler". Sie behandeln alle drei das gleiche Problem, das zunächst
vor allem eines der Künstler ist: das Erlebnis der menschlichen Schönheit,

wie es dem bildenden Künstler werden sollte und wird, — vulgär
ausgedrückt: das Problem des Modells. Die Art aber, wie bier der
Dichter das Problem behandelt, macht seine Geschichten auch für uns
nicht nur zu einem Genuß, sondern zum Anlaß weiteren und
tieferen Nachdenkens, das sich mit dem Gefühl der Dankbarkeit vereint
dafür, daß diefe Dinge hier so rein und tief behandelt werden. Während

die zweite der Geschichten — Candida — mit Zartheit und
Duft das Verhältnis eines Künstlers zu einem Mägdlein zeichnet, eine
Liebe, die gleichsam zu fein und zart für die rauhe Erde, nur kurze
Zeit mit leisen Sohlen über sie hinschreitet und dann wieder
entschweben muß, greift die dritte Geschichte kühn hinein in die Probleme,
nnd löst sie in dem Glauben an ein ganz innniges, alle Elemente der
Liebe umfassendes Verhältnis zwischen Mann und Frau, das die

inneren wie die äußeren Gebundenheiten und Engigkeiten unseres
heutigen Wesens gerade auf diesem heiligsten Gebiete überwunden und
gesprengt hat, an das auch wir mit dem Dichter glauben, weil es zum
Kern unsres Zukunftsglaubens überhaupt gehört. Diese Geschichte birgt



— 392 —

neben dem Hauptproblem noch andere, nicht minder wichtige Bekenntnisse

des Dichters, künstlerischer wie vor allem auch sozialer Art.
Was er hier sagt über die Notwendigkeit und das Ziel der Kunst,
als Nährboden wie als Wirkungsfeld eine in freier Gemeinschaft arbeitende

Menschheit zu haben, was cr als Wege der Erziehung und
sozialen Einigung andeutet, wird uns fühlen lassen, wie sehr wir auch
hier in ihm einen Gleichgesinnten begrüßen.

Besonders deutlich aber leuchtet den Lesern der Neuen Wege
wohl diese Gleichgesinntheit aus den Gedichten Ronigers entgegen,
aus der Legende von „Gregorius auf dem Stein" wie
Ulis dem Gedichtbuch „Erschütterungen". Dies letztere bietet
eiue Fülle poetischer Schönheit, aber auch tiefer religiöser Kraft.
Wenn im „Gregorius" der Glaube an die unmittelbare Verantwortlichkeit

der Einzelseele gegenüber Gott, an die völlige Gebundenheit
an Gott und Geborgenheit in Gott, der Glaube an die Heiligkeit und
Autonomie des Gewissens, also der Glaube der Reformation, altem
Ncligions-Wesen, altem Priester- ünd Kirchentum gegenübergestellt
wird, so führen einige der religiösen Gedichte weiter in diesen Glauben
hinein, ja über ihn hinaus, denn dort leuchtet uns der volle Glaube
an das kommende Gottesreich entgegen, dort findet die in Gott
befreite Seele den Weg zu den Brüdern, dort tritt die Gestalt Christi
hervor, als Helfer der Elenden, aber auch als Bezwinger des Bösen,
als Sieger über Sünde und Tod.

„Jesus Christus wird auch Satan heilen!
„Nach Ewigkeiten und Aberewigkeiten
Wird es ausschluchzen durch die Kehle Satans,
Tränen werden strömen aus den Augen Satans,
Dann wird Jesus Christus hinaufziehn
Mit den unübersehbaren Scharen
Der Gebeilten,
Hinauf in die Glorie
Gott Vaters,"

So ist der Dichter Emil Roniger als Bruder nnd Mitkämpfer
zu uns gekommen nnd als solchem möchten wir ihm dankbar die

Hand reichen für alles, was er uns geschenkt, uus freuend auf alles,
was er uns noch schenken wird. Er kommt als Bruder, der mit uns
znm Einen Vater wandert, er kommt als Genosse, der mit lins dem
Einen Reiche zustrebt und der uns darin einen großen Dienst erweist:
er leitet den Strom unserer Hoffnung gleichsam in ein zweites Bett,
verleiht ihr neben der Sprache dcr Religion nun die der Kunst und
führt sie so zu Seelen, die dieser mehr erschlossen seiu mögen, nls
jener. Er kommt zu uns als Mitkämpfer, denn wir wissen, daß cs
feilte Sehnsucht wie die unsere ist, aus dem Wort die Tat werden zu
lassen, und in stiller Arbeit erbauen zu helfen, was seine glaubende
Seele geschaut. Dora Staudinger.


	Aus der lauteren Quelle

