
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 15 (1921)

Heft: 9

Nachruf: Zu Matthieus Hingang (1874-1921)

Autor: Ragaz, L.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 347 —

alles von Gott aus übersetzen ins Menschliche, dann gibt es ein System und das

heißt man biblisch und die eigentliche Bibel geht darüber verloren
So geht es durch Alles hindurch, bei Allem, was man zu sagen und zu

hören hat: wenn man es als zu den Füßen Gottes sitzend hört, ist es ein total
anderer Effekt, als wenn man ein Buch liest. Das hat keinen Wert Nicht
das Buch hat Wert, sondern die Personen haben Wert, Gott darin hat Wert,
Ich will zu den Füßen Gottes sitzen, da will ich lernen — heute so morgen
so, wie es sich macht

Umgekehrt! Man muß beim Bibellesen auf das merken, wie die Dinge
bei uns auf Erden zugehen sollten. Und da findet man allerdings, daß es nicht ist,
wie's in der Bibel steht und kommt dann leicht dazu, zu sagen: Weil wir's nicht
haben, so muß es auch nicht sein. Das ist aber falsch. Wir sollen so ehrlich sein

zu sagen: Wenn wir's nicht haben, so soll und muß es werden.

Direkte Anweisung Gottes, Nun haben wir ja gewisse

Stimmen Gottes in der Bibel, nach denen können wir vergleichen, ob jemand im
Gehorsam der Stimme Gottes bleibt; aber für den Fortgang des Reiches Gottcs
brauchen wir — verzeihet mir den Ausdruck — mehr als die Bibel, da brauchen
wir direkte Anweisungen,

Eine neue Bibel, Wir müssen eine neue Bibel bekommen.

Die Kirchengeschichte darf nicht das letzte Wort reden, das letzte Wort spricht
Jesus. Wir werden noch einmal eine Bibel bekommen; es wird uns noch einmal
gesagt, wie die Zeit verlaufen ist und so wird uns einmal Licht gegeben werden

vom Tod der Apostel an bis dahin, wohin wir dann gekommen sein werden.

G o tte s g e sch i ch te kennt ke i n e Vergange nh eit. Die Weltgeschichte
die geht vorüber; eine Gottesgeschichte geht nie, nie, niemals vorüber. Was tun
zweitausend Jahre! Sie haben gar keine Bedeutung, Wir sind heute gerade dort
im Geist, mit Leib und Seele dort, wo Gott einen Befehl gegeben hat, daß er
hineindringe in alles Volk, L. Ragaz,

(Fortsetzung folgt,)

Xu Mattdieus Hingang.

>Her unter so schmerzlichen Umständen erfolgte plötzliche Hingang»I unseres Freundes und vieljährigen Mitredaktors Matthieu ist
für uns ein Schlag von furchtbarer Schwere. Wohl niemand

unter den ihm am nächsten Stehenden hat von seinem Zustand
eine Ahnung gehabt. Wir wußten ihn leiblich und seelisch angegriffen,
und zwar seit längerer Zeit, aber keinem von uns wäre wohl je
der Gedanke gekommen, daß er in so tiefe Finsternisse der Schwermut

geraten könnte. Der Schreibende hatte durch eine dreivierteljährige

Abwesenheit von Zürich, der dann eine des Freundes folgte,
dazu durch Kampf und Mühsal der letzten Monate, die seine Kraft
und Zeit ohnehin überstiegen, den persönlichen Kontakt mit ihm



— 348 —

stark verloren und kann darum über das letzte Stadium des Weges,
der nun zu diesem dunklen Ausgang geführt hat, nicht urteilen.
War es äußerste körperliche Erschöpfung, die ihm zuletzt alle Herrschaft

über sich selbst raubte, waren es mehr seelische Bewegungen,
die zu tiefster Verdüsterung und endlich zu momentaner Verzweiflung
führten? Das Rätsel dieser Tragödie wird wohl> wie in den meisten
dieser Fälle, ungelöst bleiben. Mehr oder weniger leidend haben
wir ihn stets gekannt. Seine außerordentliche seelische Empfindlichkeit,
verbunden mit eurer tiefen, weUn auch auch iu.der Aeußeruug fast
rmmer beherrschten Leidenschaftlichkeit des Erlebens, mußten ihn
von innen her aufreiben. Dies um fo mehr, als diese letzten anderthalb

Jahrzehnte für ihn, wie für uus, durch ' schwerste, ja furchtbarste

Kampfe aller Art ausgefüllt waren. Ein Zug pessimistischer
Weltbeurtcilung trat ber ihm stets wieder hervor und stellte ihn
zu vielen unserer eigenen Gedanken in stillse oder offene Opposition.

Freilich war er daneben auch des größten Enthusiasmus
fähig, aber weun dann die Enttäuschung eintrat, mußte sie um fo
tiefer sein. Nicht umsonst spielte das Wort „tragisch" in seiner
Sprache eine so große, fast allzugroße Rolle. Und nun haben wir
ja Zeiten durchgemacht und sind noch darin, wo uns Allen, die wir
in der Weltbewegung mit unserem Hoffen und Glauben standen nnd
steheu, die Versuchung zum Verzweifeln manchmal nahe genug
treten, uUd ein Glaube, der, durch ein so starkes Schwergewicht
pessimistischer Stimmung belastet war, wohl zeitweilig von
Verfinsterung bedroht werden konnte. Auch beobachteten wir in dem
Wesen und Verhalten unseres Freundes seit Jahren eine
auffallende Veränderung, die aus eiue sehr starke Spannuug der in
ihm arbeitenden Kräfte deutete und eine tiefe Krise fast notwendig
machte.

Diese wurde wohl durch Erfahrungen mehr persönlicher Art,
die dvch mit der allgemeinen Sache im Zusammenhang standen,
verschärft. Bestrebungen, an die er seine ganze Seele setzte, ja,
an die er einen fast nngeduldigen Eifer wendete, der uns nun wie eine

Vorahnung frühen Endes erscheint, wollten nicht so gedeihen, wie er
nnd wir es gewünscht hätten. Es scheiterte Vieles, auf das er
Hoffnungen gesetzt, und die durch jene tragische Grundstimmung
beschwerte und vvn der Gesundheit und Kraft des Körpers
verlassene Seele befaß offenbar nicht mehr die Fähigkeit, jenes
Stürzen vorläufiger und menschlicher Hoffnungen nur als Auftakt
zu der wahren uud letzten zu verstehen, deren Erfüllung von Gott
her kommt, anders, aber nur größer und schöner, als wir etwa
erwartet hatten.

Aber das alles hätte ihn wohl nicht auf den Weg der Schwermut
treiben können, wenn nicht noch etwas anderes dazugekommen märe,
das vielleicht das übrige wieder erklären hilft. Es war dies der
Zwiespalt zwischen einem hochgestimmten Wollen und einem geivifsen



— 349 —

Versagen derjenigen Kräfte, die dieses Wollen hätten verwirklichen
können. Es mangelte ihm für das Größte freilich nicht etwa an der
Begabung ^ diese war stark und vielseitig genug dafür — aber
an dem Temperament, um es durch die Tat zu verwirklichen. Nicht
daß er vor Kampf und Wagnis zurückgeschreckt wäre, aber es fehlte
ihm hiefür wenn auch nicht die Kühnheit des Gedankens, so dvch die

Selbstgewiszheit des Handelns. Ein rücksichtsloses, vielleicht etwas
blindes persönliches Hervortreten mar ihm unmöglich, eine unüberwindliche

Scheil hielt ihn davon zurück. Das Selbstvertrauen versagte
und ein höheres Vertrauen scheint infolge jener tragischen
Grundstimmung an dieser Stelle nicht genügend eingefetzt zu haben.
Wie ber allen Naturen von unsicherem Selbstgefühl wechselten
kurze Erhebungen mit langen Depressionen. Es hemmte an diesem

Punkte etwas in seiner Natur. Groß uud kühn im Erfassen von
prinzipiellen Wahrheiten und Zusammenhängen, war er weniger
fähig, die Tragweite von aktuellen Ereignissen, Bewegungen, Taten
zu erkennen oder über das Gegenwärtige weg etwas scheinbar ganz
Unsicheres zn erfassen, dem doch die Zukunft gehört. Er pflegte
dies selbst so auszudrücken, daß er mehr in der Ewigkeit lebe als in
der Zeit. Uns ivollte diese Art oft als ein Hängenbleiben am
Abstrakten und eine fast nervöse Scheu vor dem Konkreten erscheinen.
Alles Konkrete in Sprache und Tun erschien ihm leicht als banal
und dem großen Letzten gegenüber als zu klein. Aber dieses Letzte
hätte, um im Handeln verwirklicht zu werden, Wege erfordert,
die notwendig in jene Einsamkeit geführt hätten, wo infolge
jenes feltsamen Mangels an Selbstvertrauen und praktischem
Hellblick dre Fähigkeit seiner Natur versagte. So warf sich der
gehemmte Drang nach dcm Höchsten auf ihn selbst zurück, wurde Kritik
und Verzweiflung an sich selbst und Andern. Die Reflexion und
Analyse trat an Stelle der Unmittelbarkeit der Tat. Keiner von
uns hat wie er theoretisch nur das Absolute wollen gelten lassen -
das war immer ein gewisser Unterschied zwischen uns —, aber
gerade dadnrch wurde das Handeln erschwert und fo verzehrte das
Feuer des Absoluten ihn selbst, statt ihn vorwärts zu treiben und ihm
auf dunklem Weg Licht und Wärme zu fein. Der tieftragifche Tod
war das Ende einer Selbstquälerei von tieftragischcr Art.

Wir wollen nicht versuchen, den allerletzten Ursachen dieser
Tragödie nachzuspüren, fondern lieber die Frage stellen, wieweit
wir selbst daran mitschuldig sind. Dieser Frage wollen wir durchaus
nicht ausweichen. Und da müssen wir rücksichtslos gestehen, daß
es an Schuld auf unserer Seite nicht fehlt. Wir haben zwar den

tragischen Konflikt in der Seele unseres Freundes und Mitarbeiters
wohl gesehen. Auch dürfen wir bekennen, daß wir um seine
Auflösung zu Licht und Kraft lange und schwer gerungen haben.
Aber haben wir die Aufgabe in ihrem ganzen furchtbaren Ernst
erfaßt? Haben wir dafür den Scharfblick gehabt, den solche haben



— 350 —

sollten, die der Sache Gottes dienen wollen? Haben wir uns nicht
zu oft an seinen Schwächen urrd Eigenheiten gestoßen, statt das
Gute, Große, Schöne an feinem Wesen und sollen, - das ja fo
reichlich vorhanden war, stets im Auge zu behalten? Hätten wir nicht
in der letzten Zeit, als das Verhängnis nahte, dafür geöffnetere
Augen haben follen? Wäre nicht einem gesammelten und
gemeinsamen Ringen eine Rettung vielleicht doch möglich gewesen?
Hätte nicht der ganze Geist unseres Kreises einen solchen Ausgang
verhindern müssen? Vor diesen Fragen müssen wir standhalten.
Und wie so oft an Gräbern, müssen wir wohl besonders an diesem
uns anklagen, daß wir ein viel zn geringes Maß dessen gehabt
haben, was doch die Hauptsache im Reiche Gottcs ist.

Aber wenu wir auch dieses Gericht über unsere Personen
willig anerkennen, so sehen wir darin doch nicht etwa eines über
unsere Sache. Deren Wahrheit bleibt davon völlig unberührt.
Es ist erne Niederlage uuserer Sache an einem Menschen, der darin
eine größere Bedeutung hatte, gewiß, ivir empfinden das in
aller Schwere; aber Niederlagen können eine Sache nicht ohne
weiteres entwerten. Sie könnten es höchstens dann, wenn sie kampflos

geschehen waren; hier aber ist gekämpft worden! Gewiß, wenn
die Kräfte des Reiches Gottes, an die wir glauben, siegreich unter
uns walteten, dann wären sie auch solchen Geistern, den Geistern
des Trübsinns und ihren Verbündeten, gewachsen, wie sie dann auch
Krieg, Laster, dämonische Mächte aller Art überwänden. Aber wann
haben wir behauptet, daß wir diese Kräfte besäßen? Wir haben
bloß erklärt, daß wir an sie glaubten, daß in ihnen aller Sieg
läge, daß sie allein der Welt helfen könnten, daß sie im Reiche
Gottes, in Christus, bereit lägen; wir haben um sie gerungen
und was wir nuu erlebt haben, .wird uns nur veranlassen,
dies mit neuem Ernst, neuer Sammlung, ucuer Demut, neuer
Klarheit zu tun. Erst recht strahlt in unserer persönlichen Niederlage

die Wahrheit unserer Sache.
Ich möchte überhaupt davor warnen, gegen diese oder gegen

unsern Freund Steine aufzuheben, diese könnten sich, wie manches
Beispiel zeigt, leicht strafend gegeu die Werfer wenden. Es waltet
über solchen Wegen viel Geheimnis. Wie oft schon haben wir
allewertvollste Menschen, ja, Menschen, an deren ausrichtiger
Verbundenheit mit Gott kein Zweifel war, in solche seelische Finsternis
verfallen uud diesen irdischen Ausgang nehmen sehen! Christus selbst
hatte nicht immer Gewalt, Seelen, die mit ihm nahe verbunden
waren, zu retten. Der Schreibende hat über jenen Weg
prinzipiell stets streng urteilen müssen. Seine Unrichtigkeit zeigt sich

auch an seinen furchtbar verwüstenden Folgen. Er ist, soweit nicht
physische Krankheit mitspielt, immer eine Folge der Verzweiflung,
Verzweiflung aber ist Fahrenlassen der Hand Gottes. Aber so

stark man dies gegen jede Abschwächung betonen muß, so stark doch



— 351 —

auch das Andere, daß es sehr oft gerade die Edelsten, ja sogar
Frömmsten sind, die diesen Weg gehen. Sie tragen eben oft den

tiefsten Ziviespalt in sich, leiden am stärksten am Leben, besonders
an sich selbst, werden am leichtesten dem Dämon der Schwermut
zur Beute. Es ist iminer so: das Beste ist am meisten der
Verderbnis ausgesetzt und seine Verderbnis ist dann auch die
folgenschwerste. Im Angesicht dieser Tatsachen gilt es, den ganzen
heiligen Ernst des prinzipiellen Urteils über diesen Weg mit der größten
Zurückhaltung, im einzelnen Fall zu verbinden.

Gerade im Falle unseres Freundes dürfen wir sagen, daß
es zwar auf der einen Seite ein tiefer Mangel, auf der andern
aber doch auch wieder etwas Großes gewesen ist, das ihu auf
diesen Weg getrieben hat. Wäre er überhaupt einen leichtern
Weg gegangen, so wäre der Konflikt in ihm nie so scharf geworden.
Jn der Tat war dies, wie schon angedeutet worden ist, einer der
hervorragendsten Züge seines Wesens: das Gesühl des
Verpflichtet s ein s gegenüber dem Großen, ja Größten.
Nie versagte in dieser Bcziehung ein Appell an sein Wollen. Gewiß
ist er wohl gerade aus eurem unbewußten oder blvß halb bewußten
Gefühl einer Schwäche heraus etwa in Wort und Haltung über
stck selbst hinausgegangen, aber den Kamps .hat er gekämpft, in
bitterem Ernst, in tausend Qnalen, und es gereicht weder ihm, nvch
feiner Sache zur Unehre, daß er auf diesem Kampffeld gefallen ist.
Am wenigsten dürfen ihn die verurteilen, die sich 'dem Kampf hübsch

zu entziehen wissen. Er steht jedenfalls über ihnen!
Darum braucht auch das, was er trotzdem gewesen ist und

geleistet hat, durch dieses Unterliegen nicht verdunkelt zu werden.
Wir ivollen darauf wenigstens in Kürze hinweisen, in der Erwartung,
daß es sonst nvch Gelegenheit geben werde, sein Werk ausführlicher
darzustellen.

Das Größte, was der Geschiedene nach dem Urteil des Schreibenden

bedeutet hat, liegt auf dem Gebiete der Arbeiterbewegung.
Seine Einordnung derselben in den Gcsamtzusammen-

hang unserer Kultur, besonders aber die Ueberbietung der
Sozialdemokratie durch umfassendere, tieserc Gesichtspunkte, ist eine durchaus
eigenartige und bedeutsame Leistung. Hier kam ihm jene
Großzügigkeit zu statten, die da, wo sie sich in Abstraktheiten verlor
uns etwa zum Aergernis wurde. Seine kleine Schrift über die
„Hauptstrvmungen der Arbeiterbewegung", die alle Vorzüge
dieser Art ohne ihre Schattenseiten aufweist, wird cin Juwel der sozialen
Literatur bleiben. Der Schreibende gesteht, daß er in diesen Dingen viel
vvn dem Verstvrbenen gelernt hat. Namentlich ist es dessen Verdienst, das
Wesen und den wahren Sinn des Anarchismus und Syndikalismus
rus rechte Licht gestellt zu haben. Proudhon und Bakunin, dazu
Tolstoi, waren ihm sehr viel mehr als Marx und Engels. Daß er
bei dieser Denkweise der Steigerung des Marxismus, die im Bol-



— I52 —

schcwisinus hervortrat, nicht zustimmen tonnte, mar klar. Seinen
Aufsatz über den „russischen Zusammenbruch') habeich immer als
eine seiner wertvollsten Leistungen betrachtet und es stark bedauert,
daß er für eine weitere Verbreitung nicht zu haben war.-) Und sv

Hut cr in allen Fvrmen nnd allen Lagen für dcn besseren
Svzialismus gekämpft und dre Freiheit gegenüber der Partei, der cr
aus Liebe zum Proletariat angehörte, wahren helfen.

Nicht völlig zur Entfaltung ist namentlich der Pädagoge Matthieu
gekommen. Große Pläne, ja seilt eigentlicher Lebensplan, sind in den
Anfängen geblieben. Vielleicht daß sein Nachlaß uns noch größexe
Werke dieser Art beschert, sonst find wir dafür im Wesentlichen aus
den Extrakt seiner pädagogischen Gedanken, den sein Anteil an dem

„Sozialistischen Programm" darstellt, dazu auf dieAufsätze: „Richtlinien

nnd Keimzellen " im letzten Jahrgang der Ncucn Wcge,
angewiesen. Hier, in der Pädagogik, kam Bergsons, des von ihm ^
mit Recht — sehr Hochgestellten, Wort von der schöpferischen
Entwicklung besonders zu Ehren, Aus der Jugeud, die heute durch
ein System, das sie zum Mittcl für die Erhaltung des Bestehenden
braucht, unterdrückte neue Welt hervorzulocken, war ihm die Quiut-
essenz aller Erziehungsarbeit. Diese Gedanken rechtzeitig und
unbekümmert zu verkündigen, hat ihn leider wieder jene Scheu vor dem

persönlichen Kampf und Hervortreten verhindert. Aber er ist am
Gymnasium von Zürich cin Lehrer gewesen, der den Religionsunterricht

dazu benützte, die Seelen der jungen Menschcn in alle
großen Probleme der Geisteswelt einzuführen und sie damit mächtig
zu begeistern nnd zu erheben. Die tiefe, zarte, verständnisvolle
und ehrfürchtige Liebe zur Jugend war ja überhaupt cin Grundzug

seiner Natur.
Auch in der r el i g i ö s s o z i al c n Bewegung im engcrn

Sinne hat er eine besondere Stellung eingenommen. Sein Buch über
„das Christentum nnd die soziale Krise der Gegenwart" ist
die ernzige zusammenfassende Darstellung größeren Stils, die cs
davon gibt. Sie zeigt freilich neben den Vorzügen einer umfassenden
Betrachtungsweise auch deren Nachteile, besonders m einer
allzugroßen Abstraktheit, die das Buch zum Teil schwer verständlich macht.
Seine Stellung zu der Bewegung war besonoers darin eigenartig,
daß er ihre religiösen Voraussetzungen nur teilweise anerkannte.
Er hatte in dieser Beziehung immer seine stillen oder offenen
Vorbehalte. Man hatte das Gefühl, daß er hierin fich weniger

') Bergleiche Jahrgang litt». Seitc lis ss,

°) Jenes Telegramm an Lenin, das vor dem Brest-Litowskersricdcn warnte und das seither

von der Geschichte so sehr bestätigt worden ist. hat er, wie ich selbst, nicht etwa deswegen mit mtter°

zeichnet, weil er dem Bolschewismus zugetan gewesen wäre: die Bersasier und Unterzeichner waren
damals ausnahmslos Antibolschemisten. Wir redeten, was damals noch möglich schien, im Namen
der sozialistischen Solidarität. Mit Trotzky stand der Schreibende in einem gewissermaßen

srcundschastlichcn Verhältnis, solange jener noch Gegner des Bolschewismus war 5 nachher hat cr
ihm nur »och zwei warnende Piieic geschrieben, die ohne Antwort blieben. Lenin hat er nie gekannt



— 353 —

auf eine gegebene Wahrheit stelle, nls nach einer noch zu findenden
hinausstrebe, für die ihm besonders Nietzsche weithin Wegweiser
war. Es war schwer, in dieser Beziehung sein innerstes Denken
zu erkennen. Nur das Eine war sicher, daß dessen letztes Wort doch
Christus blieb. Den Theologen freilich merkte man ihm, dem
Lizentiatcn und Pfarrerssohn, am wenigsten von uns Allen an
und ein Problem der Kirche gab es für ihn gar nicht mehr..

Auch sonst traten ja immer mehr jene Unterschiede des Denkens
und der Stimmung zutage, die schvn angedeutet worden sind. Jn
Sachen des Völkerbundes kam es zu einer ernsten Entfremdung.
Gegenüber Matthieus Einschätzung des Proletariates und gewisser
Formen und Gedanken der Jugendbewegung machten fich bei uns
Vorbehalte geltend; diese hingen wohl in letzter Instanz mit unserer
erwas verschiedenen religiösen Orientierung zusammen. Daß die
Stellung der Neuen Wege zu diesen Drngen, wie sie in den

Blumhardt-Aufsätzeu und Anderem zum Ausdruck kommt, seinen
Beifall nicht hatte, ihm fremdartig war, haben wir Anlaß
anzunehmen. Freilich hatten nach unserer Meinung solche Unterschiede,
auf dem Boden einer gemeinsamen Arbeit sehr wohl Platz. Denn
wir sind doch immer nicht bloß Besitzende, fonderli auch gemeinsam
Suchende. Matthieus Eigenart durste neben andern gelten und
wirken.

Wenn nun noch niit einigen Worten seiner Arbeit an den
Neuen Wegen gedacht werden soll, so ist ja zu sagen, daß sie all
diese Züge des Matthienschen Wesens und Werkes wiederspiegelt.
Die Neuen Wege bildeten einen wichtigen Teil seines Wirkens. Er
hat ihnen ein großes Stück sciner Lebenskrast geweiht. Eine Anzahl
seiner Beiträge ick ncnne bcsondcrs seine Kritik der Sozialdemokratie,
seine Abhandlung über deu Anarchismus, die schon erwähnte über
die russische Revolution, dazu Artikel wie den „Kampf nm den
Frieden", die „Furcht vor Christns" — gehören zum Besten, was darin
erschienen ist uud haben zum Teil eine bedeutende Wirkung gehabt.
Die von uns oft beklagte und getadelte Abstraktheit und Umständlichkeit

des Stils, die dann besonders in der letzten Auffaß-Reih.e
hervortrat, hat leider diese Wirkung cin wenig gehemmt; aber wir
wcrdcn immer dankbar bleiben sür all die Kampfgemeinschaft
schwerer Jahre, all die Bereitwilligkeit zur Mitarbeit, all die Mühsal,
die er an dieses Werk gesetzt hat. Die Neuen Wege bleiben mit ihrem
Besten ein Teil seines eigenen Lebenswerkes.

Aber ich will ja keinen Nekrolog schreiben, - ein solcher wäre
mir jetzt unmöglich — ich wollte nur das Große. Gute, Schöne
zeigen, das in diesem Leben war und das durch seinen irdistheu
Ausgang nicht vernichtet werden kann. Wir könnten zur Ergänzung
auf die entsprechenden Züge am Bilde seines persönlichen
Wesens hinweisen, auf seiue warme Teilnahme am Leben der



— 354 —

Freunde, seine große, nie versagende Dienstwilligkeit, seinen
aufgeschlossenen Sinn für alles Schöne, Gute und Hohe, seine Freiheit
der Seele, seine Fähigkeit zn leidenschaftlicher Sympathie und
Antipathie, den Zug von Vornehmheit und Ritterlichkeit in seiner
Art, seine weiche Liebe und Freundschaft. Aber das sei alles nur
gestreift, denn wie gesagt, zu einem Nekrolog bin ich jetzt nicht
gestimmt, zu mächtig bewegt uns Alle das Rätsel dieses Geschickes.

Aber wenn ich es nun im Zusammenhang betrachte, so will
mir darin doch etwas wie Versöhnung entgegenkommen. Dieser
ganze Kamps mit semer Tragik — entspricht cr nicht im Grunde der
Idee dieses Lebens? Drückt er nicht eine mächtM Wahrheit aus?
Ist er zuletzt nicht doch auch etwas von jenem Heldentum,
nach dem seine Seele fo sehr dürstete? Gewiß, wir wollen das
Dunkle nicht hell machen, aber auf der andern Seite ist es uns auch
nicht das letzte Wort, Wie uns der Tod selbst nicht das letzte Wvrt
ist. Diese Tragik reicht für uns hinein in einen Gesamtzusammenhang,

wo sie sich schließlich in Licht und Sieg auflösen muß.

Danach wollen wir ringen. Auch das Bild dieses Looses muß
mit dcm fortschreitende!! Sieg dcr Sache Gottes sich verändern.
Unsere Bewegung aber kann aus dieser Niederlage allerlei lernen.
Sic wird vor allem das lernen, was ihr immer zu schr gcfcylt hat:
Liebe, persönliche Liebe, und in der Liebe Freiheit, nnd in
der Freiheit Fähigkeit zu gemeinsamer Arbeit. Sie kann
lernen, immer mehr an Stelle der Worte die Wirklichkeiten
zu setzen, immer mehr jene einzige Wirklichkeit zu gewinnen, von
der aus allein alle Siege errungen werden können. Wenn wir dies
erkennen, dann hat ihr nnser Freund, an ihr vielleicht manchmal
verzweifelnd, einen großen Dienst getan und wird sein Tod der

nicht hätte seur sollen — ihr zuletzt auch ein Mittel Zum Ausstieg.
Alles, alles, auch das Schwerste, muß aufwärts drücken, Sieg
werden l - L. Nagaz,

UM veutscdianS. I. Me Äeuttcde Wtlt II.') Je mehr das

Phantom eines innerlich einigen Deutschland, das auf Grund einer
gemeinsamen „Weltschauung" den berühmten starken Mann, den politischen
oder geistigen Führer hervorbringt, unseren Augen entschwindet, umsomehr
machen wir die seltsame Erfahrung, daß unsere besten Frcu,nde im
Ausland nach dem neuen, dem wahren Deutschland ausschauen
und sich über jedes Anzeichen eines solchen freuen. Sie tun das

') Vergleiche den erste,: Teil im Maiheft,


	Zu Matthieus Hingang (1874-1921)

