
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 15 (1921)

Heft: 9

Artikel: Bildungsziele

Autor: Ewald, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134820

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134820
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sä
vi

5
W V ZS

reikpröcbe

i»^ s ist umsonst, daß du dem Armen sagst: „Es ist ein Gott", und
dem Waislein: „Du hast einen Vater im Himmel"; mit Bildern

und Worten lehrt kein Mensch den Andern Gott kennen. Aber wenn
du dem Armen hilfst, daß er wie ein Mensch leben kann, fo zeigst du

ihm Gott; und wenn du das Waislein erziehst, wie wenn es einen

Vater Hütte, so lehrst du es den Vater im Himmel kennen, der dein

Herz also gebildet, daß du es erziehen mußtest. Pestalozzi.

Es gibt nur einen Gottesdienst auf Erden, den, den Kindern
Gottes zu dienen. Lagarde,

MlSuAgsziele.

IHH ehr und mehr bricht sich die Erkenntnis Bahn, daß mit der
» Ausbildung einzelner Seelenkräfte dem lebendigen, wirklichen

» W ^ Menschen nicht gedient sein kann, wen« darüber andere
verkümmern uud insbesondere das Ganze der Seele, deren innerlich
aufbauendes und bildendes Prinzip, in Verwahrlosung gerät. Ob nun
Verstand, ob Gedächtnis, Phantasie oder Wille zu einseitiger Entwicklung

gebracht werde, der Mensch als solcher bleibt Stückwerk, solange
er jene Kräfte nicht planmäßig beherrscht, zusammenfaßt und im
Dienst seiner höchsten sittlichen, kulturellen und metaphysischen Be-
stimmung verwendet.

Die Erfahrungen der Kriegsjahre haben dies mit voller
Deutlichkeit bewiesen. Wenn man heute bloß von einem wirtschaftlichen



— 318 —

Zusammenbruch der Intellektuellen redet, so ist das oberflächlich;
vorausgegangen ist ihm ein intellektueller Zusammenbruch selber.
Wir haben mit Schaudern wahrgenommen, daß die Gelehrten
und Gebildeten sämtlicher kriegführenden Kulturnationen, die zu
den Hütern der idealsten Güter Berufenen, im entscheidenden Augenblicke

sich in den Dienst des Machtgedankens und eines ungezügelten
Völkerhasses gestellt haben. Ich will zwar nicht behaupten, daß
der Gang der Ereignisse durch sie in wesentlicher Weise mitbestimmt
wurde; jedenfalls aber haben sie mit spärlichen Ausnahmen nichts
unternommen, wodurch das Verderben einer Welt hätte abgewendet
werden können, was imstande gewesen wäre, den Krieg abzukürzen
und zu mildern.

Zweierlei ist hier klar zutage getreten. Fürs erste der
erschreckende Mangel an humanen Empfindungen, der in den
Aeußerungen der Intellektuellen sichtbar wurde, sodann ihre im Tiefsten
verantwortungslose Haltung. Humanität ist der zentrale
Gedanke der Aufklärung gewesen, also eben jener Bewegung,
die in den vergangeneu Jahrhunderten dön, Sieg und -die Herrschaft
der Vernunft bis zur Einseitigkeit gefördert hat. Es war der
Gedanke, der mehr und mehr die Stelle der in den Hintergrund
gedrängten dogmatischen Religionen einnahm; der die großen Denker
und Künstler von Spinoza und Leibniz bis Schiller und Goethe
zu dem Besten ihrer Leistungen begeisterte. Alle diese Erzieher und
Führer der Menschheit sind darin einig gewesen, daß vom Intellekt
keine Klarheit, also auch keine wahre Aufklärung ausgehen kann,
infofern er nicht von idealer Gesinnung erfüllt und gelenkt wird.
Schon Platon hatte erkannt, daß jede höhere Erkenntnis einem
Liebesaffekt entspringt; und so war es auch die erhabene Idee der
Aufklärung, daß man die Menschen lieben Muß, um sie zu voller
geistiger Entfaltung zu bringen. Wo es daran mangelt, ist alle
Arbeit am Intellekt für das Heil der gesamten Persönlichkeit ohne
Erfolg, ja geradezu von Nachteil. Der Begriff der Bildung
bedeutet dann auch für diejenigen, die ihn im echten und ursprünglichen

Sinne anwenden, etwas ganz andres als bloße Schulung des

Verstandes. Gerade der einfache Mensch verbindet damit einen
weit höheren Sinn. Mir ist dies niemals so deutlich zum Bewußtsein

gekommen wie auf einer Eisenbahnfahrt, als ein Halbtrunkener
grundlos einen mitreisenden Knaben beschimpfte und ein den unteren
Volksschichten angehöriger Soldat sich des Geschmähten annahm und
seinem Beleidiger mangelnde Bildung vorwarf; es ist doch offenbar,

daß er hierunter nicht allzu geringe Belesenheit oder überhaupt
Schulweisheit verstand, sondern Mangel an Haltung, Takt, an
Beherrschung der Empfindungen und ihrer Ausdrucksform. Der
Volksinstinkt urteilt hier elementarer, unmittelbarer, unbeirrter als der
Durchschnitt der „Gebildeten"; jener nämlich geht aus die allgemeine
Gesamtwirkung, die vom Menfchen ausgeht, während dieser alle



— 319 —

möglichen Standesvorurteile und Einseitigkeiten dazwischenschiebt.
Unzweifelhaft indessen ist Bildung ein ethischer, ja sogar religiöser
Begriff, der moralische, aefthetische und intellektuelle Motive in sich

vereinigt; es ist Seelenplastik, Form der Seele, ja deren formgebende
Kraft selber; bilden kann allein derjenige, der eben Bildner ist, der
jene Kraft in fich und andern wecken kann. So haben es fchon die
Griechen verstanden; so üben es seit dem grauen Altertum noch
heute die Chinesen; so haben es die Religiösen und Weltwe^isen aller
Völker und Zeiten gewußt. Was den Amerikanern, bei allen sonstigen
Schwächen ihres Systems, einen Vorsprung vor Europa gibt, ist die
richtige Erkenntnis und Realisierung diefer Notwendigkeit; auf dem
Kontinent wiederum erscheint das politische Uebergewicht der
Engländer im Verhältnis zu den übrigen Völkerschaften auf dem gleichen
Umstand begründet. Jn Deutschland neigte man zu einer einseitigen
Schätzung der intellektuellen Erziehung und die schädlichen Wirkungen
dieses Systems find nicht ausgeblieben. Sie mußten zu einer Gleich-
gewichtslosigkeit des inneren Menschen führen, die in Entscheidenden
Augenblicken erschreckend zutage tritt. Dazu kommt noch, daß die
außerordentliche Veranlagung des Deutschen, zumal des Norddeutschen,

zur Abstraktion und verstandesmäßigen Betrachtung ,umso
gebieterischer eine Ergänzung nach entgegengesetzter Richtung
erheischt. Letzten Endes gilt das freilich vom ganzen Abendlande;
auch die Westvölker — wenngleich, wie gesagt, einheitlicher geprägt
— sind vorwiegend nach dem Verstände orientiert. Sonst hätte der
europäische Krieg nicht fo grausame Formen annehmen können, er
wäre wohl überhaupt kaum zum Ausbruche gelangt. Was war
er denn anders als die furchtbarste Objektivierung einer einseitigen
und deshalb mit Notwendigkeit entartenden Jntellektualität? Es
ist oberflächlich und bedeutet noch immer eine Ueberschätzung, wenn
man in ihm eine Entfesselung und Entladung zügelloser Masseninstinkte

erblickt. Die Haßaffekte, die er zweifellos in Erscheinung
treten, ja in erschreckendem Maße überwuchern ließ, sind sekundärer
Natur gewesen. Sie hätten sich nach organischen Gesetzen der Psyche
schneller verbrauchen müssen; aber das kalte, berechnende System des

Verstandes, das die Weltzerstörung organisierte uud leitete, sorgte
dasür, daß sie gründlich, ohne Schonung und Einschränkung, bis
zum letzten Reste vollzogen wurde. Noch niemals ist ein Krieg so

ganz Ergebnis des Kalküls und der Organisation gewesen, so ganz
versachlicht worden wie dieser. Das erdrückende Uebergewicht,
das Maschine, Technik, Industrie in ihm über alles Persönliche
gewannen, diese unerbittliche Wucht des wertindifferenten Objekts
gaben ihm ^ dem trügerischen Schein der romantischen und der
heroischen Geste zum Trotze — vom Anfang bis zum Ende sein
Gepräge. Nichts — auch die schwersten Frevel und Laster nicht
ausgeuommen — entmenscht den Menschen so fehr wie die Tatsache,
zum Objekt neutralisiert, ein Bestandteil des Mechanismus zu wer-



— 320 —

den, der ihm zn dienen bestimmt Dar. Auch der Haß wirkte im
Vergleich damit erlösend. Kein Begriff ist so entsiegelnd für diesen
Krieg wie der des Menschenmaterials, der hemmungsloseste
Anwendung gefunden hat. Was Material genannt wird, erscheint
ja so vollkommen entpersönlicht, es besitzt keinen eigenen Wert
und Zweck, es ist Mittel und Werkzeug geworden. Vor allem
ist es eine berechenbare Größe, es muß in Ziffer und. Zahl gestellt
'werden, um seinen Sinn zu erfüllen. Material ist immer ein solches
für den Verstand, es ist ein Nutzungswert, der von ihm fixiert und
verwendet wird. Es ist undenkbar, daß das Tier, so brutal feine
Instinkte sein mögen, mit gleicher Bestialität zu Werke gehe als
der Mensch, weil allein er die Bestialität mit Hilfe seines Intellektes
in Methode und System bringt. Je höher nun die Seelenkräfte
ausgebildet find, in umfo höherem Maße können sie sich dem Guten
wie dem Bösen zur Verfügung stellen. Ist eine derselben einseitig
und auf Kosten der andern entwickelt worden, dann ist in der Regel
zu befürchten, daß weil mit ihr das seelische Gleichgewicht gestört
ist, ein Mißbrauch getrieben werde. So erklärt es sich, daß dos
Zeitalter der raffiniertesten Verstandestechnik zugleich dasjenige
gewesen ist, das sich ihrer zu den niederträchtigsten Zwecken bedient hat.

Diese Haltung weist auf etwas noch Tieferes hin. Nicht bloß
daß der Verstand der edleren Empfindungen sich entäußert hat, als
deren Organ er Wertvolles hervorzubringen imstande ist, und den
Instinkten des Hasses und der Zerstörung nachgab, er hat noch tiefer
darin gefrevelt, daß er überhaupt keine Verantwortung an
deu Tag legte. Der extreme Intellektualismus ist stets
verantwortungslos. Ihm wird sein Inhalt von der Gunst des Tages,
von den Bedürfnissen des' Augenblicks zugeschoben. Er kann sich

für und gegen alles entscheiden, weil er in Wahrheit überhaupt
keiner Entscheidung mächtig ist, sondern einfach den Forderungen
entgegenkommt, die von außen an ihn gerichtet werden. Er war dem
Hasse willfährig, weil der Haß ihm von der Macht der Verhältnisse
auferlegt wurde, weil der Haß gleichsam das Stichwort eines vom
Weltkrieg heimgesuchten Zeitalters war. Das eigentliche Merkzeichen
des modernen Intellektes ist sein mangelnder Sinn für die Realität

überhaupt gewesen. Er mußte sich deswegen an ihrem Stoffe
gänzlich vergreifen. Daraus ist es zu verstehn, daß das Viele, was
eben in geistigen Kreisen über den Krieg gesprochen und geschrieben
wurde, abgesehen davon, daß es die Ideale echter Menschlichkeit
verleugnete, völlige Desorientierung den Tatsachen gegenüber verriet

Dergestalt entstand jene Ideologie und Phraseologie der
Kriegsliteratur, die die Schrecknisse des Krieges überbot, weil ihr das Elementare

und Schicksalsschwere desselben abging. Sie war ein Phänomen
der Anpassung uu die Zeitverhältnisse; aber einer ganz oberflächlichen

Anpassung, die die menschliche Substanz unberührt ließ. Sie
sprach von einer großen Zeit, ohne zu bedenken, daß Größe allein



- 321 —

von innen kommt und der Zeit wom Menschen, mcht aber umgekehrt

dem Menschen von der Zeit gespendet werden muß. Außerdem
handelt es fich nicht darum, etwas vermeintlich Großes, sonoern
das Wesentliche und Notwendige zu tun; denn die Dimensionen einer
Handlung zu beurteilen, ziemt nicht dem, der sie ausführt; dazu
ist erst imstande, wer vor ihr als einer vollendeten Tatsache steht.
Es ist wiederum der Intellekt, der hier den Ereignissen borgreist
und zu einem Zwecke verwandelt, was höchstens eine Wirkung sein
könnte. So wichtig es ist, alles Erlebte mit Bewußtsein und das
heißt ja, mit Verantwortung zu durchdringen, so schrecklich ist es,
in schwere und furchtbare Begebenheiten berechnende Absichtlichkeit
und Effektsucht hineinzulegen.

Die Unmittelbarkeit dars dort am wenigsten durch den Verstand
verkümmert werden, wo die Wucht und Schwere der Schicksale die
Menfchenseele ungeteilt und gauz zu innersten Entscheidungen nötigt.
Was würde man zu einem Menschen sagen, der im Anblick eines
brennenden Hauses, anstatt zu löschen und zu retten,, die Erhabenheit
des Schauspieles priese? Oder zu einem, der anläßlich des Todes
ihm Nahestehender ausriefe: Wie tragisch sind die Linien meines
Schicksals! Man würde sie mit Verachtung und Abscheu strafen
und völlig von der Unechtheit des Empfindens, seiner Verfälschung
durch einen vorwitzigen, ehrsurchtsloseu Verstand überzeugt sein.
Ist dies aber nicht der Fall der meisten Intellektuellen während des

Weltkrieges gewesen? Bloß daß hier nicht e i n Haus, sondern das
Gebäude der Kulturmenschheit in Flammen stand; und der Würgeengel

die Erstgeburt Europas und mehr als sie mit seinem Schwerte
vertilgte.

Es ist sonach weniger die Verschuldung des Intellekts gewesen,
daß er sich dem Hasse verschrieb, als daß er Leichtfertigkeit und
Verantwortungslosigkeit an den Tag legte. Er >war leichtfertig im
wörtlichen Sinne; leicht mit einer Wirklichkeit fertig, deren
Stoff spröder und zugleich blutiger war als jemals zuvor.
Einseitiger Intellektualismus wird stets zu diefer Haltung führen.
Der Verstand, sich selbst überlassen und zu höchster Verfeinerung
gebracht, artet in geschickte Begriffstechnik aus; er wird raffiniert
und zugleich steril; er beginnt mit allen Dingen zu fpielen und
kennt alsbald keinerlei Schwierigkeiten des Stofflichen mehr. So
vergißt er, daß hinter Begriffen Probleme, hinter den Problemen
Aufgaben stehn. Er vergißt, daß er nicht um seiner selbst willen
da ist, sondern in höchster 'Bedeutung praktische Zwecke zu
fördern hat; daß er nicht der Inhalt, fondern lediglich ein Werkzeug
des Lebens ist. Gemeiniglich verbindet er fich dann einem ebenso
reibungslosen und schmiegsamen Aesthetizismus. Die Idole der „großen
Zeit", der „heroischen Generation", des „heiligen Krieges" sind
denn auch ebenso durchsichtige a esth etisi er e n d e Phantome und
Geberden. Die Haltung des Aesthetizismus ist ja aufs nächste der



— 322 —

des Intellektualismus verwandt. Beiden ist gemeinsam, ,daß sie
sich nicht in ihren Gegenstand zu innerst einsenken, sondern von
ihm Distanz nehmen und festhalten. Er ist ihnen Objekt, an dem
sie die Künste des Witzes, des Scharfsinnes, der Kombination, des
Stiles und Geschmackes spielen lassen. Spielen lassen! Denn
dies ists die, zersetzende Wirkung in beiden, daß sie, des Ernstes um°-

sähig, sich ihrer Fähigkeiten zu nichts anderem als zum Spiele
bedienen. Eine einseitig intellektuelle und aesthetifche Bildung des
Menschen muß ihn notwendig zur Verantwortungslosigkeit
verleiten. Denn fie hängt alle folideu Zuhalte der Sache aus und läßt
ihr nichts als die Möglichkeit, in leere Formen sich zu verlieren.

Verstand und Einbildungskraft, Begreifen und Anschauen
erhalten erst vom Ethischen her ihre feste Grundlegung. Dies ist
der wichtige Kern des modernen Aktivismus. Bloß darf die ethische
Erziehung wiederum nicht als einseitige Dressur des Willens
aufgefaßt werden. Dem modernen Menschen mangelt es gar nicht an
willensmäßigen Energien, ohne die der Weltkrieg nicht so lange
hätte geführt werden können. Aber es mangeln die Kräfte klarer
Zielsetzung und deswegen auch der Richtung. Dieser Mangel erklärt
fich wiederum aus dem geringen Sinn für die Wirklichkeit. Das
erschreckendste Phänomen, das uns die Kriegsjahre enthüllt haben,
ist ja das Unverständnis dessen gewesen, was in der Welt eigenflich
vorging, die Unberührtheit von den furchtbaren Leiden der kämpfenden

Menfchheit, das Fehlgreifen in den Instinkten in Bezug auf
alles, was im wahren Sinne der Krieg gewesen ist. Es hat sich
insbesondere in der völligen seelischen Trennung des Hinterlandes von
der Front geäußert, die weit über die räumliche hinausging uno
besonders in tiefer gestimmten Naturen zu schweren Erschütterungen
und Entfremdungen führte. Hier handelt es sich nm etwas noch
Wesentlicheres als um ein ethisches Manko: nämlich um ein
Versagen des religiösen Empfindens. Denn wie immer man
Religiosität definiere, es ist sicher, daß sie von nichts weiter entfernt
ist als von allem, was Spiel, Phantom, Idol und Illusion heißt:
daß sie sich zunächst und unmittelbar in einer gesteigerten Kraft des

Mitlebens kundgibt.
Einsatz, Verantwortung, Wachsamkeit find ja lediglich

wechselnde Bezeichnungen für eines und dasselbe: für ein einheitliches,
aktives, dem Wesentlichen zugewendetes Leben, das der inneren und
äußeren Wirklichkeit unablässig die höchsten Kräfte der Aufnahme
und Mitteilung zur Verfügung stellt. Wie muß indessen einem
Geschlechte das Organ für das Wesentliche, das, worauf es zuerst
ankommt, verkümmert sein, wenn es unter dem Eindrucke des
furchtbarsten aller Weltereignisse in diefes klügelnd, intellektualisierend,
stilisierend und, historisierend alle ordentlichen Deutungen hineinlegte

und bloß eine außeracht ließ, diejenige, die einem unbeirrten
Gemüt zuerst und unmittelbar sich aufdrängen mußte: daß der Krieg



— 323 —

organisierte Tötung der Menschen durch den Mitmenschen ist. Es
wäre verfehlt, heute Anklagen und Beschuldigungen zu häufen; es ist
aber unerläßlich, sich die schwersten Verirrungen der Menschheit ins
Bewußtsein zu erheben, um hilfreich einzugreifen. Religiosität des
Lebens, Erfüllung der Wirklichkeit und ihrer Aufgaben ist das erste,
was gefordert werdeu muß, weil es der Quell alles Wahren, Schönen
und Guten ist. Aus ihm gehn erst echte Gedanken, echte Kunstwerke,
echte Kulturschöpfungeu hervor. Mit dem Irrwahn, daß Realität
und Ideal in einem Verhältnis gegenseitiger Ausschließung stehen,
muß endgültig aufgeräumt werden. Es ist der Ausdruck jener
Verantwortungslosigkeit, die unsrer Kultur und Gesittung zum
Verhängnis wurde. Ideale, mit denen fich nicht die Ueberzeugung
verbindet, daß sie verwirklicht werden müssen, verdienen ihren Namen
nicht mehr; es sind Idole, von denen keine heilbringenden Kräfte
ausgehn. Im Reich des Geistes kann es keine doppelte Buchführung
geben, keine Teilung zwischen Idee und Alltag, Theorie und Praxis.
Wie die Realität verroht, wenn sie nicht vom Ideal beherrscht
mird, so verflüchtigt sich das Ideal zu einem Dunstgebilde, wenn es

nicht in die Realität eindringt. Der „weltfremde Idealist" ist eine
Konstruktion, die am wenigsten in unsre Zeit hineingehört. Denn
die Welt ist zerstört und muh vom Grunde wieder aufgebaut werden;
wie könnte sie jedoch derjenige aufbauen, der in ihr ein Fremdling

ist?
Boraussetzung wahrer Kultur und Menschlichkeit ist also die

Durchdringung von Ideal und Realität. Diese ist allein aus der

ungeteilten Natur des Menschen möglich. Sämtliche Anlagen
müssen zur Ausbildung gebracht werden. Ich wiederhole, daß eine

Entwicklung des Intellektes, mit der die des Gemüts und Charakters
nicht gleichen Schritt hält, dem Individuum eher zum Schaden als
zum Gewinn gereicht. Es ist notwendig, ganz anders als bisher
die Mittel zu entdecken, durch die dieser harmonische 'Ausgleich der
Seelenkräfte selber ermöglicht wird. Von innen heraus erscheint
er mir unvollziehbar, da wir im Seelischen nicht über Macht und
Gewicht verfügen, um die Verhältnisse der Grundelemente gegeu
einander abzuschätzen. Auch wäre ein derartiges Verfahren viel
zu mathematisch und mechanisch, es würde zu keinem haltbaren
Ergebnis führen. Es müssen außerseelische Mächte fein, die, indem
sie die Totalität der Menfchenseele in Bewegung versetzen, von
selber eine gleichmäßige Entfaltung ihrer Elemente erzeugen. Diese
Wirkung stellt sich jedesmal ein, wenn uns irgend etwas in der Tiefe
unsres Wesens ergreift, etwas, das für uns Entscheidungen in stch

trägt. Vor allem erinnere ich an ben jedermann vertrauten Zustand
angespannten Wachens; da gibt es keinen Seelenteil, der nicht von
der allgemeinen Schwingung ergriffen würde, keinen, der sich nicht
im notwendigen Augenblick zur Verfügung stellte. Wer wirklich
wacht, der wacht nicht mit dem Verstände, dem Willen, dem Gefühl,



— 324

der Einbildungskraft allein, sondern mit seiner ganzen Seele und
diese einzelnen Kräfte treten dort in Funktion, wo sie gerade
unentbehrlich sind. Es kommt also darauf an, dies menschliche Geniüt in
einen Zustand fortwährender Wachsamkeit zu versetzen;
und das ist ja die höchste religiöse und ethische Forderung, die Jefus
und alle Religiösen erhoben haben. Wie ist dies in der Breite des
Lebens durchführbar? Ich will mich heute hierüber ganz kurz fassen,
lediglich die allgemeine Wegrichtung andeutend. Von zwei Seiten
denkc ich mir diesen sammelnden und ^gestaltenden Einfluß auf die
Seele ausgeübt: von unten und von oben her, von der Materie
aus und vom G eiste. Die disziplinierende Bedeutung körperlicher
Arbeit hat niemand in unsrer Zeit so richtig erkannt wie Tolstoi.
Sie bezähmt wirksam die ausschweifende Willkür der Seele, indem
sie dieselbe nötigt, sich der strengen Gesetzmäßigkeit der Materie zu
unterwerfen. Zugleich zeigt sie, daß durch diese Unterwerfung allein
geistige Freiheit möglich ist, die ja .jeder planmäßig betriebenen
manuellen Tätigkeit Sinn und Richtung gibt. Der gute Architekt
sollte sich mit der Natur des.Ziegels vertraut gemacht haben, bevor
er daran geht, Häuser zu bauen. Dann erst ist er ein Architekt auch
im höchsten Sinn des Gedankens, ein wahrer „Freimaurer" uach
der ursprünglichen Idee, die diesem Bunde zugrunde lag. Ernste
körperliche Arbeit, von jedem Nebenfinn des Spiels und Sportes
geläutert, gibt dem heranwachsenden Menschen ein gediegenes
Fundament jener Innenarchitektur, die die Bildung der Persönlichkeit
bewerkstelligt. Die Ordnung und Gesetzlichkeit der materiellen Welt
ist die beste Schule der Verantwortung, die die Menschenseele auf
sich nimmt, indem sie sich in die geistige Spüre der eigentlichen
Kulturwerte, die Sphäre der Religion, der Kunst, der Forschung
begibt. Maugelt ihr diese Zucht, dann schwelst sie gerade im Geistigen
aus und verfälscht seine hohe Bedeutung. Dann wird ihre Religion
zu einer Ekstase des Gefühls, Kunst zu einem Spiel der Stimmungen,

Philosophie zu einem Gehirnrausch, die ganze Kultur zu einem
Götzendienst. Jener wüste Dilettantismus ist die Endfolge, der das
Unterste zu oberst kehrt, alle Ordnungen und Regionen in,
Verwirrung stürzt, den Affekt mit der Erleuchtung, das Geschlechtliche
mit dem Spirituellen, das Spirituelle mit dem Geschlechtlichen
verwechselt und schließlich, wie wir es erfahren haben, den Weltkrieg
als eine packende Tragödie, eine Heldenepopöe oder gar als spannendes

Kinodrama erlebt. Es kommt also darauf an, die Seele, bevor
man sie mit Geistesinhalten übersättigt, für >den Geist überhaupt
reif zu machen. Es kommt darauf an, ihr die Macht über ihre
verschiedenen Kräfte und damit zugleich die - wahre Freiheit zu geben.
Dann kann man sicher sein, daß sie jene nicht mehr eigenwillig und
anarchisch anwendet, sondern dem Göttlichen zur Verfügung stellt:
denn bei wahrer Freiheit ist ein Mißbrauch derselben unmöglich.

Or, Ostar Ewald,


	Bildungsziele

