
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 15 (1921)

Heft: 7-8

Artikel: Warum ich meine Professur aufgegeben habe?

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134818

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134818
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 283 —

ausgesprochen werden: laßt uns teilnehmen an dem, was Ihr getan
habt. Möglichst konkrete Aussprachen über das, was durch die
religiös-soziale Bewegung der Schweiz geschehen ist, lassen am besten
erkennen, ob wir von einer Realität ergriffen sind, oder ob wir uns
nur Gedanken darüber machen. Gewiß gehört auch das Denken zur
Auswirkung des neueu Lebensimpulses, von dem wir das Heil der
Welt erwarten. Aber es ist nur Teilauswirkung. Und wir haben
stets die erfahrungsgemäß ganz außerordentlich große Gefahr im
Auge zu behalten, daß das Denken sich für das Ganze gibt und als
Selbstzweck statt als Mittel zum Zweck auftritt. Unsere besondere

Aufgabe, sofern wir Religiös-Sozialen uns überhaupt als
Träger einer besonderen, bisher mehr oder weniger vernachlässigten
Aufgabe fühleu dürfen, geht auf Lebens- und Weltgestaltung.

Dazu gehören gewiß auch klare Gedanken, sie reichen aber
allein keineswegs aus. Zur Welt g e staltung und
Lebensbeherrschung gehört Kraft. Ob aber Kraft vorhanden
i st,kannnichtdn rchDenk arbeit,fondern nn rin
praktischer Erprobung erfahren und festgestellt werden. Gehen wir
an ganz bestimmte Aufgaben der Lebens- und Weltgestaltung
heran mit dem festen Vorsatz, uns nicht mit Halbheiten zu
begnügen und nicht eher zu ruhen, bis an irgend einem Punkte,
Materie wirklich 'geistgestaltet, Welt wirklich gottbeherrscht geworden
ist — erschrecken wir auch vor der Tragik solcher Arbeit nicht so

allein wird offenbar werden, ob wir in höherem Auftrage oder nur
aus uns selber reden. AD Müller,

Warum led meine Professur ausgegeben habe?

^ch habe versprochen, die wirklichen Motive, die mich zur Nieder-
I legung meiner Professur geführt haben, in den Neuen WegeK

A^I mit aller möglichen Klarheit darzulegen. Wenn ich nun aber nn
die Ausführung dieses Versprechens gehe, so wird mir seine ganze
Schwierigkeit erst recht deutlich. Es haben eine Fülle von
Beweggründen zu diesem Entschlüsse mitgewirkt, die alle darzustellen wenig
Wert hätte. Er ist die Frucht meiner ganzen Lebensentwicklung ; meine
schwersten Lebensprobleme wie meine wichtigsten und verborgensten
rnneren Erlebnisse sind darin zusammengeflossen — wie könnte ich

davon in Kürze reden? Wie überhaupt erschöpfend oder ganz
zutreffend reden? Ich muß es der Zukunft überlassen, den ganzen Sinn
dieses Schrittes klarzulegen und mich heute auf eine kurze Rechenschaft

beschränken, die ich allen Freunden und Gesinnungsgenossen
und auch andern ernsthaften Menschen, die ich vor allem der Sache
schuldig zu sein glaube. Wenn es mir dabei peinlich ist, von meinem



- Z84 —

persönlichen Wollen, Tun und Erleben reden zu müssen, so hilft mir
eben dies darüber hinweg, daß es sich ja doch wieder nicht um mich
handelt, daß meine individuelle Person dabei im Grunde gar keine

Rolle spielt, sondern ein Problem vor uns steht, das durchaus
prinzipieller und allgemeiner Natur ist und dazu von größter Dringlichkeit

und Aktualität.
Es ist vielleicht am besten, wenn ich meine Erklärungen an das

Demissionsgesuch knüpfe, das ich dem Rcgierungsrat eingereicht habe.
Es lautet:

Zürich, 24. Mai 192l.

An die Erziehungsdirektion des Kantons Zürich.

Der Unterzeichnete möchte hiemit auf das nächste Wintersemester
hin seine Demission als Professor der Theologie an der Universität
Zürich einreichen. Er hält es für angebracht, diesen Schritt, der ja
auffallend und ungewöhnlich ist, etwas ausführlicher zu begründen.

Die Ursachen dieses längst überlegten Entschlusses sind nicht
etwa dort zu suchen, wo man vielleicht geneigt sein könnte, sie zu
vermuten. Es sind namentlich nicht religiöse Zweifel, die ihn veranlassen.

Ich stehe, auf meine Weise, fest auf dem Boden der Wahrheit,

die die Grundlage der protestantischen Kirche und des Christentums

überhaupt bildet. Aber ebensowenig bilden diese Ursache meine
politischen und sozialen Ansichten, wie sie aus meiner religiösem
Grundüberzeugung fließen. Jn der Voraussetzung, daß ein Professor
der Theologie nicht verpflichtet fei, diejenigen politischen und sozialen
Ansichten zu vertreten, die in einem bestimmten Jahrzehnt zufällig
gerade herrschend sind, fühle ich mich mit den mcinigcn innerhalb
der theologischen Fakultät wic der Universität überhaupt völlig an
meinem Platze und habe ein gutes Gewissen dabei. Ja es fällt mir
gerade um dieser Ueberzeugungen willen schwer, meine akademische

Stellung aufzugeben, da leicht der Schein erregt werden könnte, als
sei meine Démission ein Zugeständnis an jene, die mir das moralische
Recht zu eiirer Wirksamkeit an der Universität deswegen bestreitcn,
weil ich nicht nur religiös sondern auch politisch, sozial uud pädagogisch

anders als sie denke und weil ich mir das Recht genommen habe,
mein religiöses Bekenntnis auch ins politische, soziale und kulturelle
Leben hineinzutragen, statt es sorgfältig in eine nur Fachleuten
bekannte Theologie einzuschließen und damit unwirksam zu machen.
Wobei ich übrigens hinzufüge, daß meine Hauptarbeit und mein
Hauptkampf immer der religiösen Wahrheit, den Fragen der
Weltanschauung und des Glaubens, gegolten haben, was freilich von allen
denen übersehen werden mußte, die ihr Wissen von meinem Wirken
bloß aus gegnerischen Zeitungen schöpften.

Es ist also nicht ein Rückzug vor diesem Geiste, den ich antrete.
Mein Entschluß hat feine Quelle in mir selbst, in meinen eigenen



— 285 —

Gedanken, meinen eigenen Idealen, meinen eigenen Problemen. Da
ist vor allem meine Stellung zu der heutigen Kirche und
in gewissem Sinne zur Kirche überhaupt, die mir meine jetzige Arbeit
je länger je mehr erschwert und zuletzt unmöglich gemacht hat. Ich
bin, wie Sie wissen, im Hauptamt Vertreter der systematischen Theologie,

habe aber im Nebenamt auch die praktische zu lehren, also
Pfarrer auszubilden und in den Kirchendienst einzuführen. Nun
bin ich immer mehr in dem Glauben erschüttert worden, daß die
heutige Kirche noch ein Gefäß der Wahrheit Gottes sein könne. Auch
glaube ich nicht, daß irgend eine Reformation sie dazu zu machen
vermöchte, abgesehen davon, daß für eine solche nur sehr geringe
Aussichten bestehen. Daher kann ich gegenwärtig nach langem innerem
Kampfe den Wert der Kirche und des Pfarramtes nur für so sehr
relativ halten, daß mir für diesen Zweig meiner Arbeit immer mehr
die nötige Ueberzeugungsgrundlage und Begeisterung fehlt. Mögen
die Kirchenformen auch noch für lange hinaus bestehen und in
gewissem Sinne notwendig sein, fo ist doch meine starke Empfindung,
daß die kommende religiöse Erneuerung auf ihrer wesentlichen Linie
nicht nur über sie hinaus, sondern auch an ihnen vorbei führe.
Darüber denken freilich Andere anders, auch unter denen, die sonst meine
Gesinnungsgenossen sind, aber ich muß meinen Ueberzeugungen
gehorchen.

Diese gleicheu religiösen Ueberzeugungen, die meine Stellung
zur Kirche begründen bringen mich auch in Konflikt mit den Formen
des heutigen 'Fakultätsbetriebes. Ich müßte, um in voller Wahrheit,
das heißt: in genügender Uebereinstimmung zwifchen meinem
Verständnis der Sache Christi und meiner Art, diese zu vertreten, weiter
au der Fakultät wirken zu können, eine Umgestaltung des ganzen
theologischen Lehrsystems voraussetzen, die für nahe Zeiten zu
erhoffen ich nicht mehr den Mut habe. Die Mittelstellung der theologischen

Fakultät zwischen dem Dienst der sogenannten reinen Wissenschaft

und der Vorbereitung für das Pfarramt; die Ausspinnung der
Wahrheit vom Reiche Gottes in philosophisch-dogmatische Systeme:
der dadurch notwendigerweise erzeugte und doch lebenshemmende
und trügerische Intellektualismus dieser Methode; der Mangel an
einer gemeinsamen Wahrheit, worauf die Arbeit der Fakultät ruhte;
der nach meiner Ansicht ganz falsche Weg, der heute ins Pfarramt
führt — das alles sind für mich Hemmnisse von zwar, verglichen
mit dem Hauptbedenken, bloß sekundärer Natur, aber doch vou großer
Bedeutung.

Es käme aber ein falsches Bild meines Entschlusses heraus,
wenn ich bloß diese negative Seite seiner Beweggründe darstellen
wollte. Alle die angeführten Argumente bekommen ihren vollen
Sinn erst von einem positiven Wollen her. Es drängt mich, die
von mir geschaute Wahrheit nach allen ihren Seiten, besonders aber
in Bezug auf ihr Zentrum, auf eine neue Weise zu vertreten. Ich



— 286 —

möchte sie, frei von der Belastung durch Kirche, Staat, Theologie,
Amt und Metier hinaustragen in die Not unferer Zeit und sie, soweit
es mir gegeben wird, in neuen Formen verwirklichen. Was ich
bisher getan habe, werde ich weiter tun, aber von den Orten, wo der
geistige und, zum Teil, materielle Besitz und damit auch ein gutes
Teil Sattheit und Erstarrung herrschen, wende ich mich dorthin, wy
tn geistigem und materiellem Sinne Armut und Hunger wohnen.
Es ist ein schwerer Entschluß und ein schwerer Weg. Ich entsage
damit einer Wirksamkeit, deren Möglichkeiten mir wohlbekannt sind,
rn die ich vielleicht den größten Teil meiner Lebenskraft gelegt habe,
die auch im Laufe der Zeit beständig gewachsen ist und weiter hätte
wachsen können und die für mich eine große Anziehungskraft
besitzt. Wenn ich trotzdem dies alles aufgebe, so geschieht es im
Gehorsam gegen die Stimme des Gewissens und das, was ich als
Willen Gottes betrachte.

Jn diesem Sinne also bitte ich meine vorgesetzte Behörde, auf
das nächste Semester meine Demission zu genehmigen.

Zu diesem Schreiben möchte ich einige Erläuterungen fügen.
Wie man sieht, ist es vor allem meine Stellung zu Kirche

und Theologie, die meinen Schritt bestimmt hat. Ueber diese

Stellung ist in den Neuen Wegen wiederholt und gründlich geredet
worden. ') Darin hat sich eigentlich grundsätzlich nichts geändert,
nur ist mein Glaube an die Erneuerungsfähigkeit unserer Kirchen
infolge der Erfahrungen der letzten Jahre immer kleiner geworden.
Das hat dazu beigetragen, mein Problem zu verschärfen. Es
bestand darin, daß es mir immer schwerer, und zuletzt
unmöglich wurde, für diese Kirchen und auf Grund
des heutigen Systems Pfarrer heranzubilden.

Ich bitte, diese Formulierung genau zu nehmen. Sie enthält
nicht eine absolute Verurteilung der Kirchen und des Pfarramtes.
Es muß zur Klarstellung dessen, was ich meine, das Kirchenproblem
noch einmal wenigstens gestreift werden. Die Leser der Neuen Wege
wissen seit langem, daß ich „unkirchlich" bin, das heißt, daß ich von
den Kirchen als solchen, zum mindesten von den heutigen Kirchen,
wenig erwarte, sondern meine Hoffnung auf das gestellt habe, was
größer ist als die Kirche, das Reich Gottes. Das ist im Großen und
Ganzen die Stellung der überwiegendeu Mehrheit der sog. Religiös-
Sozialen. Einige von ihnen meinen, dieses Größere werde inmitten
der Kirchen selbst aufbrechen, Andere lassen dies dahingestellt, glauben
aber jedenfalls, durch ihre Arbeit in den Kirchen dem Reiche Gottes
dienen zu köunen. Wir Alle hielten uud halten dies für einen auf

') Ich erinnere bloß an die großen Aufsätze: „Kirche nnd Gottesreich", und
„Los von der Theologie und den Theologen!" im Jahrgang 1öt7. Es sei bei
dieser Gelegenheit bemerkt, daß die ganze Reihe, zu der sie gehören, nebst einigen
Ergänzungen, nächstens als besonderes Buch erscheinen wird.



— 287 —

dem Boden des Protestantismus erlaubten, ja sogar gebotenen Standpunkt.

Denn für den Protestantismus spielt die Frage der Krrche,
d. h. der religiösen Organisation, keine wesentliche Rolle. Er ist in
diesem Sinne prinzipiell unkirchlich.

Auf diesem Boden stehend habe ich die künftigen Pfarrer
angeleitet, als solche nicht der Kirche, sondern dem Reiche Gottes zu
dienen und habe ihnen alle Aufgaben des Pfarramtes und der Kirche
in dieses Licht zu stellen gesucht. Das ging lange Jahre ganz
erträglich,und ich habe in mancher Beziehung gerade an diesem Teil meiner
Arbeit eine besondere Freude gehabt. Wenn sie mir zuletzt immer
schwerer, ja unmöglich wurde, fo waren daran verschiedene Umstände
schuld. Ich hatte auf Entwicklungen innerhalb und außerhalb der Kirche
gehofft, die nicht eintraten. Das Provisorium schien ein Definitivum
zu werden. Damit trat ein sittlicher Konflikt in deu Vordergrund:
Durfte ich den Studenten das ganze Kirchen- und
Pfarramtsproblem, fo, wie es sich mir darstellte,
auflegen?

Ich bitte wieder, diese Form des Problems zu beachten. Es
handelt sich nämlich nicht darum, ob ich selbst Pfarrer sein könnte.
Ich halte das immer noch für möglich, wie denn viele meiner nächsten
Freunde und Gesinnungsgenossen auf diese Weise im Pfarramt
stehen, ohne daß es mir einfiele, sie darob zu tadeln oder zu erwarten,
daß sie das Amt aufgeben sollten. Ich würde als Pfarrer das ganze
Kirchen- und Pfarramtsproblem persönlich tragen, es mit meinem

Gewissen vor meinem Gott lösen. Aber ein Professor der
Theologie, befonders der praktischen, ist ein potenzierter Pfarrer.
Er muh eben Pfarrer heranbilden. Und nun empfand ich immer
stärker die Schwierigkeit, auf meinem Boden stehend recht zu
tun. Ich mußte, uin dies in voller Ehrlichkeit und auf fruchtbare

Weise tun zu können, sie in das ganze Kirchen- und Pfarrerproblem

einführen. Aber wollten sie das? Waren sie darauf
vorbereitet? Einige gewiß, aber ich war für Alle da, wenn auch nicht
Alle verpflichtet waren, zu mir zu kommen. Und da kam es mir
rmmer mehr als eine Art von Vergewaltigung vor, Menschen, die
von ganz anders woher kamen, die vielleicht sich dagegen sträubte^
in eme Fragestellung einzuführen, die zunächst sa bloß die m e i n i gc
war. Denn wenn eine rastlose Hetze von außen her (und nicht nur
von außen her!) glauben machen wollte, daß ich meine Stellung zu
irgendwelcher Agitation benütze, so darf ich bei diesem Anlaß Wohl
bekennen, daß das genaue Gegenteil meine innere und äußere
Haltung war. Wenn irgend ein starkes Empfinden mir eigen ist, so ist
es die Achtung vor der inneren Freiheit des Arrdern, und lvenn dieser
Andere ein junger Mensch und gar ein Schüler ist, so steigert sich
dieses Empfinden noch. Selbstverständlich habe ich meine
Ueberzeugungen vertreten, wie Andere die ihrigen, aber geworben
habe ich nie mit einem Hauch darum. Dafür habe ich zu fest an sie



— 288 —

geglaubt. Noch weniger habe ich je darnach getrachtet, jemanden zu
meinem Schüler oder Anhänger zu machen. Aber wenn ich so schon
von Natur aus eine starke Zurückhaltung üben mußte, so brachte
jene Hetze von außen zu der Schwere, die das Problem an sich hatte,
noch eine gewisse Befangenheit auf Seiten des Lehrers wie wohl auch
mancher Studenten. Ich mußte immer mehr einsehen, daß die
Wahrheit, die ich vertrete, mit einem akademischen Amt nicht recht
zusammengehe. Es schien mir besonders auch, daß die Studenten
vermöge ihrer ganzen Vorbereitung für die Aufnahme dieser Bot^
schuft zum guten Teil nicht in der rechten inneren Verfassung seien,
daß sie in diesen ganzen Zusammenhang nicht gehöre.

Dazu kam die immer wachsende Einsicht in die ganze Verkehrtheit

dieses Systems der Vorbereitung auf das Pfarramt überhaupt.
Ganz besonders war mir immer die Theologie als solche ein
Problem. Daß ich damit nicht das religiöse Denken und die
Kenntnis der Bibel und der Geschichte meine, brauche ich den Lesern
der Neuen Wege nicht zu sagen. Ich dars auch hinzufügen, daß
entgegen allerlei tendenziösen Behauptungen von mir und meinen
Schülern eine sehr große und ernste Arbeit geleistet wurde, eine
Arbeit, die freilich nicht gerade im Sinne herrschender Strömungen
war, aber darum nicht weniger Wert gehabt haben muß. Was ich

hier unter Theologie verstehe, was ich, als solche bekämpft habe und
weiter bekämpfen werde, war und ist das religiöse Gedankensystem,
das an Stelle des unmittelbaren Tuns uud Erlebens tritt. Ich glaube,
daß dies eine der schwersten Gefahren ist, die unser Christentum
überhaupt belasten, hatte aber immer das Gefühl, daß es besonders
bedenklich sei, junge Menschen in ein solches zu stecken, ja, daß dies
das sicherste Mittel sei, sie von dem wirklichen Gotte und seinem
Reiche abzulenken. Mir selbst hat es die tiefsten Schmerzen bereitet,
meinen Glauben immer wieder in dieser systematischen, vom
unmittelbaren Leben notwendig abgelösten Form darstellen zu müssen.
Es kam mir manchmal wie Verrät, wie Komödie vor gegenüber dem
unmittelbaren praktischen Ernst der Wahrheit Christi. Die Irrealität,
die der ganzen Kirche und dem ganzen offiziellen Christentum so

stark anhaftet, kam mir in dem theologischen Betrieb besonders
schmerzlich zum Bewußtsein. Ich konnte zuletzt nicht mehr, ich
mußte meine Seele retten.

Das Problem von Kirche und Theologie ist mein weitaus
schwerstes Lebensproblem gewesen. Man darf mir glauben, daß ich
damit dnrch Jahrzehnte unter tiefsten Schmerzen gerungen habe.
Wahrhaftig, ich habe es damit uicht leicht genommen! Mit der
religiösen Sophistik, wodurch Andere es etwa verhüllt haben, konnte
ich mich nicht zufrieden geben. Ich kann nicht Mit Posanueinstimme
rufen: „Wir brauchen keine Kirche" und dann ruhrg in der Kirche
weitermachen. Dazu bm ich zu einfach. Ich wiederhole aber: nicht jeder,
der im allgemeinen denkt, wie ich, muh nach meiner Meinung die



— 289 —

Kirche verlassen, und füge hinzu: ich will zusehen, ob die Kirchen
nicht doch noch zu einem neuen Leben erwachen und mich darnach
richten. Nur ich mußte an meiner Stelle den Schnitt machen und
mußte, so wie nach meiner Ueberzeugung das Reich Gottes muß,
aus der Kirche in die Welt. Und in Schmerzen danke ich Gott,
daß er mir dazu die Kraft gegeben hat. Sollte ich geirrt haben, so,

will ich lieber in voller Wahrhaftigkeit einen falschen Weg gehen —
falls dies möglich sein sollte — als vor mir selbst mit dem Verdacht
belastet sein, das Letzte uud Schwerste aus Maugel an Kraft und
Glauben nicht gewagt zu haben.

Es wäre mir aber nicht recht und entspräche auch nicht der
Wahrheit, wenn man meinen Schritt und meine Haltung in diefen
Dingen überhaupt als vorwiegend negativ verstünde und das
Moment der Opposition gegen die Kirche aus seinem ganzen Zusammenhang

loslöste. Wie mein Demissionsschreiben zeigt, sind es in viel
stärkerem Maße positive Gedanken, die mich bewegten und bewegen.
Jenes Moment wurde freilich insofern entscheidend, als es mich aus
meiner bisherigen Stellung verdrängte, aber es ist nicht das, was
mein ganzes Denken und Wollen beherrscht. Vielmehr ist ja auch
mein Verhältnis zur Kirche aus einem durchaus positiven Wolle!«
und Glauben erwachsen. Was mich an der Kirche und darum auch
und erst recht in meiner Stellung so tief beunruhigte, ist — ich habe es
schon angedeutet —das Ir reel le daran, ich meine: der Widerspruch
zroischen der Wahrheit, die die Kirche und das offizielle Christentum
vertreten oder doch zu vertreten behaupten, und der Art, wie sie es

tun; es ist der Umstand, daß aus einer großen, todesernsten und dann
freilich auch unendlich beseligenden Wirklichkeit Systeme,
Formen, Worte ohne Ernst werden — Systeme, Formen, Worte, die die
Wahrheit zum Spiel, zur Komödie, zum Spotte machen. Nicht daß ich

nicht willig anerkennte, was die Kirchen Gutes tun, daß ich allen reinen
und hohen Willen so vieler Pfarrer und NichtPfarrer nicht kennte
nnd ehrte, aber diese wissen selber am besten, wie schemenhaft und
univahr das ganze System ist. Was die Kirche richtet, ist das Reich
Gottes. Was uns heute weiter drängt, ist auf der eiueu Seite die
Weltnot, die geistige, politische, foziale, auf der andern aber die neue
Erkenntnis der Kräfte, Wege und Möglichkeiten einer wirklichen
Nachfolge Christi. Wir spüren, daß die ganze Existenz des heutigen
offiziellen Christentums, diese durchaus weltliche oder bloß
formalreligiös orientierte Existenz, dem Sinne der Sache Christi nicht
entspricht und der Aufgabe der Weltüberwindung durch den Glauben
nicht gewachsen ist. Wir fühlen, daß ein Gericht darüber waltet, daß
keine Kraft darin ist. Wir fehen aber auch, daß die Welt auf ihre
furchtbaren Irrwege geraten ist, weil es an jenen Wirklichkeiten des

Reiches Gottes mangelt; ja, daß die Welt gewisse Wahrheiten
entstellt zur Geltung bringen will, weil ihre rechte Darstellung
aus dem Geiste Gottes heraus fehlt. Die Revolution der Welt, ja



— 290 —

manchmal des Teufels, ist vorhanden, weil es an der Revolution
Gottes fehlt — das ist meine auch in den Neuen Wegen oft ausgesprochene

Ueberzeugung von dem Sinn der heutigen Weltzustände und
Weltbewegungen. Wir alle wissen es eigentlich schon lange, daß neue
Wege nötig find, wenn die Wahrheit Christi siegreich vorrücken soll,
Wege großen Glaubens, großer Liebe und, wenn nötig, schwerer
Opfer. Wir blicken auf einen ganzen großen Teil des Evangeliums,
der der Verwirklichung durch glaubende und liebende Menschen harrt.
Das läßt uns Allen keine Ruhe; das hat auch mich in meiner ganzen
Existenz beim Blick auf die Zeit und das Evangelium unaufhörlich
gequält. Wissen wir es nicht Alle: es kann nicht mehr so weiter gehen;
wir müssen durchbrechen — durchbrechen auf einen neuen Weg
der Vertretung der Wahrheit Gottes?

Gilt es aber nicht, dafür auf Gott zu warten? — Ich kann diese

Losung, die im rechten Zusammenhang auch eine große und notwendige

Wahrhcit bedeutet, hier nur für verhängnisvoll halten. Es ist
umgekehrt: G o t t w a r t e t a u s u ns. Er ist bereit, uns neue Kräfte,
neues Licht zu schenken, uns Quellen, Ströme wunderbarer Hilfe
zu erschließen, wenn wir wagen, im Glauben einen Schritt in seine

neue Welt hinein zu tun — ihm entgegen! Er bedarf der Menschen,
um sich kund zu tun. Nur mit ihnen zusammen will er sein Reich
bauen. Auch die religiöse Not unserer Tage wird nur in dem Maße
durch neues Licht überwunden werden, als wir es wagen, aus dem
Bestehenden herauszutreten und den Fuß auf Seinen Boden
allein zu setzen. Nicht eine Reichs-Gottes-Theologie- hilft uns, uud
fei ste noch so geistreich uud schlagfertig, sie schadet vielmehr erst
recht uud lenkt von Gott und deu wahren Kräften seines Reiches ab,
sondern bloß Taten, Tatsachen — Taten Gottes, zu denen
glaubende und liebende Menfchen ihm Gelegenheit geben, Tatfachen,
die auf diese Weise allein zustande kommen, die einer Welt, die aus
Verzweiflung nur an Gewalt, Geld und Genuß glaubt, aber im
Grunde so gern an etwas anderes glauben möchte, zeigen, daß Geist,
Glauben und Liebe Wirklichkeiten find und sie darin die Wirklichkeit
Gottes erleben läßt. Es wird nicht gehen ohne einen Auszug aus dem
Land der Welt iu das Land Gottes, es wird nicht gehen, kerne Lösung
unserer Probleme, besonders nicht des sozialen, wird gelingen, wenn
nicht durch Tatoffenbarung von Kräften Gottes der Bann zersprengt
wird, der heute die Menschen gefangen hält: der Bann des Egoismus,
des Machtstrebens, der Herrschsucht, des Eigentums, der Sorge, des
Mammonismus. Das ist die Umwälzung, die kommen muß; fie ist die

Vorbedingung aller andern, die nötig sind. Die neu verstandene
Wahrheit Gottes, die neu dargestellte Wirklichkeit Gottes unter den

Menschen allein kann und wird uns helfen. An dieser Stelle entstand
unsere Not, ihr wird auch unsere Heilung entströmen.

Dus ist — ich sage es in aller Demut — auch das tiefste Motiv
meiner Stellung zu Kirche und offiziellem Christentum. Es ist aber —



— 291 —

das ist meine Gewißheit — auch die Unruhe der Welt. Sie drängt
ob sie es weiß oder nicht, auf diesen Punkt hin. Ich weiß, daß
es die Unruhe aller Redlichen ist. Mich hat meine besondere
Entwicklung und Lebensführung auf meinen Weg gedrängt; es ist mein
Wog, Andere brauchen ihn nicht zu gehen, aber ich bin gewiß, daß ich
bloß einer Notwendigkeit gehorche, die gewaltig hinter der heutigen
Entwicklung steht und an alle ernsten Seelen pocht.

Ich habe gerade in bezug auf diese innersten und letzten Motive
meiner ganzen Haltung nur andeutend reden können, aber die Leser,
die ja, Jeder auf feine Weise, das Gleiche erleben, werden mich auch
so verstehen können. ^

Bevor ich nun zu zeigen versuche, wie ich mir meinen
künftigen Weg denke, muß ich noch eine Rechenschaft ablegen. Als
meine Demission bekannt wurde, da wurden überraschend zahlreiche
und energische Versuche angestellt, sie rückgängig zu machen. Dies
wollte man dadurch ermöglichen, daß man mir die praktischen Fächer
abnähme und mir bloß „systematische" übergäbe, in Gestalt einer
außerordentlichen Professur. Das war der Vorschlag der Mehrheit
der Fakultät (eine Minderheit empfahl der Regierung die Genehmigung

der Demission, aus eigenartigen Gründen); ihn unterstützte
einstimmig die theologische Studentenschaft und dazu eine Petition
von zirka 150 Pfarrern aller Richtungen. Wenn die Regierung auf
diesen Vorschlag eingegangen wäre, was ihr ein Leichtes gewesen

wäre, da eine Neuordnung der Fakultätsarbeit schon lange nötig
war, so hätte ich meinen schweren Kampf noch einmal durchmachen
müssen. Es lag infolge dieser Erklärungen in der Tat eine wesentliche
Veränderung der Lage vor. Die Behörden haben mir diesen Kampf
erspart. Sie waren froh, mich los zu iverden. Etwas Anderes war
ja auch nicht zu erwarten.

Ich meinerseits war froh, das Ergebnis aus Gottes Hand
nehmen zu dürfen, der ja auch ein an sich wenig feines Tun der

Menschen zu seinen Zwecken benutzen kann. „Ihr gedachtet es böse

zn machen, Gott aber gedachte es gut zu machen." Ueber die Art
und Weise, wre die Behörden in dieser Sache sich benahmen, ließe sich

freilich Verschiedenes berichten, das einen allgemeinen Wert' hätte,
weil es unsere Zustände beleuchtet. Es mag ein andermal geschehen.

Der Glaube an die Schweiz wird dadurch nicht gestärkt. Aber was
meine Person betrifft, so hat es mich nicht tiefer berühren können.

Diese Politiker, die über ein so schweres religiöses Problem zu
entscheiden sich anmaßten, haben, ohne es zu wollen, mir den besten Dienst
erwiesen — und werden sich im übrigen, so Gott will, gründlich
täuschen, wenn sie meinen, mich los zu lein. Aber jene Bemühungen,
mich an der Universität zu halten, sind deßwegen nicht vergeblich
gewesen. Sie ermöglichen mir, ohne Bitterkeit zu scheiden. Sie
zeigen mir, daß doch ein gemeinsamer Boden vorhanden ist, auf dem

wir arbeiten können. Das erleichtert mir, meinen Weg, so wie ich



^,

— 292 —

ja selbst wünschte, möglichst in positivem Sinne zu gehen und
da, wo Kampf nötig sein sollte, ihn doch aus einem Geiste der
Gemeinschaft heraus zu führen.

Und nun mein Weg — der, nebenbei bemerkt, nicht nur der
meinrge sein wird, sondern den Andere mit mir gehen werden. Hier
kann ich nun erst recht aus die Zukunft verweisen und mich kurz fassen.

Zuerst das Selbstverständliche: Ich lasse mich von Gott führen.
Sodann: Man soll doch nicht meinen, ich lasse mich von

irgendwelchen Illusionen locken; kenne ich doch alle Schwierigkeiten und
Gefahren dieses Weges gut genug, vielleicht doch noch besser, als
irgend jemand sonst.

Endlich: Ich bitte, sich keine falschen Vorstellungen zu machen.
Wir haben nicht im Srnne, eine „Gemeinschaft" zu gründen, oder eine
„Bewegung" zu veranlassen, oder irgend ein Personenkultus zu
errichten, sondern frei und unabhängig, nach allen Seiten offen, der
Sache Gottes und der Menschen zu dienen und im übrigen, wie
gesagt, uns von Gott Weg und Arbeit im Einzelnen zeigen zu lassen.
Es wird jedenfalls an Arbeit nicht fehlen.

Als eiue der Formen unserer Arbeit schwebt uns zunächst etwas
vor, was man als eine Verbindung von Settlement („Siedelung")
und „Volkshochschule" bezeichnen kann. Dazu können wir wohl auch
die Mitarbeit an dem Rotapfelverlag, von dem anderwärts in diesem
Heft die Rede ist, rechnen. Dieser möchte ja gern ein Organ jener
ganzen geiftrgen Erneuerung werden, an der wir mitwirken wollen,
soweit es uns gegeben ist.

Wir möchten uns also einfach dem Werk und Willen Gottes in
unseren Tagen nnd in unserem Geschlechte zur Verfügung stellen. Wie
weit uns dafür Leben, Kraft und Geist geschenkt wird, hängt von unferer
Treue ab. Wir möchten unsere Arbeit neben die vieler Andern stellen,
die rn ähnlichem Sinn und Geist am Werke sind. Es ist unsere Hoffnung,
und unser Glaube, daß heute Viele auf einen Ruf warten. Einige
von ihnen stoßen vielleicht zu uns, Andere helfen uus vielleicht
von ferne, und seis auch nur durch Verständnis und Fürbitte.

s H s

Damit habe ich die Rechenschaft abgelegt, die ich für Pflicht
hielt. Jch.habe es getan, fo gut ich's konnte. Der freundliche Leser
wird durch alle Unzulänglichkeit des Ausdrucks hindurch fühlen,
um was es sich handelt. Ich habe redlichen Herzens und — das darf
man mir glauben — mit Herzblut geschrieben und so werden redliche
Herzen es aufnehmen.

Wir gehen einen schweren Weg. Das wissen wir nur zu gut.
Wir wären ihn nie gegangen, wenn wir ihn nicht hätten gehen

müssen. Wie Abraham ziehen wir von „Freundschaft und Vaterland"

aus in ein Land, das Gott uns zeigen wird. Es ist —



' ' '

— 293 —

man darf mir auch dies glauben — ein Weg nicht der Schwärmerei,
sondern des Gehorsams. Wir hätten ihn nicht gehen

können, wenn uns nicht bedeutsames Erleben dafür gestärkt hätte.
Und so vertrauen wir dem treuen Gott! L. Ragaz.

Me Mcden und Ser Militarismus.
^n Bezug auf die Stellung unserer Kirchen zum Militarismus

> liegen aus der neuesten Zeit drei Kundgebungen vor, die freilich
recht verschiedener Natur sind und die großen Unterschiede in

dieser Stellung illustrieren.

I. Aus St. Gallen.
Die Motion der acht st. gallischen Pfarrer zuhanden der Synode

haben wir schon im letzten Heft abgedruckt. Nun bringen wir einen
uns freundlich zugestellten Bericht über die Verhandlungen der
Synode und deren Ergebnis.

..Ms «er evangellscven SvnsSe Ses hl. St. Satten.

An der evangelischen Synode war eine Motion eingereicht
worden, über deren grundsätzliche Bedeutung sich die wenigsten
Synodalen klar geworden zu sein scheinen; es ereilte sie daher auch
das Schicksal, das heute immer wieder solchen Gedanken zu Teil wird
und das zeigt, wie wenig man durch den Krieg gelernt hat; bedauerlich,

ja traurig und betrüblich ist es aber, daß es eine evangelische
Synode gewesen ist, die dieser Motion dieses Schicksal bestimmte. Der
Wortlaut dieser Motion wurde bereits im Juniheft der „Neuen
Wege" bekannt gegeben.

Die Debatte, darüber geriet, wie es fast vorauszusehen
war, ins Kompromißfahrwafser, und schließlich wurde alles
auf die lange Bank geschoben: die Reform des Feldpredigeramtes
wurde dem schweiz. evang. Kirchenbund überlassen, der sich
diesbezüglich an den Bundesrat wenden soll; von den pazifistischen
Ausgaben der Kirche in unserem Vaterland soll später geredet werden.
Es kann also bis auf weiteres alles beim Alten bleiben.

Es ist kein gutes Zeichen, daß eine evangelische Synode mit
dem Evangelium so wenig Ernst zu machen wagte, wie es hier
tatsächlich geschah. Daß das Feldpredigeramt ein wunder Punkt ist,
nicht im militärischen System, denn dieses vermag sich alles
anzupassen, sondern im evang. Pfarramte, das kann nicht bestritten werden,

und das hat auch, wer es wirklich sehen konnte, der Grenzdienst
gezeigt. Der Feldprediger war ein Fremdkörper im militaristischen


	Warum ich meine Professur aufgegeben habe?

