
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 15 (1921)

Heft: 7-8

Artikel: Streiflicht auf die religiös-soziale Bewegung Deutschlands.
Selbstbesinnung und Ausblick (Schluss)

Autor: Müller, A.D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134817

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134817
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 270 —

Habt Ihr nicht auch bemerkt, daß die kindlichen Menschen am meisten übel

angesehen werden von den Andern? Ich muß an Manche denken, die ihr ganzes
Leben lang scheel angesehen werden bloß um dieser kindlichen Art willen, und wenn
auch viel Wahrheit und Lebenskraft in ihnen war. Zu einer Anerkennung kamen

nicht Viele, weil das Kindliche in unserer Gesellschaft nicht gebraucht wird. Man
braucht recht gescheite und durchdringend scharfe Leute, die gegen andere Leute können

Gewalt tun, aber das Kindliche scheint immer sterben zu müssen. Wie der Herr
Jesus mit seiner Kindlichkeit und Freimütigkeit auch gegen die religiösen Gesetze

der damaligen Zeit angestoßen hat und getötet wurde, so geht es auch heute.

Die doppelte Bekehrung. Der Mensch muß sich zweimal bekehren,

einmal vom natürlichen Menschen zum geistlichen Menschen und dann wicder vom

geistlichen Menschen zum natürlichen. Bl. Vater.

Nur keine Gewalt-Menschen. Wer nach Wahrheit ringt, das Rechte

tun will und den Frieden sucht, der ist angesehen vor Gott. Fehlerlos können wir
nicht sein, wir sind Menschen, nicht Gott, Aber Gewalt-Menschen dürfen wir
nicht sein.

Christus-Menschen. Ist es erreicht, daß aus Dressur-Menschen Menschen

des Seins geworden sind? Nein! Aber wir wollen es, wir wollen keine

Schmutzfinken sein, wir wollen Götter sein. Das kleinste bischen Energie drauf

hin: Christus-Mensch zu werden, ist mehr wert als Alles,
(Fortsetzung folgt,) L, Ragaz,

StreMlcbt au? Sie religiös-soziale «emgung
veutscblanâs.

Selbstbesinnung una Ausblick.

^ ' (Schluß,)

I^ei solchen Verfahren würde der Gegensatz gegen eine dritte lind,
I wie mir scheint, in Marburg ziemlich stark vertretene Gruppe

allerdings noch deutlicher hervorgetreten scin. als er fich so schon

gezeigt hat. Sie warf mir Moralismus vor. Es könnte nun
demgegenüber gesagt werden, daß auch wir durchaus die Wirklichkeit
Gottes selber suchen. Moralismus ist doch nur dort, wo ein
irgendwie beschaffenes Tun sich selbst vollkommen genug ist, wo eine
kalte, horizontlose Absichtlichkeit sich an ihrer eigenen Oberfläche
genügen läßt ohne Sehnsucht nach einer letzten Tiefe. Uns ist das Tun
nur Mittel zum Zweck der Gottesbegegnung, wenn dieses anspruchsvolle

Wort einmal gebraucht werden darf. Wie die letzte Realität von
uns ergriffen werden oder vielmehr uns selbst ergreisen könne, das
ist auch unsere Frage, unsere Sehnsucht. Auch wir sind der
Menschlichkeiten müde. Es wäre mit diesem Hinweis wenigstens soviel
gesagt, daß es sich auch hier nicht um verschiedene Ziele, sondern um
verschiedene Wege zum Ziel handelt. Aber wichtiger ist, die in



— 271 —

jenem Protest hervortretende Anschauung genauer kennen zu lernen.
Soviel wir sehen, sucht man hier die unmittelbare,
unvermittelte Begegnung mit Gott. Man ist aller Weltlichkeiten, aller
Säkularisationen müde. Man will am liebsten von „vorletzten",
d. h. weltlichen Dingen überhanpt nichts mehr hören, Nur die
letzten Wirklichkeiten sollen zu Worte kommen. Man fühlt sich „fern
vom Vaterhaus", „in der Fremde", man sehnt sich aus der modernen
Schädelstätte fort nach der Heimat, nach einem einfachen Geborgensein

im Höchsten. Daß es sich hier um ein ganz hohes Verlangen
handelt, ist uns gewiß. Es fragt sich nur, ob es ein solch unvermitteltes

Aufgenommensein iu die ewigen Lebenszusammenhänge
überhaupt gibt, ob es nicht vielmehr eine Abstraktion ohne Inhalt ist.
Irgendwie an „Vorletztes" gebunden bleibt für uns, solange wir im
Leibe sind, die Begegnung mit dem letzten Weltgeheimnis immer.
Auch für den Anthroposophen Steinerscher Richtung etwa, dem es

an Sinn für Geistigkeit doch gewiß nicht fehlt — ich weise darauf
hin, weil theosophisch Interessierte in Marburg waren, — bleibt der
Aufstieg in die höhere Welt immer noch an die erst zu entwickelnden
höheren, seelischen Erkenntnisorgane gebunden. Auch der hier rn
Frage stehenden Sehnsucht bleibt eine folche Vermittelung nicht
erspart und zwar kann sie, soviel wir sehen, nur auf zweierlei Art?
stattfinden: entweder in tiefst empfundener Hingabe an die Geheimnisse

der Natur, d. h. dessen, was ohne unser Zutun einfach

dn ist oder in abstrakter Spekulation. So sagte ein junger
Student in Marburg, der in der Jugendbewegung steht und gewiß
hierher gehört, es sei von mir unrechterweise ein Kampf gegen die,
Natur verlangt worden. Wir müßten geistlich ganz arm werden,
felber gar nichts dazu tun und„»nsere Natur erfüllen." Das ift gewiß
ganz richtig. Die Frage aber ist: auf welchem Wege „erfülle ich" die
tiefste Lebenssehnsucht meiner Natur? Was ist in den zahllosen
Regungen meiner Natur Hauptsache, was Nebensache, worin regt sich

ihre Tiefe, worin ihre Oberfläche? Ist in der Liebe oder im Haß
„die Tiefe der Natur entriegelt?" Auf alle diese Fragen findet man
hier keine Antwort. Man spürt nicht, wie außerordentlich vieldeutig
solche Losungen sind. Zum Erstarren deutlich kam das in dem Worte
eines Teilnehmers hum Ausdruck: „Gott ist nicht nur die Liebe, Gott ist
auch der Haß." Man denke sich diese Linie etwas fortgesetzt: Gott
ist nicht nur die absolute Reinheit, sondern auch der erotische Rausch,
nicht nur die denkbar umfassendste Menschlichkeit, sondern auch der
patriotische Enthusiasmus — und man sieht ohne weiteres, daß dieser
Weg leichter ins Heidentum zu Aphrodite, Mars usw. als zu Christus
führt.

Was den andern Weg, den der Spekulation anlangt, so soll
zunächst an einigen Beispielen aus der Predigt von Eduard Thurneysen
„Die enge Pforte" (in der Schrift von der innern Lage des Christentums

von Karl Barth und Eduard Thurneysen) deutlich gemacht



— 272 —

werden, was wir meinen. Zunächst wäre hier noch einmal zu betonen,
daß wir in sehr vielem einig sind. Vor allem gilt Las in Bezug
auf das Ziel. Auch wir suchen nicht „den Kirchengott, den religiösen
Gott, den Menschengott", sondern den „wahren Gott, den lebendigen
Gott, den Gott von Jenseits des Menschenlebens" — nur ist damit
sehr wenig gesagt. Solche Hilfe sucht doch schlechthin alle Religion
überhanpt, auch die Kirche, aber nicht nur sie: auch das Heidentum.
Das Besondere, Unterscheidende an all den verschiedenen Religionen,
Kirchen- und Christentümern liegt immer im Weg zu Gott. Auch,
darin gehen wir eine Strecke weit mit Thurneysen gemeinsam. Alle
bloß menschlichen Bemühungen, die aus einer kurzatmigen Bekehrung

kommen, die nicht wirklich allen alten Sauerteig austreiben,
mögen sie nun etwa pazifistischer oder sozialistischer Art sein, werden
immer nur übertünchte Vergangenheit, aber nicht etwas wirklich
Neues bringen. Das wirklich Neue liegt jenseits der „engen Pforte",
jenseits des großen Abgrundes, der Gott und Welt von einander
trennt. Das Neue ist entweder Auferstehung oder es ist nichts und
Auferstehung ist nur, wo vorher Tod war. „Wir suchen einen neuen
Anfang, eiu neuer Anfang „liegt nur jenseits des Todes." Es besteht
also hier die Absicht, auf das tatsächliche, nicht nur eingebildete, alle
menschlichen Begriffe übersteigende Eingreifen des lebendigen Gottes,
auf ein tatsächliches Gestürzt- und Aufgerichtetwerden, auf ein reales
Hinüberkommen in einen neuen Zustand hinzuweisen. Das ist durchaus

richtig, das ist das, was uns not tut. Wie aber geschieht das
nun hier? Darauf kann man doch wohl nur antwortens: durch
Begriffe und zwar, weil man eigentlich nicht den gewöhnlichen, sondern
sozusagen den Ueberbegrisf, den von allem grob sinnlichen und
irdischen Gehalt entleerten, den der Jenseitigkeit und eigentlichen
Unvorstellbarkeit des Gegenstandes angepaßten Begriff im Sinne hat,
— geschieht es durch fehr abstrakte, sehr verdünnte und
allen ko n k rete n G e halt e s bare B e g riff e. Das ist offenbar

der Weg, den man hier für den einzigen hält, um — nicht
zu Gott zu gelangen, das können wir Menschen nicht, sondern um —
auf ihn hinzuweisen. Und darum rede ich hier von Spekulation.

Wenn wir dem gegenüber den Weg möglichst konkreter und
eindeutiger Beschreibung der Auswirkungen des neuen Lebensbefundes
für den richtigen und notwendigen halten, so geschieht dies vor allem
deshalb, weil hier von Thurneysen — und ganz das Gleiche gilt
von Karl Barth ^ viel zu abstrakt, zu summarisch und zu vieldeutig
geredet wird. So allgemeine Begriffe, wie sie hier gebraucht werden,
süllt jeder mit dem Inhalt aus, der ihm gerade gegenwärtig — und
bequem ist. So ist in der schon erwähnten Predigt von Thurneysen
z. B. von dem Abgrund die Rede, der zwischen Himmel und Erde
liegt. Es soll damit gesagt sein, daß „das Ziel" „jenseits von nns^
liegt. Wer den Himmel gewinnen will, muß „den alten Boden der
Menschenwelt gänzlich verlassen, einmal „in die Luft" hinaus sich ge-



— 273 —

stellt haben, „ins Leere" getreten sein, „in jenen Abgrund" sich
hinunterlassen, „der zwischen Himmel und Erde liegt." An andern
Stellen heißt es: es gilt Buße zn tun, aber wirkliche. „Seht: da ist
Buße. Da wo alles aufhört. Da wo man an die Wand gepreßt ist.'"
„Diese Buße ist etwas, bei dem man nur noch an den Tod denken
kann. Alles Irdische ist aufgehoben. Alles Menschliche ist durchge-,
strichen." Eine auch von Barth besonders oft gebrauchte Wendung
ist die: wir müssen aus dem „Nein" ins „Ja" hinüberkommen. Wir
glauben nun, daß diese Begriffsschwelgerei der denkbar ungeeignetste
Weg ist, das zu erreichen, was Barth und Thurneysen eigentlich
wollen: nämlich einen Eindruck von der einfachen Tatsächlichkeit des

neuen, von oben her, von Gott aus gewirkten Lebenszustandes zu
geben. Sie sind doch nicht der Meinung, daß von dem Abgrund, der
Buße, dem Tode, oder sagen wir, von der unfaßbaren, furchtbaren
Macht dessen, was jenseits des Abgrundes ist, nun einfach alles
verschlungen, zu nichts zermalmt, in Luft aufgelöst werden soll. Sie glauben,

an das Erlöst s e in, an die Auferstehung, andasneueLeben.
Wir fragen uun einfach: wenn das etwas Wirkliches und nicht nur
Ausgedächtes ist, wie sieht es aus? Entweder ist es absolut unerkennbar.

Dann müßten auch alle Worte darüber verstummen, auch der
abgeblaßteste Begriff behauptete dann noch zu viel. Schon die Behauptung

der absoluten Unerkennbarkeit wäre dann unerlaubt. Nur das
vollkommene Schweigen bliebe übrig. Es müßte tatsächlich „alles
aufhören", wie Thurneysen von der echten Buße verlangt. Das Ende
wäre das tatsächlich endgültige, hoffnungslose „an die Wand gepreßt"
scin. Diesen Eindruck machen aber Barth und Thurneysen keineswegs.

Sie treten durchaus als Wissende, als Glaubende, als
Bejahende, als Ergriffene auf. Durum ist die Frage unentrinnbar:
„Wovon seid ihr ergriffen, wie ist das neue Leben beschaffen, davon
ihr redet? Worin besteht denn nun eigentlich der Unterschied zwischen
dem Menschcn, der durch das große Nein hindurchgegangen ist, und
dem Diesseitsmenschen? Ißt und trinkt, redet und handelt ein solcher
Mensch anders als ein an die Schädelwelt verkaufter? Wie verkehrt
ein solcher Erlöster mit seinem Feinde, wie reagiert er auf das Böse,
wie erledigt er seine Geschäfte, wie steht er zum Staate, wic treibt
er Politik, wie erzieht er seine Kinder, wie überwindet er seine
Leidenschaften?" Damit daß wir durch das Nein hindurchgehen,
daß wir sterben müssen ist im Grunde sehr wenig gesagt. Jeder Militarist

etwa wird sich damit abfinden können. Er wird sich eine solche

Wendung aus den eben gerade ihm lebendigen Erfahrungen heraus
verdeutlichen. Er wird vhne weiteres damit einverstanden sein, daß
alle Weichlichkeit, alle Genußsucht, etwa auch alle Lebensliebe, alle
Freude am grünen Weideglück in uns absterben muß, — weil das
alles dem rücksichtslosen Selbstbehauptungsdraug der blouden Bestie
in uns Energie raubt. Jeder Rassehygieniker antisemitischer Observanz

wird sich damit ernverstanden erklären, daß wir gründlich Buße



— 274 —

tun müssen — für unsere Liebe zum Juden nämlich. Solcher
Vieldeutigkeit gegenüber sehen wir das neue Testament durchaus eindeutig
reden, auch ganz abgesehen davon, daß hier alle Worte durch das
„fleisch gewordene Wort" selber, den Menschensohn, der nicht
hat, wo er sein Haupt hinlegt und am Kreuz stirbt, in durchaus
unmißverständlicher Weise interpretiert werden. Es sei auch an die
Präzision erinnert, mit der Blumhardt, Vater und Sohn, von der
neuen Lebenswirklichkeit reden. Wie hier allen Worten schlichteste

Sachlichkeit und Nüchternheit eigen ist und sich dem Leser der Eindrnck
vermittelt, daß die höhere Welt weit ab von allem blassen Dunst auch

an gegenständlicher Bestimmtheit der sichtbaren Welt nicht nachsteht.
Es sei hier ein ganz offenes Wort darüber gesagt, wie wir

gerade als Deutsche uns doch wohl die Hilfe denken müssen, um
die jetzt schon zu wiederholten Malen die Schweizer Gesinnungsfreunde

angegangen worden sind. Wir erwarten kurz gesagt:
eine Ergänzung

'
und Ausweitung unserer Eigenart. Bis zum

Kriegsende wußten die deutschen Leser der „Neuen Wege" kaum
etwas von einander. Manchem von denen, die vorher von' den

„Schweizer Religiös-Sozialen" groß gedacht hatten, war dazu
die Stellung zum Krieg und die Beurteilung, die Deutschland
in den „Neuen Wegen" erfuhr, unverständlich. Etwa im Frühjahr

l919 aber fanden wir, die die grundsätzlich gleiche Stellung wie
die „Neuen Wege" eingenommen hatten, mit unserm Hinweis auf
die Schweizerfreunde willigstes Gehör. Es war wirklich ein ganz
merkwürdiges Aufgeschlossensein, wir empfanden es als das Abfallen
alter, wohl jahrhundertealter Hemmungen. Es war eine tiefe Sehnsucht

nach tätiger Hingabe an den Christnsimpuls erwacht, man
fühlte eine neue und tiefe Verantwortung für die Weltgeftaltung.
Es handelte sich hier unbestreitbar um etwas im Kern ganz Tiefes
und Echtes. Es ist wohl nichts bezeichnender, als daß diese Regungen
gleichzeitig in Sachsen und in Westdeuschland eintraten. Auch aus
Berlin kam die gleiche Kunde. Es war ein neues Christsein
und zugleich etwas von dem Erwachen der alten deutschen Seele,
die erlöst von dem Starrkrampf der Eigengeltung sich weit
auftut für alles Große und Echte, komme es, woher es

wolle, weil sie weiß, daß erst im Ewigen auch, die eigenen
Lebensbedürfnisse sichergestellt sind. Freilich regte sich dieser Geist nicht
überall in der gleichen Tiefe. Es waren einige allzu rasch Bekehrte
dabei, denen die Tragik, unter der das Gute in der Welt steht, auch
noch nicht entfernt zum Bewußtsein gekommen war. Diese aber
hatten gerade etwas, was dem religiös gerichteten Deutfchen meistens
fehlt: nämlich Aktivität. Und dieses Verdienst soll ihnen nicht
geschmälert sein. Nachdem so die Sache in Gang gekommen war, konnte
ich mehrere Monate hindurch keinen tätigen Anteil an ihrem Fortgang

nehmen. Auch in Tambach war ich nicht. Ich hörte aber im
engern Kreise über diese Tagung berichten. Die „Schweizer" waren



^ ch/ ch'!'chS ch^^

— 275 —

ja wirklich dagewesen! Man kann die innere Wirkung, die von ihnen
ausgegangen war, nur schwer in Worte fassen, wird aber etwa so

sagen dürfen: man war höchst erstaunt, fast betreten, halb entmutigt,
halb auch beruhigt mit der Losung nach Hause gekommen: „Wir
sollen nichts tuu, wir sollen auf Gott warten!" Man hatte etwa d,as

Gefühl: „Was waren wir für Kinder! Die Sache ist ja viel schwerer,
viel komplizierter, als wir gedacht hatten. Wie gut, daß wir jetzt
gerade noch zu rechter Zeit gewarnt werden, bevor wir irgend einen
praktischen Versuch unternommen hatten." Diese Erkenntnis hätte
nun sehr heilsam sein und zu wirklicher Vertiefung führen können.
Hier aber hatte sie lähmend gewirkt. Es war die Vertiefung
als Selbstzweck, zu der man sich aufgerufen fühlte.
Davon aber haben wir Deutschen zuviel. Sie ist, wenn muck will,
unsere Größe, aber auch unsere Gefahr. Denn das hat praktisch jedenfalls

in deu letzten Zeiten unferer Geschichte dazu geführt, die Straße
dem Teufel zu überlassen. Schon Wilhelm Raabe hat gefühlt, daß,wir
eine Synthese brauchen zwischen dem „Seht nach den Sternen und
habt Acht auf die Gassen." Dazu, so war die Meinung, sollten uus
die Schweizer Freunde verhelfen.

Ich kann hier nur mit größter Zurückhaltung von der Wirkung
reden, die Karl Barth auf fein deutsches Publikum ausübt, denn
ich kenne natürlich einen Teil seiner Leser, und muß es doch
auf die Gefahr hin tun, in dem oder jenem Punkte zu irren,
weil dabei unsere Sache überhaupt auf dem Spiele steht. Es svll hier
auch nicht von Karl Barths Schriften an und für sich geredet werden,
da wäre vor allem zu betonen, wieviel zweifellos Bedeutendes sie

enthalten. Es wird ja aus allem Vorhergehenden auch fchon klar
geworden sein, in wie weitgehendem Maße volle fachliche
Uebereinstimmung mit ihm waltet. Sie findet vor allem überall dort
statt, wo der Durchbruch des Göttlichen ins Menschliche hinein als
„ein neues Müssen von oben her, als wirkliche Auferstehung, als
Erwachtsein unserer Seele „zum Bewußtfein ihrer Unmittelbarkeit
zu Gott, d. h. aber zu einer verlorengegangenen und wiederzugewin'-
nenden Unmittelbarkeit aller Dinge, Verhältnisse, Ordnungen und
Gestaltungen zu Gott" beschrieben und vor nenen „Säkularisationen"
gewarnt wird.

Denn das ist tatsächlich eine Gefahr, die wir sehr deutlich ins
Auge fassen müssen; es wäre wirklich gar nichts gewonnen, wenn statt
dcr früheren religiösen Verklärung eines mehr und mehr
verweltlichenden Staates nun etwa die Sozialdemokratie oder überhaupt der
Kampf des Radikalismus gegen die bestehenden Verhältnisse in all
ihren gegenwärtigen doch sehr weltlichen und altmodischen, ganz und

gar dem alten Weltwesen entlehnten Methoden in das Licht religiöser
Verklärung gerückt würden. Es wäre dann wirklich einfach eine neue
Säkularisation an die Stelle der alten getreten. Nein, der Wcltwagen
braucht tatsächlich neue motorische Kräfte. Aber es kommt doch



— 27« —

eben auch hier ganz auf die Art und Weise an, in der man auf sie
hinweist. Und da erheben sich gegen Barth, soweit seine Wirkung auf
Deutsche in Betracht kommt, einige schwere Bedenken.

Zunächst ist geradezu verhängnisvoll die summarische Art, in
der hier alle Bemühungen, praktisch an dem Aufbau einer neuen
Welt zu arbeiten oder richtiger und anspruchsloser ausgedrückt: aus
all den großen Worten heraus zu einem ihnen entsprechenden
praktischen Verhalten zu kommen, mögen sie nun Pazifismus oder
Sozialismus, Wandervogel oder Völkerbund, Weltallianzen oder Erziehung
heißen, auf eine Linie gestellt, schlechthin „Welt" genannt und als
durchaus untergeordnete Fragen behandelt werden. Jn Wirklichkeit
könnte sich an der praktischen Lösung aller hinter diesen Versuchen
stehenden Fragen überhaupt erst zeigen, ob außer großen Parolen
auch Krast da ist. Die Gefahr der bloßen Geschäftigkeit kann doch
wirklich nicht durch die Losung „nichts tun" gebannt werden, sondern
es gilt zu zeigen, auf welchen anderen Wegen das in jener Geschäftigkeit

Gemeinte, Beabsichtigte „erfüllt" werden kann. Hier ist aber
immer nur von der großen Verlegenheit die Rede, in die wir geraten
müßten, von dem „an die Wand gepreßt fein", wie Turneyfen sich
ausdrückt ^ als ob unsere Gefahr die einer allzugroßcn Zuversicht
wäre. „Eigentlich haben wir es wirklich schon lange erkennen müssen,
daß der Himmel, auch wenn wir noch so hohe Berge erstiegen, doch
immer gleich fern über uns liege" heißt es in der schon erwähnten
Predigt von Thurneysen, wobei ausdrücklich gesagt wird: „Der
Völkerbund ist solch ein Berg, der jetzt frisch erstiegen werden sollte und
an feinem Fuße steht mehr als einer, der mit flammenden Worten
uns ermuntert, ihn in Angriff zu nehmen." Ist damit das
Völkerbundproblem wirklich abgetan? Wenn man das deutsche Publikum
so angeredet hört, so könnte man meinen, es herrsche bei uns eine
nun auf die Länge gefährlich werdende Begeisterung für den Völkerbund

und es sei nötig, uns vor Ueberschätzung zu warnen. Jn
Wirklichkeit unterliegt aber doch vorläufig in weiten Kreisen der Glaube an
die praktische Durchführbarkeit und Bedeutsamkeit dieser Idee
starken Hemmungen. Kann es sür eine solche Geistesverfassung

überhaupt etwas Entmutigenderes geben als den
Gedanken, daß es im Hinblick auf das absolute Ziel gleichgültig
sei, wic weit wir von ihm entfernt sind, es bleibe doch stets gleich
unerreichbar? Das mag theoretisch richtig sein, praktisch ist auch
die kleinste Annäherung von unermeßlicher Bedeutung.

Muß solche Entmutigung aber nicht ganz unfehlbar dazu
führen, die Welt zu lassen wie sie ist, alle mühsamen Bergbesteigungen
für sinnlose Kraftvergeudung zu halten, die Hand in den Schoß Zu
legen und aus die Himmelfahrt über den großen Abgrund hinüber
zu warten, für die es ja völlig gleichgültig ist, ob sie von diesem
oder jenem Punkte der Welt aus geschehe, die aus Krieg und
Weltverbrechen heraus schließlich ebenso leicht oder ebenso schwer sich voll-



— 277 —

zieht, wie aus einer Menschheit heraus, in der Gerechtigkeit und Friede
sich küssen! Wir fürchten, daß Barth hier zum geraden Gegenteil,
von dem führen wird, was er will. Die Folge seiner Stellung wird
eine neue Säkularisation sein. Der Schnitt, den er zwischen Welt
und Gott macht, wird praktisch zu nichts anderem als einer religiösen
Einsegnung des klassenkämpferischen Sozialismus wie des Waffen-
tragenden Soldaten führen. Es wird dasselbe eintreten, was wir
im Luthertum erlebt haben: die Welt wie sie ist, wird stärker sein
als die neue religiöfe Orientierung, weil diese zu sehr in den Wolken
und zu wenig auf der Erde wandelt.

Von dem zweiten Bedenken aus, das wir vorbringen möchten,
wird das Gesagte noch deutlicher werden. Wir meinen: es komme in
Barth eine gerade wegen ihrer Verhüllung sehr gefährliche Art des

Intellektualismus zu uns. Er könnte auf deu ersten Einwand etwa
erwidern: gewiß, das alles wisse er auch. Und gewiß weiß er
es. Er ist viel zu gescheit, das nicht zu wisfen. Aber diese Erkenntnis
hat für ihn — und auch für Thurneysen — kein praktisches
Gewicht. Man findet vor allem bei Barth alle Bedenken, die gegen
seine Art vorgebracht werden können, theoretisch irgendwie
berührt. So streift er auch die Frage,, ob „pessimistische Diskreditierung
des Diesseits" zu befürchten sei. Für den deutschen Leser jedenfalls

ganz unzweifelhaft. Barth besinne sich doch, ob von seinen
Anregungen allein irgend ein Tun, eine Auswirkung des Christusimpulses

ausgehen könnte, worauf iu unserer Lage einfach alles
ankommt, jedenfalls dann, wenn wir wirklich die Wahrheit Christi
der Welt und besonders auch den wirtschaftlichen Nöten der Gegenwart
gegenüber geltend machen wollen. „Ein Jegliches hat seine Zeit",
"zitiert er, (in seinem in Tambach gehaltenen Vortrag: „der Christ
und die Gesellschaft") „und alles Vornehmen unter dem Himmel hat
seine Stunde: geboren werden und sterben, pflanzen und ausrotten
das Gepflanzte, Würgen und Heilen, Brechen und Bauen, Steine
zerstreuen und Steine sammeln, behalten und Wegwersen, zerreisten
und Zunähen, schweigen und reden, lieben und hassen, Streit und
Friede haben ihre Zeit." Dem muß doch einfach entgegengehalten
werden: nein, Christus hat das Würgen, Zerstreuen, Wegwersen,
Zerreißen, Hassen und Streiten durchgestrichen: das soll seine Zeit
gehabt haben. Er hat ihm gegenüber sein: „Ich aber sage euch"
ausgerichtet. Durch ihn ist dieses platte Nebeneinander eben gerade
in ein sehr klares Entweder-Oder verwandelt: „Wer nicht mit mir
sammelt, der zerstreuet." Eine ganz neue und unzweideutige
Rangordnung ist an die Stelle getreten: „Liebet eure Feinde. Ihr
sollt vollkommen sein, wie euer Vater im Himmel vollkommen ist",
wozu man noch das Johanneswort zur Ergänzung hinzunehmem
darf: „Gott ist die Liebe und wer in der Liebe bleibt, der bleibt in
Gott und Gott in ihm." Von solcher Präzision, die noch durch, das
Leben nnd Sterben des Heilandes völlig unmißverständlich wird,



— 278

allein kann Kraft zur Weltumgestaltung ausgehen. Das andere ist
Welterklärung, aus der man in der Weise moderner Journalisten
alles herauslesen kann, wenn es nicht im Lichte jener Klarheit
interpretiert wird.

Nun könnte Barth auch auf das zweite Bedenken, er sei Jntcl-
lektualist sagen: das ist's, was ich gerade nicht will. Gewiß, er spricht
ja auch ganz ausdrücklich davon. Aber reinster Intellektualismus
kann auch da fein, wo dem Erkennen eine noch viel untergeordnetere
Rolle zugewiesen wird, als es bei Barth und Thurneysen der Fall ist,
wie umgekehrt sehr viel konzentrierter gedacht werden kann, als es

hier geschieht, ohne daß es sich um Intellektualismus handelt.
Intellektualismus ist überall da, wo ein vorhandener
Lebensimpuls im Denken stecken bleibt, wo ihm nicht
der Weg ins Leben gebahnt wird, wo das Denken
s ich praktisch als Selb st zweck statt als dienen des Mittel

zum Leben darstellt, wo der Drang nach lebendiger
Verkörperung des Gedachten von der mit höchster

Befriedigung ausgeübten Denkarbeit verschlungen
wird. Wo das geschieht, kann immer nur von Fall zu Fall intuitiv
erfaßt werden. Bei Barth scheint es uns trotz aller gegenteiligen
Versicherungen wirklich zuzutreffen. Wie muh denn die Buße, von
der die Rede ist, bei einem ganz im Klassenkampfgeist befangenen
Sozialisten beschaffen sein, was muß sie in mir, an meinem Verkehr
mit anderen, mit den Franzosen z. B. verändern, wie muß sie sich

abspielen, welche Lebensschrittc müssen tatsächlich getan werden?
Handelt es sich denn etwa um etwas so Blasses, Farbloses, daß man
gar nicht bestimmt, sondern nur in nebelhaften Andeutungen davon
reden kann? Doch ganz gewiß nicht. Warum aber dann nicht einfach
sagen: der Christusimpuls wird den Klassenkampfgeist mit all den

ganz unvermeidlich von ihm ausgehenden giftigen Affekten
austreiben müssen, auf beiden Seiten bei Unternehmer und Arbeiter!
Warum nicht die Stellung zur Gewaltanwendung ganz präzis
formulieren? Warum nicht zum Völkerbund ganz positiv Stellung
nehmen? Warum die neue Erziehung nicht einfach in Angriff
nehmen und Hilfen dafür bieten? Die Antwort kann, wie mir scheint
nur lauten: weil hier das Hauptinteresse darauf gerichtet ist, den
neuen Lebensimpuls im Denken und Spekulieren sich auswirken zu
lassen, statt mit aller Energie seine lebendige Verkörperung zu suchen.
Am drastischsten kommt einenr das bei der Thurneysenjcheu Wendung
zum Bewußtsein: man muß „einmal „in die Luft" hinaus fich gestellt
haben", „ins Leere" getreten sein. Was heißt das? Heißt das: einer
wirklichen Verwandlung unterworfen werden? Oder heißt es nur:
den Gedanken oder die Stimmung einer solchen Verwandlung
vollziehen? Das Entscheidende wäre doch, ob wirklich der Körper etwas
von feinem Schwergewicht verliert, ob wirklich die Abhängigkeit
von seinen Zuständen, Launen und Begierden geringer, ob wirklich



— 279 —

die Knechtschaft gegenüber dem Sinnlichen gebrochen, die Stimme
im Telephon und gegen den Untergebenen von nun an wirklich
menschlicher, der Blick weniger hochmütig, die Hand weniger hart
und selbstsüchtig im Zugreifen wird. An solchen Verwandlungen
allein, die sich bis in die planmäßige Gestaltung neuer Verhältnisse
rn Politik und Wirtschaft hinein fortsetzen müßten, wäre zu erkennen,
ob es sich n ur um einen Gedanken, um etwas bloß Innerliches oder
um eine wirkliche Lebensbewegung gehandelt hat.

Es muß deshalb gesagt werden, daß Barth, wenn er weiter
wie bisher in Deutschland von den Schweizern fast ausschließlich
zu Worte kommt, sehr dazu beitragen kann, die Sache unmöglich zu
machen, die mit der Bezeichnung „religiös-sozial" gemeint ist. Ich
brauche kaum zu sagen, daß ich den Namen nur mit größtem
Vorbehalt gebrauche. Was kommt heute auf Namen an! Die Sache nber
ist zu brennend, als daß eine falsche Zurückhaltung sich an ihrer
Gefährdung schuldig machen dürfte. Es ist — um es einmal ganz einfach
auszudrücken ^ wahrlich nicht gleichgültig, ob all die vollkommen
unaufgebbaren Werte, von denen unsere Seele lebt, wirklich auch
weiterhin vor der Zwingburg des wirtschaftlichen und politischen
Lebens stehen und sich immer wieder sagen lassen müssen: hier habt
ihr nicht hereinzureden oder ob jene innersten Kräfte nicht auch
geradezu konstitutiv für das wirtschaftliche und politische Lebeu sind,
ob Christus wirklich das Licht der Welt oder trotz aller großen
Bekenntnisse nur eine trauliche Familieulampe ist, Da läßt sich aber
mit allgemeinen Parolen gar nichts ausrichten. Hier handelt es sich

um die Frage, ob das Fleisch und Blut dieser Welt wirklich der
Tempel des heiligen Geistes werden, ob wirklich alles, „Welt oder
Leben oder Tod, Gegenwärtiges oder Zukünftiges unser" — des

Christus in uns — werden kann — oder wir nur von all dem
besessen und belastet sind zu unserem Fluch und unserer Qual. Und
hier glauben wir, daß Christus wirklich Weg, Wahrheit und neues
Leben für uns ist. Diesen Weg, diese Wahrheit und dieses Leben
möglichst konkret, unzweideutig und auch dem Weltmenschen wenigstens

von fern einleuchtend zu zeigeu ist unsere Aufgabe.
Statt dessen hat uns Barth in eine Problematik hineingeführt^,

an der wir Deutschen von jeher gelitten haben und an der alles praktische

Arbeiten zerbrechen muß, hat das Einfache undurchdringlich
kompliziert gemacht, sodaß es wirklich nnr der „Gottesgelehrte"
verstehen kann und der Sache die Weite genommen, deren sie unbedingt
bedarf. Gewiß fpricht ein gerade um den Zusammenschluß der deutschen

Religiös-Sozialen sehr verdienter und weitblickender Soziologe
nicht nur für sich, wenn er sein Wegbleiben von Marburg folgendermaßen

begründet: „Schon damals ^ in Tambach — gewann ich
den inzwischen sehr verstärkten Eindruck, daß man mich ungläubigen
Laien als lästigen Eindringling empfand, der nicht in den Kreis der
„Gläubigen" gehöre und der mangels theologischer Schulung nicht



— 280 —

in den klaren Fachausdrücken zu reden vermochte. Ich hatte mir
vorher naiver Weise eingebildet, man würde sich freuen, religiös
interessierte, gebildete Laien, noch dazu Soziologen, zur Mitarbeit
an den eminent soziologischen Problemen zu gewinnen." Und wirklich
muß man sagen, daß die in diesem Briefe ausgesprochenen Befürchtungen

in weitgehendem Maße eingetreten sind. Wenn man die
allgemeine Atmosphäre bezeichnen will, die in Marburg herrschte,
so kann man nur sagen: es waltete ein tiefsinniges dumpfes Brüten,
in dem ein gegenseitiges Verftehen außerordentlich schwer war. Auf
Fremde muß der Gesamteindruck schon vollends der vollkommener
Weltfremdheit gewesen sein, sodaß auch das tatsächlich praktisch
Gemeinte unwillkürlich in das ^allgemeine Dogma umgedeutet wurde.
Nur so ist es auch zu erklären, daß Paul Rohrbach in einer mir eben
erst bekannt werdenden Besprechnng der Marburger Tagung von
meinem Referat sagen konnte, es sei in das Schlußwort ausgeklungen :

„Sitzen und harren!" Gewiß, fo wird bei uns Barth verstanden.
Nie aber habe ich etwas Derartiges gesagt. Jn meinem ganzen
Referat kommt weder dem Wortlaut noch der Stimmung nach diese

Losung irgendwie vor. Sie würde gänzlich meiner seit etwa zehn
Jahren zu vollkommen deutlichem Bewußtsein ausgebildeten
Lebensstimmung widersprechen. Der Sinn meines Referats war vielmehr
der genau entgegengesetzte: höhere, wirksamere, letztlich auch im
weltlichen Sinne stärkere Energien aufbieten, als sie alle Schattierungen
des heute wirkenden politischen Radikalismus in sich tragen. Andere
Mittel anwenden, als sie der heutige „Realpolitiker" von rechts und
links, der in Wirklichkeit ein Fantast, ein Träumer, ein Utopist ist,
anwendet, weil nur mit neuen Mitteln erreicht werden kann, was
die Welt — auch die Wirtschaft und die Politik — braucht. Ich will
keineswegs dem Handgranatendogma ein neues Dogma, sondern
eine neue Praxis entgegenstellen. So aber ging, wie ich, denke, von
Marburg jeder heim mit dem Dogma, mit dem er gekommen war: der
Sozialdemokrat mit seinem Klassenkampfdogma, der Kommunist mit
seinem Handgranatendogma, der Realpolitiker mit seinem Glauben
an die alles überwindende Kraft der schweren Artillerie. Ueber all
dem aber stand ein religiöser Tiefsinn, der cinem gewissen deutschen
Typ so recht auf den Leib geschnitten ist und sich im Grunde mit
jeder Praxis verträgt.

Es war wohl nichts bezeichnender als die Tatsache, daß man in
Marburg gar nicht wagen konnte, mit dem ihm gebührenden Nachdruck

auf Friedrich Wilhelm Förster hinzuweisen. Entweder hätte
man ihn ideologisch, umgedeutet, wie ihn ein Teilnehmer der Tagung
rm Prrvutgespräch wirklich einen „Ideologen" nannte, oder man hätte
rn ihm überhaupt nichts weiter als „das rote Tuch" gesehen, wie von
ihm, weniger in seinem Sinne als in dem der Teilnehmer, gleichfalls

jemand sagte — d. h. man hätte überhaupt nicht das Organ
gehabt, eine größere Wahrheit, als man selber hatte, zu Worte



— 281 — /
kommen zu lassen. Man kann eben sehr viel von Sozialismus und
neuer Welt reden und doch ganz subjekrivistisch eingestellt sein und
im Grunde nichts weiter erwarten, als daß man von einem andern
Standpunkte aus recht behält.

Mit all dem soll nun Barth keineswegs aus dem Herzen seiner
deutschen Leser verdrängt werden. Es soll nur gesagt sein, daß es

stärkerer Gegengewichte gegen seine Art bedarf. Er kam bis jetzt als
einziger und ausschließlicher Repräsentant der „Schweizer Religiös-
Sozialen" zu uns. Er wurde als vollständige Vertretung „des
religiös-sozialen Gedankens" aufgefaßt. Das hätte nur dann nicht
unheilvoll wirken können, wenn wir bereits eine so alte und erfahrene
religiös-soziale Bewegung gehabt hätten, wie die Schweiz sie hat,
sodaß das Denken nur Deutung bereits geschehener Taten und
praktischer Erfahrungen gewesen wäre. So mußte ja der Irrtum
entstehen, als handle es sich wieder nur um neue Theorien und
Spekulationen statt um cin neues und, wenn das möglich wäre, wortloses
Geschehen. Tatsächlich stammt ja Barth aus einer aktivistischen
Tradition. Ihn umgibt die reformierte Welt. Seine Freunde sind
religiös-sozial. Ihm ist das, was bei uns erst werden soll, eine
selbstverständliche Voraussetzung. Er ordnet etwas, das sich vor
seinen Augen bereits praktisch ausgewirkt und dabei gewiß auch
Einseitigkeiten und Irrtümer ausgebildet hat, durch Denken in
größere Zusammenhänge ein. Er mag cin ausgezeichnetes und
unentbehrliches Gegengewicht darstellen gegen eine gewisse ehrfurchtlose
Art sich „als Mitarbeiter Gottes" aufzuspielen und ebensowohl die
Tiefe der Welt wie die ungeheuere Zähigkeit ihrer Widerstände zu
unterschätzen. Wir aber sind Lutheraner, uns ist von Jugend auf
die Welt, wie sie ist, als gottgewollte und unabänderliche Ordnung
dargestellt worden. Bei uns hat die dumpfe und das ganze Leben
praktisch beherrschende Ergebung iir den gegenwärtigen Weltzustand
nur cin ganz ungenügendes und praktisch nahezu bedeutungsloses
Gegengewicht gefunden: die tatenlose Hoffnung auf eine bessere

Welt. Von uns gilt heute noch das Wort Blumhardts (des Vaters):
„Freilich träumen viele hiervon so, es werde einmal der Herr nur
so geschwiird, mir nichts dir nichts kommen und den Teufel
totschlagen, wie jener Heide sich wunderte, daß ers nicht schon längst
getan hätte, ohne daß die Gläubigen sich hierum viel zu bekümmern,
hätten." An Problematik, tiefsinnigem Grübeln hat es uns nie
gefehlt, wohl aber an der Einsicht, daß der in Wirklichkeit die Welt dcm
Teufel, den gröbsten Stoßkräften des Daseinskampfes überläßt, ,der
nie über den Tiefsinn hinauskommt. Der Teufel ist aktiv. Während
wir denken, lodert der Weltbrand ungelöscht weiter. Wir brauchen
Leute, die aufstehen uud ihn löschen helfen. Wir brauchen Aktivität.
Gewiß nicht eilte oberflächliche, hintergrundlose. Nein, wir brauchen
eine Synthese zwischen lutherischer Tiefgründigkeit und calvinischcr
Tatkraft. Nicht umsonst haben weite Schichten des deutschen Volkes



— 282 —

Bismarck zu einer Art Nationalheros erhoben. Man erlebte in
Bismarck die Ergänzung zu seiner Art. Und man suchte so leidenschaftlich,

so lebenshungrig darnach, daß man gar nicht empfand, wie
einseitig nur nach außen gerichtet, wie wenig von den Tiefen des deutschen

Geistes her gespeist diese Aktivität ivar. Von bloßen Worten,
aber und Ideen und seien sie noch so groß, lebt kein Mensch,
geschweige denn ein Volk. Nur was Fleischend Blut wird, wirkt in
der Welt als Realität. Und Bismarck wirkte als Realität. Man
kann die Ergänzung, die wir Deutschen brauchen, gar nicht präziser
bezeichnen als Bismarck es einmal in Form eines Urteils über die

Brüder Gerlach, den General Leop. v. Gerlach und den Präsidenten
Ludwig von Gerlach tut: „Wcnn wir drei hier ans dem Fenster
einen Unfall auf der Straße geschehen sähen, so wird der Herr
Präsident daran eine geistreiche Betrachtung über unsern Mangel an
Glauben und die UnVollkommenheit unserer Einrichtungen knüpfen;
der General wird genau das Richtige angeben, was unten geschehen

müsse, um zu helfen, aber sitzen bleiben; ich würde der Einzige sein,
der hinunter ginge oder Leute riefe, um,zu helfen." Wer hilft uns
den Schritt von der Studierstube auf die Straße, von der Spekulation

zur Hingabe, von der Reflexion zur Liebe, vom Glauben zur
Nachfolge zu tun? Das ist für uns Deutsche die Frage, die uns mehr
als alles andere in der Seele brennt. Gerade wer tief innerlich
teilnimmt an dem, was Barth am Herzen liegt, wird nicht sagen können,
daß dieser Anstoß von ihm allein ausgehen könnte. Wir haben zu
viel von dem, was er uns bringen möchte — jedenfalls potentiell, als
Anlage. Es entspricht zu sehr unserer Neigung, zu wenig unserer

tiefsten Bestimmung. Es ist zu wenig Antithese gegen unsere
Anlage darin; die Synthese, die Gott von uns erwartet, ist
umfassender, mehr dramatisch gespannt. Es ist damit schon gesagt, daß

wrr alles andere als einen faden Pragmatismus, eine öde Geschäftigkeit

brauchen, das Gegengewicht, das Karl Barth dagegen
bietet, ist sehr heilsam. Aber die Gefahr uns hahinein zu verlieren, ist
bei uns Deutschen geringer als die andere, in die er uns nnn gerade
hineinführt, im Denken, in der philosophischen Begründung, rn der
bloß geistigen Verarbeitung, in der metaphysischen Vertiefung „des
Unfalls auf der Straße" stecken zu bleiben. Heute müffen alle Völker,
alle Konfessionen, alle Veranlagungen aus gewissen Einseitigkeiten
heraus. Für uns Deutsche ist es diese. Und der Schrei nach Ergänzung

und Gemeinschaft, der heute trotz allem durch die Menfchheit
geht, wird alle Bedeutung verlieren, wenn nicht jeder seine
Einseitigkeit sucht und an ihrer Ueberwindung arbeitet, — statt sich

von wohlmeinenden Freunden sagen zu lassen, er solle lieber bleiben,
wie er ist.

Wenn deshalb noch ein Wort darüber gesagt werden darf, wie
wir uns das zukünftige Zusammenarbeiten mit den Schweizer
Freunden denken, so soll hier vor allem der Wunsch und die Bitte



— 283 —

ausgesprochen werden: laßt uns teilnehmen an dem, was Ihr getan
habt. Möglichst konkrete Aussprachen über das, was durch die
religiös-soziale Bewegung der Schweiz geschehen ist, lassen am besten
erkennen, ob wir von einer Realität ergriffen sind, oder ob wir uns
nur Gedanken darüber machen. Gewiß gehört auch das Denken zur
Auswirkung des neueu Lebensimpulses, von dem wir das Heil der
Welt erwarten. Aber es ist nur Teilauswirkung. Und wir haben
stets die erfahrungsgemäß ganz außerordentlich große Gefahr im
Auge zu behalten, daß das Denken sich für das Ganze gibt und als
Selbstzweck statt als Mittel zum Zweck auftritt. Unsere besondere

Aufgabe, sofern wir Religiös-Sozialen uns überhaupt als
Träger einer besonderen, bisher mehr oder weniger vernachlässigten
Aufgabe fühleu dürfen, geht auf Lebens- und Weltgestaltung.

Dazu gehören gewiß auch klare Gedanken, sie reichen aber
allein keineswegs aus. Zur Welt g e staltung und
Lebensbeherrschung gehört Kraft. Ob aber Kraft vorhanden
i st,kannnichtdn rchDenk arbeit,fondern nn rin
praktischer Erprobung erfahren und festgestellt werden. Gehen wir
an ganz bestimmte Aufgaben der Lebens- und Weltgestaltung
heran mit dem festen Vorsatz, uns nicht mit Halbheiten zu
begnügen und nicht eher zu ruhen, bis an irgend einem Punkte,
Materie wirklich 'geistgestaltet, Welt wirklich gottbeherrscht geworden
ist — erschrecken wir auch vor der Tragik solcher Arbeit nicht so

allein wird offenbar werden, ob wir in höherem Auftrage oder nur
aus uns selber reden. AD Müller,

Warum led meine Professur ausgegeben habe?

^ch habe versprochen, die wirklichen Motive, die mich zur Nieder-
I legung meiner Professur geführt haben, in den Neuen WegeK

A^I mit aller möglichen Klarheit darzulegen. Wenn ich nun aber nn
die Ausführung dieses Versprechens gehe, so wird mir seine ganze
Schwierigkeit erst recht deutlich. Es haben eine Fülle von
Beweggründen zu diesem Entschlüsse mitgewirkt, die alle darzustellen wenig
Wert hätte. Er ist die Frucht meiner ganzen Lebensentwicklung ; meine
schwersten Lebensprobleme wie meine wichtigsten und verborgensten
rnneren Erlebnisse sind darin zusammengeflossen — wie könnte ich

davon in Kürze reden? Wie überhaupt erschöpfend oder ganz
zutreffend reden? Ich muß es der Zukunft überlassen, den ganzen Sinn
dieses Schrittes klarzulegen und mich heute auf eine kurze Rechenschaft

beschränken, die ich allen Freunden und Gesinnungsgenossen
und auch andern ernsthaften Menschen, die ich vor allem der Sache
schuldig zu sein glaube. Wenn es mir dabei peinlich ist, von meinem



— 364 —

Nicht zufällig tönte fo oft das Wort „Erziehung" aus den
Kongreßverhandlungen heraus. Und bei dieser Erziehung kommen wohl vvr
allem zwei Faktoren in Betracht: die Frauen und die Arbeiter. Daß
es gelungen ist, nun auch die genossenschaftlich tätigen Frauen der
verschiedenen Länder international zu vereinen, scheint mir für das
Leben der Genossenschaften und für die Erziehung ihrer Träger schr
wichtig zn sein. Die Hauptaufgabe aber wird sein, bei den
Arbeitern das Verständnis und die Aktivität für die Genvsscnschafs-
sache noch viel mehr zu erreichen, als bisher. Hier werden Resolutionen

nicht viel helfen, und hier gilt, was bei aller Erziehung das
Wesentlichste ist: Beispiel und Leben! Wenn die einzelne Genossenschaft

das Problem löst, den Arbeitern wirklich eine neue und soziale
Ordnung vorzuführen, in der die Arbeit ihre Würde und Heimat
findet, dann wird die Einigkeit der beiden großen Zukunftsbewegungen,

Gewerkschaft und Genvssenschaft, am sichersten und mächtigsten
erreicht werden. Und je mehr die genossenschaftliche Produktion
fortschreitet, umso mehr wird sich bewahrheiten, was Anseele, der Pionier
des belgischen Genossenschaftswesens, betonte: daß das Proletariat den

Mut bekommt, seine Aufgabe zu ergreifen und die Produktion selbst
in die Hand zn nehmen.

Ich glaube, der Kongreß hat uns das als Größtes geschenkt:
den Glauben, daß wir auf dem Wege sind zum doppelten, grvßen
Ziel, dem Frieden unter den Völkern und dem Aufstieg und der
Befreiung des Proletariats. Es handelt sich aber nun darum, daß
in jedem einzelnen und durch jeden einzelnen der Glaube zur Tat
wird. Wir haben Vieles und Großes zu tun. D. St.

iWalttisnelle Mitteilungen.
Wir haben versucht, diese Nummer, soweit es unsere Mittel erlaubten, zu

einem pädagogischen Sonderheft zu gestalten und möchten die Leser bitten, sie

in diesem Sinne in Kreisen zu verbreiten, die sich dafür besonders interessieren

dürften. Einen Bericht über das „Neue Werk" hoffen wir im nächsten Heft bringen

zu dürfen, wie auch einiges Andere, wofür der Raum nicht mchr langte.

vrukkkevler.

Im Aussah von A. D. Müller Juli/Augusthest S, Z7S. Z. 22 von oben muß es heißen i „Ich
kenne natürlich nur einen Teil,"

Im Aussatz von H a „ s H a r t m a n n Machest S, 200, Z, 28. statt Wiederherstellung :

Wiederholung, S, 2»0, Z, S3, statt gerissenen: gerissenen. S, 20», Z. I, statt Zavleck: Zauleck.

Redaktion: H. Lejeune, Pfarrer in Arbon; l^«g«, in Zürich. —
Druck und Expedition «. g. Ldi»««» H Lo. in Basel.


	Streiflicht auf die religiös-soziale Bewegung Deutschlands. Selbstbesinnung und Ausblick (Schluss)
	Anhang

