
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 15 (1921)

Heft: 7-8

Artikel: Blumhardt, Vater und Sohn. 11., Der Mensch ; Blumhardt-Worte

Autor: Ragaz, L. / Blumhardt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134816

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134816
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 255 —

Trost gibt, nach dcm wir alle ausschauen und ohne den wir alle es

nicht machen können, den Trost, der in unserer Lage allein
möglich ist:

„Freue dich nicht, meine Feindin, daß ich darniederliege. Ich
werde wieder aufkommen. Und so ich im Finstern sitze, so ist doch
der Herr mein Licht!" Amen. Sam, Dicterlc,

SlumdarSt. Vater uns 5obn.
11. Der Mensch.

INie Betonung der entscheidenden Rotte des Menschen sür das

I D Kommen dcs Reiches Gottcs erfordert ciu besonderes Wvrt über
das Verhältnis von Gott und Mensch. Es steht nicht zufälligerweise

so sehr im Mittelpunkt der Gedanken (und nicht bloß der
Gedanken!) Blumhardts.

Es steht im Mittelpunkt alles „religiösen" Denkens. Aber
da zeigt sich nun wieder, daß das Reich Gottes in Blumhardt (wie
in der Bibel) die Streitfragen und Gegensätze der Religion überbietet
und beseitigt.

Zwei Tendenzen streiten sich in dieser Hinsicht in der ganzen
Geschichte der Religion: Man macht entweder Gott groß auf Kosten
des Menschen oder den Menschen groß auf Kosten Gottes.

Man macht Gott grvß auf Kosten des Menschen. Es gilt
geradezu als Zeichen ernster Frömmigkeit, dies zu tun. Der Mensch
muß zunichte werden, damit Gott alles sei. Jede Erhebung des

Menschen, jedes Vertrauen auf ihn ist eine Antastung der Ehre
Gottes. Gott ist auf den Menschen eifersüchtig und rächt jedes
menschliche Selbstgefühl ihm gegenüber. Es muß die völlige Unfähigkeit

des Menschen zum Guten fo stark als möglich betont werden.
Die Tatsache des Abfalls ist entscheidend, Augustinus herrscht.
Der Pessimismus in der Beurteilung des Menschen gilt als Tiefe
nnd religiöser Ernst. Ebenso, daß man ihm alle Freiheit in seinem

Verhältnis zu Gott abspricht, ihm jede Möglichkeit nimmt, vvn sich

aus entscheidend in den Weltverlauf einzugreifen. Die Lehre von der

') Manche Leser werden vielleicht ungeduldig, daß die Auflätze über Blumhardt

sich so lange hinziehen. Sic möchte ich gerne darauf hinweisen, daß diese

Aufsätze nicht „biographisch" gemeint sind. Es wird vielmehr an, Hand der
Blumhardtschen Botschaft eine Gcsamtauffassung der Sache Christi entwickelt, die doch

auch wieder von Blnmhardt unabhängig ist. Vielleicht hätte dcr Obertitel besser

lauten sollen: „Die Botschaft vom Reiche Gottes, nach Blumhardt, zc." Daß aber
einmal ei^c solche Gesamtauffassung entwickelt würde, schien uns wertvoll und
notwendig. Das gehört zu dem neueu Programm der Neuen Wege, Anch meine
ich, die Blumhardt-Worte seien ein Reichtum, der nicht leicht entleiden könne. Ich
wollte anfangs bloß meine eigene Darstellung bringen, die viel kürzer gewesen
wäre, meine aber, das ,Beste seien eben doch die Blumhardt-Worte, R.



— 256 —

ewigen Vorherbestimmung alles menschlichen Tuns (die Prädestinationstheorie

oder der religiöse Determinismus) bildet die Krönung dieser
Denkweise, deren strenge Losung heißt: Oso (Gloria — Gott
allein die Ehre!

Aber diese Lehre, die im Alten Testament und bei Calvin
gewaltig ist und im Grnnde — welche Paradoxie! — Freiheit meint,
wird in kleinen Seelen eng und knechtisch. Sie dient oft bloß einem
frommen Unglauben nnd verlenmdungssüchtigen Pharisäismus, der
Andere erniedrigt und sich selbst erhöht, zur Maske. Darum erhebt
sich dagegen immer wieder die andere Denkweise, die den Menschen
groß macht auf Kosten Gottes. Sie kann in religiöfer Form
erscheinen. Dann betont sie des Menschen gottverliehene Freiheit
und natürliche Güte. Die Tatsache der Schöpfung ist ihr wesentlich.

Sie ist religiöser Optimismus nnd Pelagius hat recht.
Aber sie tritt, gerade aus Trotz gegen einen knechtenden Gott, noch
öfter in irreligiöser Gestalt auf. Dann wird sie titanischer
Libertinismus. Jn Nietzsches Botschaft vom Uebermenfchen wird diese

Irréligion selbst wieder Religion.
Wer hat nun recht? Beide! Wenn wir die Bibel fragen,

so zeigt sich darin freilich zunächst der Unterschied, daß im Alten
Testament mehr die Abhängigkeit, im Neuen mehr die Freiheit des

Menschen gegenüber Gott betont wird, daß der Mensch dort mehr
Knecht, hier mehr Sohn ist.') Aber im Alten wie im Neuen Bund
sind doch beide Momente stets innig vereinigt. Der Mensch wird
nur in der Abhängigkeit von Gott frei, aber er ist auch nur in der
Freiheit abhängig; deun er kann nur als Freier, nicht als „Stein
vder Klotz", wie die protestantische Orthodoxie ihn in feinem
Verhältnis zu Gott auffaßte, dieses Verhältnis verstehen. Er ist beides:
ganz und gar abhängig und zugleich ganz und gar frei. Das ist
eine der Grund-Antinomien-), die sich durch die Bibel, wie durch die
Wirklichkeit ziehen. Nur wer sie als svlche stehen läßt, versteht die
Bibel und die Wirklichkeit, versteht Gott und den Menschen. Der
Mensch kann nur in der Abhängigkeit von Gott schaffen, aber diese

Abhängigkeit ist seine Freiheit. Er kann schaffen. Er ist frei. Sein
Tun hat für ihn, für das Reich Gottes, ja — recht verstanden —
für Gott selbst, entscheidende Bedeutung. Er ist Mitarbeiter.
Gott selbst will, daß er Sohn sei.^) Gott sehnt sich darnach, ihm
Kompetenz zu geben. Er ist freilich gefallen, ist „arg", aber er
bleibt auch im Abfall Gottes Geschöpf und Kind und ist durch Christus

>> Vgl. Römer 8, 14-17.
2) Antinomie: scheinbarer Widerspruch.

Jn einer ganzen Reihe von Stellen des Neuen Testamentes werden die
Menschen, im besonderen die Jünger Christi, Söhne und Töchter Gottes genannt,
(Vgl. Maltd, 5, 9 und 4S; Luk. 6. 35; 2, Kor. «, 18; Röm. 8, 14 uud 19. 9.
2«; Hebr. 12, 5—8; Offbg. Joh. 21. 7. Es ist bezeichnend für die Art, wie die
Reformation das Evangelium verkürzt, wenn Luther an diesen Stellen für „Sohn"
fast durchgehends „Kind" setzt!



— 257 —

erlöst. Der Pessimismus ist so unbiblisch wie der Optimismus. Der
Mensch allein ist und kann freilich nichts Gutes, aber Gott im Menschen
ist das große Wunder und wer daran glaubt, erlebt Wunder. Die
Ehre Gottes aber liegt geradezu in der Ehre des Menschen. Wer
den Menschen ehrt, und zwar vor allem in seiner weltlich unscheinbaren

Gestalt, in der „Witwe, der Waise und im Fremdling", im
geringsten der Brüder, der ehrt Gott.

Das ist auch Blumhardts Weise. Nirgends eine optimistische
Einschätzung des Menschen, aber auch nirgeuds eine pessimistische.
Nichts wird Gott genommen um des Menschen willen, aber auch
nichts dem Menschen um Gottes willen. Vielmehr ist das
Verhältnis so: je mehr Gvtt zu Ehren kommt, desto mehr der Mensch,
und je mehr der Mensch, desto mehr Gott. Auch hier dringt die

Grundwahrheit von der Menschwerdung Gottes durch. Es liegt ihnen
aber im Gegensatz zu der pessimistisch-pharisäischen Versuchung des
pietistischen Christentums, mit dem sie es vorwiegend zu tun haben,
vvr allem daran, die andere Seite hervorzuheben: des Menschen Ehre,
Freiheit und Herrlichkeit, seine Schöpfung und Erlösung. Und nun
ist zu beachten, daß ste das gerade darum tun, weil Gott ihnen
so lebendig und wirklich ist. Die Religion und Theologie
müssen Gott einen byzantinischen Hofdienst erweisen, weil Gott ihnen
zu wenig real ist, aber sür Blumhardt ist er, wie für Jesus, so real,
so allein wirklich, daß der Mensch gerade in seiner Freiheit seine Ehre
verkündigt. Denn diese Freiheit des Menschen ist ja die Freiheit
Gottes!

Damit ist auch die Sehnsucht nach dem Uebermenschen
gestillt. Diese Sehnsucht hat ja, wie der ganze Freiheitsdrang des

Menschen, ihr gutes Recht. Sie stammt aus seiner göttlichen Mitgift.
Jn falschen Formen bricht sie hervor, wenn sie in den wahren nicht
zu ihrem Rechte kommt; sie erscheint als Botschaft des Antichrist, wo
man die Freiheit Christi vergessen hat. Sv erklärt sich uns denn Nietzsche
als Mahner an vergessene Wahrheit des Reiches Gottes. Hier äst in
Reinheit und Kraft enthalten, was dort mit Irrtum vermischt und
ein bloßer Traum ist. Der Uebermensch ist eine Verheißung des

Reiches Gottes; der Gottesmensch ist seine Erfüllung. Aber Blumhardt

ist mehr als Nietzsche.

Der Mensch ist S o h n. Nie seit den Tagen des Neuen
Testamentes ist diese Wahrheit so wunderbar kühn und hoch und doch so

göttlich rein ausgestrahlt, wie in Blumhardts Wesen und Lehren Das
Christentum hat in dem Maße, als es vom lebendigen Gott und
seinem Christus abrückte, diese Wahrheit verlassen, wie so manch
andere. Sie war ihm zu groß. Aber auch hier, wie überall, trat
an die Stelle des Echten ein Ersatz. Es kam eben auf christlicher
Seite jene pharisäische Mischung von Demut und Hvchmut und aus
weltlicher jene titanische falsche Freiheit. Beide werden erlöst, wenn
die Wahrheit des Menschen als des Sohnes wieder aufstrahlt. Der



— 258

Menìch ist Sohn. Er ist dem Vater weseusverwandt. Er gehört
zu Gott. Es lebt in ihm die göttliche Schöpfung. Er ist felbst
Schöpfer. Dcnn er soll, mit Gott verbunden, als sein Mitarbeiter
und Mitkämpfer, das Werk Gottes fortführen und vollenden. Darum
ist die Welt nicht fertig. Anch der Mensch soll Schöpferarbeit uud
Schöpferfreude genießen. Es ist noch nicht alles entschieden; die
Schlachten Gottes sind noch nicht alle geschlagen; es wird auf den
Menschen gewartet, mit ihm gerechnet; sein Tun ist entscheidend
wichtig; das Loos der Schöpfung ist in seiner Hand.

Noch mehr: im Menschen will Gott sich offenbaren; er will
Mensch werden. Nicht die Natur in ihrer Gewalt und Pracht und
Größe, nicht die Geisterwelt mit ihrem geheimnisvollen Glanz, soll
Gvtt endgiltig kund tun, svll seine Trägerin sein, svndern dcr Mensch.
Sv sind Gott uud Mensch aufeinander angelegt. Darum freilich soll
der Mensch zu Gvtt empvrstreben, ja, er kann nicht anders, als
irgendwie Gott suchen; er tut es auch in seinen Verirrungen, in
seinen dämonischen Verkehrtheiten nnd darin erst recht. Aber sein
Ziel ist göttliches Wesen und Sein, ist die Vollkommenheit des Vaters.

Das Wesen des Vaters aber ist die Liebe. Die Vollkommenheit

ist in erster Linie gemeint als die der Liebe.') Der Mensch ist
gerade als Sohn Gottes auch Bruder des Menschen. Auch hier
verbindet sich im Reich Gottes, was sonst fast immer getrennt ist. Wo
man die Freiheit dcs Sohnes betont, da pflegt man im Titauentum
die Liebe zn verachten, wird Herrenmensch, wo man aber die Liebe
des Bruders fordert, da vergißt man leicht die Freiheit. Beides aber
gehört in der Wurzel zusammen. Sohnschaft ist Bruderschaft und
nur Bruderschaft Sohnschaft; Freiheit ist Liebe und nur iu der Liebe
gibt es Freiheit, aber auch umgekehrt: nur in der Sohnschaft gibt
cs rechte Bruderschaft und nnr in der Freiheit wirkliche Liebe. Die
Wurzel der Liebe ist, daß sie den Menschen in Gott sieht, für Gott
in Anspruch nimmt, zu jedem Menschen spricht: „Du bist Gottes,
meines Vaters." Zu jedem Menschen, namentlich aber zu dem,
worin das Menschentum am meisten verloren zu sein scheint, wo es
der natürliche Mensch am wenigsten sieht: zum Geringen, Schwachen,
Armen, Verachteten. Kranken, Bösen. Das ist die Liebe, die mit dem
Glauben verbündete, daß sie gerade hier Gvtt behanptet, Gott die

Ehre gibt, das der Sinn des Wortes vom Geringsten dcr Brüder,
worin uns Gott begegnet. Die Liebe Gottes im Sohn und Bruder
hebt alle Schranke» auf. Es gibt vor ihr keinen Unterschied inehr
vvn Arm und Reich, Fromm und Uufromm, Gerecht nnd Ungerecht,
Gut und Böse; es gilt Gott allein nnd seine Heiligkeit im Menschen,
seinem Kinde. Diese Grundwahrheit des Evangeliums Christi ist in
keinem fo gewaltig und leidenschaftlich erschienen, auch uicht in
Franziskus, nicht in Pestalozzi, nicht in Wichern, nicht in Booth, wie in

') Vgl. den Zusammenhang von Match, 5, 48 mit dem vorhergehenden
Abschnitt I



— 259 —

Blumhardt. Sie verbindet hier den Zug zum Geringsten der Brüder
mit der Behauptung des Adels der Sohnschaft so, wie sie nnr in
Jesus selbst verbunden waren.

Sohn und Bruder, Freiheit und Liebe! Der Sohn ist srei,

ganz frei. Er Hut die Freiheit Gottes selbst. Er ist Herr. Ihn
bindet kein äußeres Gesetz. Er steht über allen Sitten und Institutionen

der Menschen. Er ist an keine Menschen gebunden. Er ist
nur von Gott abhängig; das heißt ja, ganz er selbst sein, Sohn sein.
Aber das heißt ja auch, Gott in allem sehen, in allem behaupten, in
allem heiligen, für Gott in allem eintreten, arbeiten, leiden, Gott in
allem dienen, allem verpflichtet, für alles verantwortlich scin, Last,
Krankheit, Schuld trageu — heißt lieben wie Christus geliebt hat und
darin frei sein, weil nur an Gvtt gebuudcn, frei vom Selbst, frei
vom Hochmut, frei vom Haß, srei vvn Herrschsucht, kurz, frei von
Ketten, grvß und weit wie Gvtt. O rätselhafte Verbindung von Svhn
und Bruder, von Gott und Menfch! O Meer der Wunder ohne Ende!

So tritt in Christus dcr erlöste Mensch hervor. Dazu soll
der Mensch nvch einmal ganz befreit und vollendet werden. So ist
er von Blumhardt geschallt worden und in Blumhardt erschienen als
Sohn und Bruder, als König und Knecht, als Gottes Glanz in menschlicher

Demut.

»lumdakat-lllstte.

Die Verbundenheit Gottes und des Menschen. Ich habe

inimer erfahren: wer ein Feind des Menschen ist, ist auch ein Feind Gottes. Wer
in den Menschen das Gute nicht anerkennen will, der erkennt auch Gott nicht an-
Wcr Menschen richtet, wer Menschen verdammt, wcr von Menschen nichts mehr

hält, und wenn sie ihm als die Geringsten erscheinen, der ist auch von Gott
getrennt, mag es nun bei ihm sein, wie es will.

Menschen, nicht Christen, Sei ein Mensch unter Menschen, kein

„Christ" mehr,

Wirsindhcute am Menschen. Wir sind heute am Menschen

Aus dem Menschlichen, aus dem natürlich Menschlichen, auch aus dem frommen
Menschlichen, aus dem religiös Menschlichen, kommen uns die schwersten Bedenken,
die dichteste Finsternis oft Redet mir nichts von Teufeln und Dämonen, das

sind Kleinigkeiten. Aber wie soll es unter den jetzt vor mir auftauchenden Menschen

werden? Da taucht der Mensch auf, die Bibel sagt: „Der Mensch der Sünde".
Da taucht im Menschen der Sünde der leibhaftige, in Fleisch und Blut erscheinende

Antichrist auf. Heute taucht alles wic aus Meeresgrund auf an die Oberfläche,
und wir sehen es und staunen, und wissen erst jetzt recht, was doch alles noch

geschehen muß, daß dieser Klumpen ins Licht kommen kann. Wie kann diese

Finsternis überwunden werden? Ja, meine Lieben, bloß durch das, daß wir es

geduldig an uns kommen lassen. Danken wir Gott, daß so vieles an uns kommt

heute... Ein viel weiteres, lichtvolleres, kraftvolleres und viel mehr auch ins
Uebel hineingestelltes Volk brauchen wir heute Wir wollen es auf uns nehmen,

rechtschaffen, ganz tüchtig und stark, und wollen sagen: Alles ist bei uns von



— 260 —

Gott. Es muß gearbeitet werden, es muß bis ans Lebensende gehen, es muß den

letzten Blutstropfen schließlich in den Kampf hineinziehen. Es darf, je vollkommener

wir werden als Diener Gottes, in der ganzen Welt keine einzige Finsternis geben,

und keine einzige Abirrung und Sünde, die uns nicht berührt. 1911,

Wir wollen Menfchen werden! Alle meine Freunde, alle, die mich

hören: wir wollen Menschen werden! Die Menschen, nicht die Christen, die

Menschen! Nicht die Katholiken, nicht die Protestanten — die Menschen! Nicht
die Konservativen, nicht die Liberalen, noch die Sozialisten — die Menschen! Nicht
die Franzosen, nicht die Deutschen, nicht die Chinesen — die Menschen sind cs!
Jesus ist als Mensch das Licht der Welt geworden und Menschen will er haben,

Menschen frei in Gott, Untertan unter Jesus Christus, den König, der der erste

rechte Mcnsch ist. und Untertan unter der Liebc Gottes, in der Liebe, die uns geliebt

hat, daß wir Menschen werden, wahre Menschen Das tut uns hauptsächlich

not; dann können wir offene Augen haben für die Ziele des Reiches Gottes,

Die Entmenschung und die neue Menschwerdung. Die
Entmenschung war das Unglück der Welt; cs fehlte der Mensch und das ist heute

noch das Unglück, Nur haben wir das Glück, zu wissen: Einer ist da, in dem ist

die Welt wieder Gottes, und alles Erschaffene ist in ihm ins Licht der Schöpfung
hinein gestellt. Wer hat mit Jesus etwas zu fürchten? Es schwindet Not und
Verderben, Nacht und Tod, und wo er hinkommt, werden die Menschen befreit.
Kranke werden gesund, Arme werden reich, Törichte werden klug und preisen Gott
als die wieder Auferstandenen, Ein Mcnsch ist wieder da und die Schöpfung atmet
und leuchtet wieder auf

Vor lauter Aftermenschen sieht man den Menschen nicht; dieses Afterwesen

kommt vorderhand in der Menschheit zur Geltung. Falsche Menschen meinen,
sie seien Menschen und darum werden sie auch unglücklich, weil sie falsche Menschen

sind mit falschem Geist und falschen Trieben.
Lasset heute in unserer Gemeinde Menschen werden, so ist das Paradies da;

aber rechte Menschen müssen es sein. Ein solcher rechter Mensch ist Jesus
gewesen und als solcher wird cr geschmäht und gekreuzigt, weil er seiner Zeit mit dem

Afterwesen nichts zu tun haben wollte.
Die Ausdehnung des Menschen. Der Mensch auf Erden steht sozusagen

in der Mitte, außer dem ist im Himmel der Mensch und unter der Erde der

Mensch — der Mensch. Wenig Menschen wissen, wie ausgedehnt der Mensch ist.

Der Mensch, die Erde und Christus. Nun hat die Erde ihr
Leben, aber auch ihr Bewußtsein; letzteres ist der Mensch. Das Bewußtsein der

Erde ist der Mensch und die Erde ist trotz all ihrer Herrlichkeit ein schwarzer
Punkt, trotz alles Sonnenglanzes und alles Mondlichtes und aller Sternenpracht
und aller lichtgrünen Farbe der Erde in Gras und Wäldern — trotz allem ein
schwarzer Punkt, wenn das Bewußtein der Erde die Wahrheit nicht weiß, d, h,

wenn der Sohn Gottes nicht erkannt wird. Der Mensch muß ihn erkennen, das
Bewußtsein der Erde muß von ihm erfüllt sein.

Der Grund des Glaubens an die Menschen, Ja, wenn ich

die Menschen ansehen wollte, was sie wert sind, da müßte ich verzagen. Da gäbe
ich aber auch sofort jeden Glauben an Gott und Christus auf; denn ich weiß auch,

was wir frommen Leute sind. Wir sind in unserem Frömmigkeitswesen gerade so



- 261 —

verkehrt. Und wenn ich auf Gott hoffe, so hoffe ich auf den Gott, der in dem

verkehrtesten Menschen etwas Edles begründen kann,

S elb st g efü h l. Ich habe viel weniger Angst vor dem Selbstgefühl als
vor der Selbstverachtung, Stolze Kerle habe ich bald, die kann ich ^unterschlagen;
aber so Waschlappen, die immer an sich verzagen und immer n'unterfallen und
immer wieder in den Dreck fallen — das ist schwer!

^«blesse oblige. Wir sind einmal die Herren; wir sind einmal
berufen, in Christus Gott zu dienen. Für Gott sind wir da, im Himmel, auf
Erden und unter der Erde. Wir dürfen uns keine Sünde gefallen lassen, die uns
degradiert, wir sind zu groß dazu. Wir können keine Sünde und keinen Tod
brauchen; wir müssen ganz Seine Leute sein, sonst werden wir ewig unselig sein.

Des Menschen Größe, Wir sind größer als Himmel und Erde.

Der Uebermensch. Habt ihrs auch schon verspürt: was ihr binden
werdet auf Erden, das gilt beim Vater im Himmel?" Ja, das gilt; wenn ein

Mensch ein Sohn Jesu Christi, Söhne des lebendigen Gottes, da sind, dann heißts

auf Erden: Gott und der Mensch sind Eins geworden.

Der Wert Gottes im Geringen. Die Arbeit für das Reich

Gottes muß unter zwei Gesetzen stehen. Erstens: Du darfst auf niemand mehr
böse sein; denn das Reich Gottes ist die Liebe zu allen Menschen, Du darfst also

niemand gering schätzen, namentlich Geringe nicht; ja, Du bist ein elender Tropf,
wenn Du einen der Geringen ärgerst und verachtest, gering schätzest, tust, als ob

er nichts wert wäre. Wir müssen also immer die Werte Gottes im Auge haben;
die Pfennige möchte ich sagen, die zum Kapital Gottes gehören, die liegen im
Menschen selbst. Als Mensch bist Du ein Wert Gottes; darum ist der Wert
in Dir um kein Haar größer, als der Wert in irgend einem Kleinen und Geringen,
vielleicht in einem Handwerksburschen; der Wert Gottes in irgend einem Kleinen,
Geringen, in einem verachteten Menschen, muß ins Auge gefaßt werden und den

müssen wir hüten schützen. Das Zweite ist, daß wir Knechte bleiben!
Knechte wollen wir sein, Herren wollen wir niemals werden; Knechte wollen wir
sein unter Gottes Hand — aber damit ich nicht mißverstanden werde: Menschenknechte

werden wir nie! Wenn ich Gott diene, so wird mir Gott beistehen und die

Menschen müssen sich mir beugen; ich werde nicht nagelsgroß gegen irgendwelchen
Menschen nachgeben; und wenn Weltreiche und Menschenreiche sich auftürmen, daß

man meint, sie werden Himmcl und Erde stürzen, so werde ich stehen wie ein Fels
im Meer. Ich halte zu Gott, ich bin sein Knecht und alle müssen zuschanden werden

an mir, weil ich Gott diene.

Die menschliche Freiheit, die sogar Gott hemmt. Aus den

Nöten zu erretten, ist dem lieben Gott nicht immer so leicht, wie es viele Menschen

meinen, der liebe Gott dürfe ja nur einen Finger rühren, dann wäre ihnen
geholfen Solange die Erde und insbesondere unser menschliches Leben auf
Erden nach vielen Seiten gar nicht unter seiner Herrschaft steht, eine Menge Menschen

tun, was sie wollen und ihres freien Wesens gebrauchen, um den Willen
Gottes zu zerstören, so kann natürlich der liebe Gott nicht ohne weiteres aus'irdischen

Nöten helfen; denn das liefe oft gerade gegen Ihn selbst und zerstörte Sein
eigenes Wesen,



— 262 —

Gott braucht nicht Gewalt, Weil alles, was wir da bitten.') uns zu Gute
kommen soll, legt Gott nicht Hand an, daß Sein Name geheiligt werde, Sein Reich

komme, Sein Wille geschehe, wenn nicht zugleich das Alles den Menschen ein

Anliegen ist, oder wir es nicht wichtig genug finden, daß Sein Name etwas gelte auf
der Welt, daß alle Kreatur in ein Gottcsreich zusammengeschlossen werde, daß überall
aller Wille, der nicht von Gott ausgeht, und so viel Meisterschaft auf Erdeu ausübt,
aufhöre. Da läßt Gott es so gehen, wie es geht und wie es die Menschen wollen; gibt es

doch unzählige Menschen, dte nicht nach dem Namen Gottes fragen, und um nichts

auf Gott bezügliches sich kümmern. Wieder andere wollen alles lieber, als in einem

Gottesreich eingesammelt zu werden, und wie viele gibt's, die durchaus nur ihren
Willen kennen, oder nur vom Willen der Finsternis sich leiten lassen I Da will
aber Gott nicht Gewalt brauchen, und die Kreaturen zu dem zwingen, was ihr Heil
wäre. Sie sollen dann auch das haben, was dabei herauskommt, sollen haben
alles das viele Elend, in welches sie sich ohne Gott, und getrennt von Gott, und
wider Gott stehend, gestürzt haben, Bl. Vater.

Keine Schwächlinge! Ich bin ein Gotteskind und stehe und falle
durch mich selbst. Eine Gemeinschaft von Schwächlingen, die der Pfarrer immer

am Schlafflttchen hat, können wir nicht brauchen. Stark will Gott die Menschen

haben, die sagen, sie gehören zu ihm.
Geborene, Gotteskinder. Ich möchte, es gäb ein bischen mehr

geborene Gotteskinder.

DieKrusteweg! O liebe Freunde und Freundinnen, kämpfet darum,
daß wir es wegkriegen, die häßliche Kruste, die den Menschen verdeckt.

Da sehen wir, was der Mensch ist: Wir dürfen niemand verachten; sie sind

Alle wie in Kapseln eingeschlossen, mit rauher, häßlicher Schale, wie eine Raupenpuppe,

Wenn die Schale bricht und der Mensch herauskommt, dann ist es eine

wunderbar herrliche Gottesschöpfung, welche an einem einzigen Menschen sich so

darstellt, daß die ganze Welt dadurch erleuchtet werden kann.

Respekt vor dem Elend. Wer Respekt vor dem Elend hat, der ist

fromm.
Die Sympathie Gottes. Wer irgend erniedrigt und betrübt ift, hat

die Sympathie Gottes. Ich möchte fast sagen: der liebe Gott sieht die Sünden
nimmer an vor lauter Elend und sein Herz wallt auf gegen die niedrigen, in der

Welt übel zugerichteten Menschen Alle Elenden sollten durch ihr Elend in eine

Verknüpfung mit Gott kommen So sollten die Elenden stehen, dann würden
sie bald viel Freundlichkeit erfahren und das Elend würde sich als ein Gottesfeind
und Menschenfeind unterscheiden von Gott und Mensch. Dann würde das Elend
ein Drittes, das man aus dem Haus hinausschiebt.

Jesus und der Mensch. Der Heiland hat zwei Seiten, die ihn grandios

machen. Die eine. Seite ist die, daß er die Menschen als die Seinen
anerkennt, daß er in ihnen sein Eigentum sieht und auch mit ihnen verkehren kann,

daß von ihm aus augenblicklich eine Beziehung entsteht zu den Menschen, mit denen

er sich einläßt. Er hat zweitens eine solche Art, daß auch die Menschen ihn
verstehen und also auch eine Beziehung von den Menschen zu ihm leicht hergestellt

wird. Etwas läßt sich nicht verdecken: es mag ein Mensch noch so schlecht sein nach

In den drei ersten Bitten des Unservaters.



— 263 —

außen und noch so verkommen — begegnet er dem Heiland, so spürt er: „Der
mich ja!" und lebt auf und sieht ihm gleichsam ins Herz hinein und da wird ein
Gemeinschaft'und da wird nach gar nichts gefragt.

Das ist großartig. Wir haben nie in den Worten Jesu die Bemerku

daß er die Menschen, denen er gerade ins Gesicht schauen kann und die ihm
gerade ins Gesicht schauen, je gefragt hatte: „Was bist du eigentlich für ein Kerl?"
Er fordert nie ein Zeugnis. Das Zeugnismachen ist Menschenmode. Lump hin,
Lump her! Die Wucht des Guten in Jesus traut auf das Gute in den Menschen

und ignoriert das Böse ganz und gar; es wird gar nicht mehr besprochen.

Deswegen hören wir den Heiland mit seinen Jüngern nie schulmeisterlich

reden; er tut, als wären ste wie er und bedauert sie nur, daß sie so dumm und

kleingläubig sind. Wir sind kleingläubig im bösen Gewissen; schau den >

Menschen nicht so viel an, mach im Neuen fort.
Keine Waschlappen! Man mnß nicht das „Ich" zerbrechen, < i

willensstarke Persönlichkeit will ich sein. Das Unrechte laß ich zerbrechen, '

meinen Willen laß ich nicht zerbrechen; meinen Charakter brauche ich. Ich kann

mich richten lassen, aber nicht zu irgend einem Waschlappen machen lassen. Di
Fähigkeit meines Charakters, etwas zu wollen, lasse ich mir nicht zerbrechen. Ein
gewisse christliche Predigt von Demut und Selbstvernichtung ist ganz falsch; m an

darf nicht den ganzen Tag heulen und auf dem Bodcn liegen. Nicht so empfind
same und schwermütige Molltöne, ein starker Charakter soll unser Leben sein.

Kein Sündendusel! Es ist ein allgemeiner Sündendusel da: ma i

wirft sich in den Dreck und bleibt darin liegen; man bemüht sich, das Bewußisei n

zu haben: es ist an dir vom Kopf bis zum Fuß kein bisfe Gutes, Aber das i st

unpraktisch, weil man dann gar keine Schwungkraft mehr behält. Das ist wie ei n

ungeschickter Doktor, der dem Kranken allen Mut nimmt. s

Keine Kopfhänger! Jesus will nicht, daß wir Kopfhänger sind; e

will fröhliche Leute. Er sagt uns ja: Werdet wie die Kinder! Die Kinder sind uns
ja darum so lieb, weil sie fo fröhlich und getrost sind, fo voll Hoffnung für do.5

Gute in der Welt. Das Himmelreich braucht freudige Kinder, Wir müssen ihm
entgegenkommen, mit ganzer Lust.

Priester und Könige! Wir sollen Priester sein, d. h. wir, die wir
fest geworden sind in der Gnade, sollen für die Andern auch fest hinstehen und für
sie und für die ganze Welt beten, damit noch die ganze Welt erfüllt werde von d>r

Ehre und Gewalt und Gnade Gottes. Wenn wir in diesem priesterlichen S inne
fest sind, so tragen wir auch königliche Gewalt, daß wir mithelfen können, daß d ie

Mächte dcr Finsternis in der Welt noch überwunden werden Nicht für dich

selbst sollst Du Priester sein, sondern für deine Mitwelt, die soll dir zu Heizen
gehen und wo Du da etwas vom Elend der Welt und vom Tod der Welt siehst,

da sollst Du dagegen protestieren und sagen: Das darf nicht sein, das m uß

auch noch aufhören, weil Jesus lebt.

Die Freiheit der Kinder Gottes. Jesus ist das Licht, weil er

nirgends anklebt, immer frei und unabhängig ift. Wir sind wie die Kletten. Jn
Allem bleiben wir hängen, in den Verhältnissen, Freundschaften. Wir sollten
unterscheiden zwischen Wichtigem und Unwichtigem und am Unwichtigen nicht

hängen bleiben. Zum Beispiel wenn man einmal Geld verliert, es nicht so schwer nehmen.



— 264 —

Aber das Wichtige, das was Ich bin, das festhalten; lieber sterben, als das
hergeben, was man als Mensch ist. Selig sind die Ledigen, Lernen wir frei sein

im Unwichtigen, fest im Wichtigen, so werden wir Licht. Nicht an Erlebnissen
hängen bleiben und in Freundschaften frei sein.

Des Menschen Majestät. Das eigentliche Wesen des Menschcn ist
noch nicht erschienen. Kaum, daß er kür sich selber etwas Leben hat, geschweige

denn für Andere, Und doch wartet die ganze Natur darauf, daß wir ihr sind,

was Gott dem Menschen. Es sollte heißen: Wo der Mensch hinkommt, lebt alles
auf. Aber wir verlieren unsre Majestät.

Gott und das Herz. Wider des Herzens edlem Verlangen regiert
Gott nicht.

Keine Unterscheidung von Frommen und Unfrommen. Das
ganze Wort Christi geht verloren mit der ewigen Unterschiedmacherei zwischen

Frommen und Unfrommen, Wo hat das der Heiland getan?

Nicht bekehren! Das Schlimmste ist, wenn wir Christen immer die

Leute anders machen wollen. Wo hat uns der liebe Gott gesagt, daß wir sollten
die Leute bekehren? Das ist nirgends gesagt. Die Leute können sich nicht
gleich bessern, wenn wir es wollen. Die Bekehrung läuft nicht nach unserem
Willen, sondern nach Gottes Willen.

Unkrautund Same. Meine Lieben, Ihr dürft niemals das Unkraut
als Menschen ansehen. Das Unkraut, das schließlich als Bündlein abgelesen wird,
das ist nicht der Mensch selber. Wir würden einen großen Fehler machen, wenn
wir sagen würden: Die Menschen sind Unkraut und die andern Menschen sind

Weizen. Nein, o nein! Seht, was wir so als Böses, auch als Verbrecherisches,

als Sündliches an den Menschen sehen — ach, die Spuren von allem tragen wir
Alle auch, selbst wcnn wir schon Gottes Kinder uns nennen dürfen, an unserm
Leib und in unsrer Seele. Wer will in die Tiefe des menschlichen Wesens

schauen? Dort drin sind wir uns Alle gleich. Aber an der Oberfläche, im
äußern Umfang des Lebens, da treten die Gesetzwidrigkeiten hervor, oft auch

nur die Gesetzwidrigkeiten gegen menschliche Gesetze, nicht gegen göttliche; da dringt
niedriges, verbrecherisches Wesen hervor und ist die Frucht des Unkrautes, das aus
manchem Weizenkorn und aus manchem Weizenstengel sich herauswindet, sodaß oft
ein edelster Mensch zum Uebeltäter wird. Ich wage zu behaupten, ich wage es vor
Gott zu sagen: Hüten wir uns vor dem bösen Unterschied; auch wenn wir schlagen

müssen — aber um Gotteswillen nicht verdammen! Um Gotteswillen dieses alte

Unkraut, das um die Christenheit herum sich geschlungen hat, dieses Unkraut nicht

im Menschen sehen! Die armen Menschen, sie sind umflochten. Habt ihr auch

schon im Acker die Winden gesehen? Man kann sie oft kaum ausrotten; sie

umschlingen die feinsten Pflänzchen und erdrücken sie. So geht es vielen Menschen.

Es ist irgendwo ein Samen in ihre Nähe gekommen und nun wächst dieses

Unmenschliche und Unnatürliche. Das wächft um sie herum, das dringt in ihre
Gefühle hinein, es beeinflußt ihren Willen. Oft sind sie wie betäubt und kommen

sich wie Narren vor in ihren Handlungen, und doch, sie werden wie vergewaltigt
und sind vor uns „die Sünder", Und wenn wir es recht überlegen, die Spuren
dieses Samens, der da aufgeht, die finden auch wir in unserem eigenen Leben,

Darum bei allem was wir tun müssen, um die Ordnung der menschlichen Gesell-



—, 265 —

schuft aufrecht zu erhalten, die doch der größte Segen ist trotz allem, was wir
menschlich unterscheiden müssen zwischen rechtschaffen und unrechtschaffen, geht
nicht weiter in eurem Urteil! Du wolltest bis in die Ewigkeit hinein verdammen;
Du wolltest in das Werk Gottes hinein greifen! So willst Du die Ewigkeit
entscheiden, o Mensch?

Wir sind Gottes Kinder, Das ist das Evangelium, das uns Christus
gebracht: daß wir Gottes Kinder sind. Aber leider haben wirs nur erst in
Hoffnung; es ist nicht zu unseres Herzens Grund gedrungen, daß wir Gottes
Kinder sind. Wir meinen immer, wir müßten es erst werden, nnd seien es nicht,
weil wir noch Fehler an uns haben. Und wir haben Angst,

Aber wic ein Baum Baum bleibt, ob er auch wenig Frucht bringt, und

verkrüppelt ist, weil er auf unfruchtbarem Boden steht, so sind wir dennoch Kinder,
wenn auch das Gotteskind in uns nicht wachsen kann, weil wir auf falschem Boden
stehen. Wir suchen den Boden, auf dem das Gotteskind gedeihen foll, indem wir der

Tugend nachjagen und heilig werden wollen. Aber ob dabei das Gotteskind wächst?

Und sich regen kann? Gott kann nur leben auf dem Boden, den Jesus bringt.
Und dieser Boden ist eine neue Erde und ein neuer Himmel, ein Boden der

Gerechtigkeit, Darum gilt es zu kämpfen; dieses Neue gilt es zu gewinnen für die

ganze Welt.

Das Gute der Grund des Menschen. Jesus will uns als Kinder
Gottes in der Welt wissen, Gott soll nicht nur so außer uns sein, Jesus ist
nicht gekommen, uns über Gott aufzuklären. Er setzt voraus, daß der Mensch in
seiner eigenen Brust sich Gottes bewußt ist, Jesus hat ein ungeheures Vertrauen,
daß das Gute in den Menschen der innerste Grund ihres Wesens ist und siegen

muß. Und die Menschen beweisen das in ihrem Streben nach Vollkommenheit.
Das Schlechte, das Verlogene soll weg, denn im Grunde sind wir nicht schlecht,

nicht verlogen. Aber das hat die Christenheit vergessen, sie meint, man könne erst

in einer andern Welt gut werden.

Gemeinschaft. Wir müssen eine Gemeinschaft haben. Die individuelle

Ausbildung ist ja auch bedeutsam, besonders auf dem Boden des Christentums, aber

man braucht eine Gemeinschaft, Und diese Gemeinschaft soll aufgebaut werden auf
die Treue derer, die dazu gehören, zu den Geboten Gottes. Ihr sollet die

Gebote Gottes halten, ihr sollet alles an der Person Christi ablauschen, was ihr
zu tun habt; dann brauchet ihr keinen Lehrer mehr. Aber innerhalb der Gemeinschaft

kann es allein sein. Einer ganz für sich allein, dann hat er es schwer und
es wird ihm kaum gelingen,

Glaube keines, daß es allein selig werden könne! Du hast Beruf auf Erden
in der Gemeinde Jesu Christi; wir hängen zusammen und leidet ein Glied, so leidet
das andere auch. Wir müssen einander spüren im heiligen Geist, daß wir ebenso

einander dienen können, als uns einander bedienen lassen. Ebenso, wie dich Gott
in seiner Gemeinschaft herausfordert, daß du den Andern dienst, so oft es

Gelegenheit gibt, ebenso fordert er von dir wieder an einer andern Stelle, daß Du
Dir dienen lassest, damit Du wissest, Du seiest nichts, Gott aber alles, und lernst
den Andern höher achten, als Dich selbst, ob er gar Dir wohl oft gering
vorkommt, als Du Dir vorkommen magst.



— 266 —

Es musz vor allem die Frucht der Gemeinschaft mit Gott und
untereinander sein, daß alle Sünde aufgedeckt wird. Die Gemeinschaft ist dazu da,

daß die Sünde bekämpft werde, Dazu muß unsere Sünde aufgedeckt werden

und wir müssen immer bereit sein, uns sagen zu lassen, wo unsere Sünde steckt!

Manches kann ein Mensch zwingen durch Glauben, für sich allein,
Aber namentlich in schweren Sachen genügt kein Mensch für sich. Sehet, ihr Lieben,
auch ich bin gar nichts für mich, ich bin nur etwas durch eine Gemeinschaft, Fehlen
die Seelen, die mit verstehen, so bin ich nichts, Es ist niemand für sich da

im Reich Gottes; wer durch Gottes Gnade etwas ist, ists für Andere und init
Andern und je mehr die Vielen Gemeinschaft haben, desto mehr können einzelne

Werkzeuge in Kraft kommen.

Menschliche und göttliche Gemeinschaft Alle Verbindungen in
der menschlichen Gesellschaft, sei es unter Heiden, sei es unter Christen, sind

Gefängnisse, insofern Menschen sich an Menschen binde» ; da verflicht sich ein Mensch

in den andern Menschcn hinein, und schließlich gibt es eine menschliche Vereinigung,
und einer zerrt am Andern, nach seinem Vergnügen. Von dieser Gefahr ist leider
auch dasjenige nicht frei geblieben oder verschont geblieben, was wir Kirche nennen
im Allgemeinen und was unter dem Losungswort „Kirche" einzelne Sekten und
Parteien geworden sind, aus denen die sogenannte Christenheit besteht. Da hat
immer Einer ein böses Gewissen vor dem Andern; Einer geniert sich vor den.

Andern; man geht in den Wegen der Menschen, mit denen man sich verbunden

hat. Bald kommt auch die Angst dazu: denn da ist irgend ein hervorragender
Geist, mit dem mans uicht verderben will, und so beugt und duckt man sich auf der

Straße und in der Kirche, und vielleicht hintenherum ist Einem die ganze
Geschichte sehr unangenehm. Dabei ist vielfach zu sehen, daß eine Art Flucht entsteht;
denn lang hält es der Mensch doch nicht ans, er kommt ganz herunter in dcr

menschlichen Gesellschaft.

Meine lieben Freunde, Ihr seit geschaffen nach Gottes Ebenbild und nicht
nach Menschenbildern, es gibt kein Menschenbild, dem Du Dich ähnlich machen

kannst; es gibt nur Gott, den Vater, dem Du ähnlich werden kannst. Es ist ein

Ding der Unmöglichkeit, daß Du Dich auf die Dauer in Menschliches und
Vergängliches verlieben kannst oder dich abhängig machen kannst auf die Dauer von
Menschlichem; Du mußt immer merken, daß Du dann Schaden an Deiner Seele

nimmst und wer will Dir den ersetzen?

So steht es, meine lieben Freunde, daß es einen neuen Bund gibt, einen

Bund, in welchem wir Alle Ebenbilder Gottes werden wollen; nicht einen Bund,
in welchem wir diese oder jene Gesetze machen und in welchem wir uns miteinander
unterscheiden wollen vor andern Menschen. Es gibt keine Rücksicht anf andere

Menschen; andere Menschen haben gar kein Urteil über Dich und Du hast kein

Urteil über andere Menschen, Es gibt nur einen Bund, einen wahren Bund in
Christo, da gibt es kein Gesetz für Menschen zu Menschen, es gibt in Christo nur
ein Gesetz zu Gott, für den Vater, im Himmel, und wenn dieses Gesetz fest steht

in jedem Herzen, dann gibt es auch eine liebliche, freie und selige Gemeinschaft
unter uns Menschen; dann wird das richtende, das wohltuende und das verwerfende
Urteil unter uns ganz aufhören. Dann werden wir in dieser Liebe zu Gott nur
noch brennen auf das eine Ziel miteinander, und uns einander lieb haben, auch



— 267 —

wenn der Eine und der Andere noch Fehler, auch wenn Dieser oder Jener noch

andere Gesinnungen hat, ein anderes Glaubensbekenntnis hat und noch nicht
versteht, was wir verstehen oder vielleicht besser versteht. Es gibt dann nicht mehr
das menschlich Verbündete, aus welchem Krieg und Blutvergießen kommt, sondern
es gibt dann dies Gottverbündete, wo in unser Aller Herzen sich nur Liebe, nur
Gemeinschaft des heiligen Geistes bezeugen kann.

Es handelt sich darum auch heute, wie zu jenen Zeiten, da Jesus auftrat,
ob wir es zu einer solchen Verbindung bringen und zu einem solchen Bund.

Aus einer „Sedanpredigt", 1898,

Die echte Liebe. Was wir gewöhnlich Liebe nennen, das macht die

Menschen schwach. Darum ist es bei den Menschen im allgemeinen eine Mahnung
ihres Charakters, wenn sie ihre Feinde hassen. Nur wer aus Gott geboren ist,
kann tun, was Jesus sagt. Wenn wir von unten sind, wenn uns Leidenschaften

beherrschen, Sympathien und Antipathien, dann können wir gar nicht lieben. Wir
müssen dazu ein Kind Gottes sein. Wie wird man das? Wir sind es von
Natur Wir sind von Gott. Darum sollte etwas von seinem Geist in uns
leben, das uns hinaushebt aus dem Gewöhnlichen, uns hebt und trägt.

Die Liebe, die Freunde oder Liebende zu einander haben, die schafft nichts:
den Feind lieben! Den, welcher mich beleidigt, der mich nicht versteht, der mich
immer demütigt und schimpft, den für Gott festhalten: „Du gehörst zu mir. weil
Du mir weh getan!" Wenn wir uns immer scheiden und trennen vyn denen, die

uns nicht gefallen, wird dann das Ziel erreicht? Welches ist dann unser Ziel?
Ist es nicht, daß die Liebe Gottes einmal noch -die ganze Welt beherrschen soll
und die Roheiten und das dadurch verursachte Leiden aufhören! Dcnn wenn wir
einstehen und dulden und lieben, ist es nicht vergeblich Wir ziehen Kräfte in
die Welt, die noch den Sieg gewinnen.

Ich kenne kein größeres Licht in Jesus als das: „Liebet Eure Feinde," Das
kommt heute an die Reihe.

Liebe ohne Schranken. Inder Liebe Christi werden wir befähigt,
selbst unsre Leiden damit zu verbinden, daß wir die Menschen lieben. Seid Jünger
Jesu und lernt lieben! Ich möchte fast sagen: Folget mir nach! Ich liebe euch

mit Leib und Seele, aber so liebe ich auch die Andern, Ich liebe, daß ich es leicht

ertragen kann, daß man von mir sagt: er ist ein Uebeltäter, Ich kenne keine Kraft
mit der ich in die Finsternis gehen könnte, als in dem Auftrag: Liebe sie, liebe

auch die Häßlichen, einen armen Judas, Liebet in die Hölle hinein Wir
unterscheiden zwischen den Menschen und dem, was sie noch fehlen. Es muß an
den Tag kommen, daß sie sich von uns geliebt fühlen. Eine ungeheure Gewalt
liegt in der Liebe Christi. Dem lieben Gott gehört ihr Menschen alle; das ist

unser Reich, das nun begonnen hat.

Barmherzig wie Gott. Nicht barmherzig sein wie die Menschen, die

es nie konsequent durchsetzen. Immer und überall barmherzig, voll Schneid, wie Gott.
Hebe das Polizeiamt in dir auf! Jedes Herz ist fast wie ein

Polizciamt; da hat man die Akten der Menschen wie in einem Schubfach. Da
darf man nur fragen: „Was hältst du von dem?" und: „Was hälft du von dcr?"
— Da zieht man die Register heraus und kann über alle Auskunft geben

Wir lassen zwar oft höchst gnädig die Schublade zu und reden nicht über die



268 —

Sachen, aber im Notfall ist der Schlüssel anch gleich da, um die Sachen ans Licht

zu ziehen. Das hindert, das lähmt. So lange wir solche Polizei-Register in
unseren Herzen haben, ist es nicht möglich, daß wir an etwas anderm wirken; denn

wenn ich mit dieser Schublade im Herzen, einem Andern auch in bester Meinung
etwas sage, so wird der es doch nicht tun. Das lauter um Gottes Willen Reden

ist erst möglich, wenn die Schubladen innerlich zerstört sind. Es muß felsenfest in
uns sein: Ich will kein Polizeiamt sein; die Sachen sollen gar nicht mehr in mich

hinein gehen! Wenn das einmal wird, dann werdet ihr sehen, wie etwas Leuchtendes

in eure Herzen hinein kommt, und wie leicht dann alle Trübsale stnd, wie

leicht auch die böse Welt Einem wird, und wie Alles ganz anders lauft, weil dann

ein Licht des Lebens vom Heiland in uns leuchten kann, der die Schulden tragen
will, und er will nicht in einem Herzen sein, in dem ein Polizeiamt ist; da geht

er nicht hinein, das tut er einmal nicht. Er hat die Schulden der Welt getragen
und bist Du ein Beschuldiger, dann mag er mit Dir nichts zu schaffen haben.

Das ist einmal so. Fertig!
Nicht schimpfen! Schimpfe nicht über die Menschen; tadle nicht, wo Du

etwas siehst; verdamme nicht — sondern denke: was noch finster ist, soll übermunden

werden durch das Volk, dem der Vater im Himmel seinen Geist gibt, dcr auch

Wunder tun kann an Leib und Seele,

Was Liebe ist. Gebt dem Menschen das Bewußtsein: „Ich bin Gottes"
— sofort steigt er empor aus allem Elend. Erst, wenn man das verliert, sinkt

man unter. Und das sollte nun unser Lieben sein, daß wir uns selbst und Anderen
dies Bewußtsein geben. Wir sollen uns und die andern Menschen nicht
unterdrücken, nicht für schlecht halten. Unsere Liebe sollte sein wie Sonnenstrahlen, wie

Jesus sägt. Sie scheinen überall hin und bleiben selber licht und rein. So soll

unsere Kraft Kraft bleiben. Der Feind soll es fühlen, daß wir ihn nicht korrigieren

wollen, sondern ihn als Gottcs Kind nehmen. Dann wird er nicht lange Feind
bleiben. Wenn alle Welt schimpft über den und jenen und wir schimpfen mit,
dann haben wir unser Bewußtsein verloren.

Jeder Sohn Gottes ein Lamm Gottes, Wo eiu Sohn Gottcs

heute ist. oder eine Tochter Gottes, geboren aus Gott, da ist auch heute ein Lamm

Gottes, welches der Welt Sünde trägt. Auf jedes geborene Kind Gottes legen sich

die Sünden der Welt und wer ein Kind Gottes ist. dcr muh sie tragen, tragen in
der Vergebung

Jedes Wohltun Gottes ist für Alle. Jeder Gottesdiener und

jeder, der das Wohltun Gottes spürt, kann an sich nicht stehen bleiben, cs geht bei

ihm immer in die ganze Welt hinaus. Alles, was wir von Wohltun Gottes

erfahren, ist nicht bloß für uns, es ist für die Welt. Wenn uns Gott wohltut, so

will er an allen Menschen wohlgctan haben; dann dürfen wir es nicht ganz sür

uns nehmen, sondern alles will er fruchtbar machen für unsere Umgebung. Denn
Gott ist in Jesus zu der Welt gekommen und sind wir Licht, so sind wir es nicht für
uns, sondern wir sind es für die Welt, Sind wir Salz, so sind wir es nicht für
uns, sondern wir sind cs für die Erde, und so gehen unsere Gedanken weit hinaus,

Jn dieser Stellung könneu wir großdcnkende Menschcn sein, weit denkende,

weltgroße Menschen, erdengroß denkende und fingende Menschen, und das bringt uns
in die Fassung, die ein Mensch haben muß. Das Unmenschlichste dcs Unmenschlichen



— 269 —

ist der Egoismus, das Menschlichste des Menschlichen ist das Großdenkendc, Welt-
bürgerliche, Jesusähnliche

Gottes Großartigkeit, Gott ist großartig gcgen alle Menschen,

auch gegen seine Verächter,

Freiheit und Liebe! Jesus sieht alle Menschen als unnormal, aber

er gibt keinen verloren. Wären die Menschen nicht so, wie sie sind, so brauchte es

keine Erlösung, Zunächst läßt er Alle zu sich kommen wie sie sind: Sünder und
Gerechte, Arme und Reiche, Gesunde und Kranke, Jn seiner Nähe darf sich jeder
geben, wie er ist. Aber das dürfen sie nicht: die Frommen spielen und die Andern
drücken. Er will, daß seine Jünger nur dienen, wie auch Jesus mit jedem
Blutstropfen dient. Seine Jünger sollen in seinem Geiste Andre frei machen, Niemanden

aufgeben, sondern voll Nachsicht das Gute sehen, das Gott in jedem geschaffen hat.
Gibt man so die Menschen frei, dann korrigieren sie sich schon selber an Einem.
Steht man so: immer im Geist aufs Dienen, Erlösen, Befreien gerichtet, da können

wir die größte Kraft kriegen, die in den schwersten Verhältnissen überwindet,

Gerechtigkeit und Liebe, Die Liebe ist das Gottcskind dcr

Gerechtigkeit,

Männlichkeit und Liebe, Die größte Männlichkeit steht in dcr

Liebe,
Kindlichkeit. Wenn wir das Leben des Heilandes betrachten und

fragen: „Welchen Weg geht er denn mit den Menschen?", so finden wir immer,
daß er das Kindliche des Menschen sucht, das Einfache, wie Ungeregelte. Alles,
was in Schranken geschraubt ist, was in gesetzlicher Weise besonders religiös sein

will, das stand ihm fern. Und darum sage ich heute: Die Wege, die man sich so

äußerlich nicht mit äußerlichen Gesetzen, äußerlichem Treiben, die Wege, welche nur
darauf schcn, auf religiösem Boden das irdische Leben einzuschränken und den

Leuten Lasten aufzulegen, das sind breite Wege, die kann jeder gehen. Aber man
wird immer mehr bei diesen Wegen — immer auf dem Boden des religiösen Lebens

— sehen, wie die Innerlichkeit verkümmert, die eigentliche Kraft des Geistes ein-
ichläft, und eben damit auch die Kräfte der Ewigkeit Gottes. Es ist nicht gut, daß
die Christenheit nur in Gesetzen bestanden hat und wahrlich, wenn in diese rein
gesetzliche Christenheit nicht immer auch wieder kindliche Leute gekommen wären,
gerade oft auf dem Boden des Volkes, aus ungebildeten Kreisen heraus, aus
verachteten und geringgeschätzten Kreisen, wenn nicht immer solche kindlichen Leute deu

Weg gefunden hätten, zu sagen: „Gehet mir weg mit dem allem, ich bin ein Kind
Gottes, uud wenn mich auch alle Leute gering schätzen", dann wäre das gesetzliche

Leben des christlichen Wesens niemals so lang fortgekommen, als cs jetzt
fortgekommen ist.

Aber das ist arg, meine Lieben — ihr findet alles, Weisheit, Gelehrsamkeit,
Macht, Reichtum, alles mögliche Wesen, Einfluß unter den Menschen, aber bis ihr
eure Kindlichkeit, ein kindliches Herz, findet, das kostct viel. Unter all dem Gewirr
des Lehrens und Lernens, unter all den Sitten der Kulturvölker, wurde so oft der

eigentliche Mensch getötet. Was macht oft nur die Gesellschaft uns zu Sklaven!
Manche Leute können nicht über das hinaus denken, was die Leute sagen und so

schauen sie sich um und gehen schließlich den Weg, der sie mit allen Leuten
laufen läßt.



— 270 —

Habt Ihr nicht auch bemerkt, daß die kindlichen Menschen am meisten übel

angesehen werden von den Andern? Ich muß an Manche denken, die ihr ganzes
Leben lang scheel angesehen werden bloß um dieser kindlichen Art willen, und wenn
auch viel Wahrheit und Lebenskraft in ihnen war. Zu einer Anerkennung kamen

nicht Viele, weil das Kindliche in unserer Gesellschaft nicht gebraucht wird. Man
braucht recht gescheite und durchdringend scharfe Leute, die gegen andere Leute können

Gewalt tun, aber das Kindliche scheint immer sterben zu müssen. Wie der Herr
Jesus mit seiner Kindlichkeit und Freimütigkeit auch gegen die religiösen Gesetze

der damaligen Zeit angestoßen hat und getötet wurde, so geht es auch heute.

Die doppelte Bekehrung. Der Mensch muß sich zweimal bekehren,

einmal vom natürlichen Menschen zum geistlichen Menschen und dann wicder vom

geistlichen Menschen zum natürlichen. Bl. Vater.

Nur keine Gewalt-Menschen. Wer nach Wahrheit ringt, das Rechte

tun will und den Frieden sucht, der ist angesehen vor Gott. Fehlerlos können wir
nicht sein, wir sind Menschen, nicht Gott, Aber Gewalt-Menschen dürfen wir
nicht sein.

Christus-Menschen. Ist es erreicht, daß aus Dressur-Menschen Menschen

des Seins geworden sind? Nein! Aber wir wollen es, wir wollen keine

Schmutzfinken sein, wir wollen Götter sein. Das kleinste bischen Energie drauf

hin: Christus-Mensch zu werden, ist mehr wert als Alles,
(Fortsetzung folgt,) L, Ragaz,

StreMlcbt au? Sie religiös-soziale «emgung
veutscblanâs.

Selbstbesinnung una Ausblick.

^ ' (Schluß,)

I^ei solchen Verfahren würde der Gegensatz gegen eine dritte lind,
I wie mir scheint, in Marburg ziemlich stark vertretene Gruppe

allerdings noch deutlicher hervorgetreten scin. als er fich so schon

gezeigt hat. Sie warf mir Moralismus vor. Es könnte nun
demgegenüber gesagt werden, daß auch wir durchaus die Wirklichkeit
Gottes selber suchen. Moralismus ist doch nur dort, wo ein
irgendwie beschaffenes Tun sich selbst vollkommen genug ist, wo eine
kalte, horizontlose Absichtlichkeit sich an ihrer eigenen Oberfläche
genügen läßt ohne Sehnsucht nach einer letzten Tiefe. Uns ist das Tun
nur Mittel zum Zweck der Gottesbegegnung, wenn dieses anspruchsvolle

Wort einmal gebraucht werden darf. Wie die letzte Realität von
uns ergriffen werden oder vielmehr uns selbst ergreisen könne, das
ist auch unsere Frage, unsere Sehnsucht. Auch wir sind der
Menschlichkeiten müde. Es wäre mit diesem Hinweis wenigstens soviel
gesagt, daß es sich auch hier nicht um verschiedene Ziele, sondern um
verschiedene Wege zum Ziel handelt. Aber wichtiger ist, die in


	Blumhardt, Vater und Sohn. 11., Der Mensch ; Blumhardt-Worte

