
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 15 (1921)

Heft: 7-8

Artikel: Gott - und wir : Predigt über Matth. 7, 7, 8

Autor: Dieterle, Sam.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134815

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SS

Sott una M.
Predigt über Matth, 7, 7, 8, ')

U^s ist schwer, sich felbst zu predigen. Und doch ist das jedenfalls
die Aufgabe dieser Stunde, in der wir als Vertreter der evang.
Kirche aus allen -Gemeinden des Kantons zusammengekommen

sind, dem Worte Gottes in ganz besonderer Weise stillzuhalten.
Gerade die Kirche sollte im Stande fein, fich felbst zu predigen. Daß
diefe Aufgabe für einen Einzelnen allzuschwer ist, das ist mir peinlich
bewußt. Ich bitte euch deßhalb, das Wort dieser Stunde nicht als eine
persönliche, fondern als unser aller gemeinsame Angelegenheit
aufzunehmen und zu überdenken.

Es dun sich jetzt wirklich nur um eine gemeinsame Sache
handeln; nämlich um die uns alle gleicherweise angehende Frage: Was
sagt wohl Gott zu unserer kirchlichen Arbeit? Wie erscheint im
Lichte des Evangeliums alles das, was wir im Namen der Kirche
tun? Denn nicht wahr: das wäre eigentlich die Ausgabe einer Predigt,

uns vor Gott felbst zu stellen? Freunde, das wäre etwas, wenn
wir uns in seinem Lichte sehen könnten! Wenn nicht nur die
Meinung eines beliebigen Pfarrers uns entgegentönte mit all ihren
unvermeidlichen Unklarheiten nnd Verschiebungen, sondern wenn
Gott selbst uns sein Urteil kund täte! Dann erst könnte eine solche

Selbstbesinnung fruchtbar werden und uns weiterführen.
Gottes Urteil, nicht Menfchenurteil haben wir nötig. Allzuleicht

verfallen wir der Gefahr, zuerst nach dem Urteil anderer Leute
zu fragen; z. B. was sagt der Staat zu unsrer Kirche? Was sagen,
die Katholiken? Was sagen die sozialistischen Arbeitermafsen, was
die Bauern auf dem Lande, was die Gebildeten in den Städten? Es
ist heillos, wie diese Fragen sich immer wieder vordrängen, ja uns
Kirchenleute sehr viel mehr reizen als die eine unbedingt wichtigste
Frage: wie denkt Gott über uns?

Um diesen untergeordneten Fragen zu entgehen, greifen wir
zu einem Bibelwort. Das soll Maßstab sein, an dem wir uns messen.

') Predigt vor der St, Gallischen Synode am 20. Juni 1921.



— 250 —

Christus spricht: „Bittet, so wird euch gegeben; suchet, so werdet ihr
finden; klopfet an, so wird euch aufgetan. Denn wer da bittet, der
empfängt und wer da sucht, der findet und wer da anklopft, dem wird
aufgetan." Gerade weil das ein ruhiges Wort ist, ohne „Hörner und
Zähne", kann es uns ganz allgemein zeigen, welches die rechte
Beziehung ist, in der Gott uns zu ihm haben will imd wie er also über
uns denken wird. Diese Jesuswort scheint mir ganz klar und
unmißverständlich jenes Verhalten der Menschen Gott gegenüber
darzustellen, das allein als Gott wohlgefällig bezeichnet werden kann: Der
Mensch bittend, Gott gebend; der Mensch suchend, Gott gewährend;
der Mensch anklopfend, Gott öffnend.

Beides ist damit bezeichnet: der ungeheure Abstand des Menschen

von Gott, und zugleich der Weg, auf dem allein eine

Annäherung Beider stattfinden kann. Der Abstand: Gott gegenüber
sind wir immer nur die Bittenden, die selbst nichts haben und nichts
können; sind wir immer die irre Gehenden, die nach der rechten
Fährte suchen müssen; sind lvir die draußen Stehenden, denen nur
das Anklopfen möglich ist, wenn sie hineinwollen. Und Gott ist
der allein Reiche, der alles hat und alles kann. Er.ist selbst die Fülle
und spendet wie er will. Er ist das Ziel selber, das Andere mühsam
suchen müssen. Er ist der Ferne, der sich aber kann finden lassen. Er
ist drinnen in der Herrlichkeit und könnte uns einlassen, wenn er
wollte. Wir sind die Armseligen und Unvermögenden, ganz unten
auf der untersten Stufe, Gott ist der Erhabene auf der obersten Stufe,
wo von sich aus Niemand zukommen kann.

Aber es gibt eine Möglichkeit, daß Höhe und Tiefe zusammenkommen:

wenn Gott selbst die Verbindung herstellt, wenn Er aus der
Höhe hinuntergreift in die Niedrigkeit, wenn Er selbst gibt, wenn Er
selbst sich finden läßt, wenn Er selbst auftut. Ob er das tut, das hängt
ganz von ihm selbst ab, von seinem Willen, ja von seiner Willkür,
seiner Erwählung. Aber nun eben: daß der Erhabene das will, daß
er sich der Menschen in der Tiefe erbarmt, daß er mit seiner zugleich
gewaltigen und gnädigen Hand hinuntergreift in den Knäuel der
sonst verlorenen Menschenkinder, das ist eben die überraschende frohe
Verkündigung der heiligen Schrift, das ist eben jene Verheißung, die
die irrende Menschheit immer wieder aufhorchen läßt und die sie

niemehr wird vergessen können. Das ist auch die Verheißung, die gerade
in unserm Jesuswort brennt und Sehnsucht weckt: denn hier klingt
etwas vom Empfangen, vom Finden, vom Aufgetanwerden. Gott
gewährt. Das ist die Verkündigung Jesu. Aber waun? Nur
wenn wir bitten und anklopfen, nur wenn wir wissen, wer wir sind,
und wie wir vor Gott zu stehen haben: als die kleinen Menschen mit
den leeren Händen, als Leute, die wissen, daß sie rein nur aufs
Betteln angewiesen sind. Seht darin, daß Gott uns vor allem als
Bittende, Suchende, Anklopfende haben will, bevor er gewährt,
kommt die ganze Majestät Gottes zur Geltung und zugleich auch sein



— 251 —

Erbarmen, Beides bleibt damit gewahrt, seine Herablassung und
seine Erhabenheit. Nur in dieser ohnmächtigen Haltung des Bittens
anerkennen wir Gott als den absoluten Herrscher und zugleich als
den Gnädigen. Und damit geben wir Gott, was Gott gebührt; damit
stehen wir so zu ihm, wie er uns haben will.

Von da ergibt sich nun ganz von selbst die Frage für uns
Kirchenleute, die wir doch gerne Gott wohlgefällig wären: Wie stehen
wir Gott gegenüber? Sind wir Kirchenleute die Bittenden
und Anklopfenden? Sind wir die Armen und Hilflosen? die Menschen

der Tiefe, die nach Ihm die Hände ausstrecken und damit seine
alleinige Macht und Gottheit anerkennen? Eine gewichtige Frage;
die Antwort auf sie ist entscheidend. Denn nur wer bittet, der
empfängt, wer sucht, der findet, wer anklopft, dem wird
aufgetan.

Wer von uns wagt es, diese Frage mit einem fröhlichen Ja zu
beantworten? Trotz des vielen Betens, das unter uns geschieht,
sind wir wirklich Bittende? Trotz unserer vielen Erörterungen über
die Rätsel des Lebens uud die sogenannten Weltanschauungsfragen,
find wir tatsächlich Suchende? Trotz der mancherlei Versuche, neue
Wege einzuschlagen, klopfen wir wirklich an? Denn nicht wahr:
Bitten, suchen, anklopfen, das sind Bezeichnungen für eine drängende,
leidenschaftliche Sehnsucht, die es nicht mehr aushält, die um jeden
Preis herausmöchte aus dem Mangel, heraus aus dem Irrtum, heraus

aus der Fremde. Das wahre Bitten kommt Uur aus einem

Nicht haben, das Suchen aus einem Verloren haben und-
Irre gehen, das Anklopfen aus der Pein des Ausgeschlossen

f e i n s. Und es kommt aus der Ueberzeugung, daß Hilfe irgendwo

vorhanden ist, aber nicht da, wo wir siud; daß es eiu Ziel gibt,
aber nicht schon hinter uns, sondern erst noch vor uns; daß das Herrliche,

das wir nötig haben, Wirklichkeit ist, aber hinter einer Türe
liegt, die wir von außen nicht öffnen können. Aus dieser gewaltigen
Spannung zwischen der eigenen Leerheit und der göttlichen Fülle
entzündet sich das Bitten, Suchen, Anklopfen. Ist solche Spannung
wirklich unser Zustand? Sind wir wie Leute, denen einfach nichts
anderes übrig bleibt als die demütige Rolle des Bittstellers, der
auf die Antwort warten muß? Sind wir wie Leute, die nie zur
Ruhe kommen, weil sie immer wieder aufgejagt werden, leidenschaftlich

angezogen von dem Gegenstand ihres Suchens? Siud wir wie
Leute, die es draußeu einfach nicht mehr aushalten und deßhalb an
der Türe gespannt horchen auf das erlösende: „Herein!"

Habt ihr, liebe Freunde, uicht auch das Gefühl, daß, diese Spannung

und Not nicht einmal in unseren Gebeten spürbar ist? Wenn
man so betet in den Kirchen, in den Schulstunden, vor dem
Einschlafen, so 'ist das weniger ein Bitten als ein Gewähren. Wir
schenken dem lieben Gott auch noch einen Augenblick von unserer
doch fo kostbaren Zeit. Oder wir wollen mit unseren Gebeten der



^ 252 —

Sache, die wir vertreten, eine religiöse Weihe verleihen. Es macht
sich doch viel besser, wenn cs heißt: „die Versammlung wurde mit
Gebet eröffnet und geschlossen." Gerade wie wenn Gott auf unsere
Huldigungen angewiesen wäre! Er, der ewig reiche Gott aus uns
hohle "zerbrechliche Geschöpfe! Oder sind unsere andern frommen
Handlungen im Grunde etwas anderes, als daß wir Gott etwas
geben, weil er es von uns verlangt, statt umgekehrt? Wir machen
rhm gelegentlich einen Anstandsbesuch in der Kirche. Wir lassen uns
gelegentlich herab, sür den lieben Gott ein gutes Wort einzulegen oder
vielleicht gar am Stammtisch die Religion in Schutz zu nehmen, wie
wenn Gott eine Verteidigung nötig hätte! Gott, ohne den wir ja alle
miteinander nichts sind! Oder leben etwa wir Pfarrer in einer
solchen Spannung und Not des Bittens, das aus dem Mangel empor-
seufzt? Sind wir im Großen und Ganzen nicht eher die sicheren
Verfechter Gottes als die Gottsucher? Schou das Amt bringt cs mit
sich, daß wir überall aufgesucht werden und aufzutreten uns gewöhnen
als Diejenigen, dic am ehesten etwas auszuteilen hätten und nicht als
Solche, die selbst ihre Hände füllen lassen müssen. Und alle unsere
Verhandlungen in Synode und Vorsteherschaften, auch
wieder der neuerdings an uns gerichtete Fragebogen der Kirchcnvisi-
tation, sic zeigen immer wieder die ruhige Selbstverständlichkeit, als
ob alles, vorab die eine große Hauptsache, die Gottesfrage,
vollständig in Ordnung sei. Es ist überall vorausgesetzt, daß wir Haben,
Besitzen, Drinsitzen; also eigentlich nicht mehr zu bitten und
anzuklopfen haben. Jedenfalls würde ein Fremder, der unser Predigen
und Verhandeln vernähme, durchaus den Eindruck erhalten, daß bei
uns das Suchen und Fragen schon lange keinen Zweck mehr habe, da
wir offenbar schon empfangen nnd gefunden hätten; jedenfalls seien
wir nicht mehr in großem Abstand von Gott.

Und ist das im Grunde nicht auch unsere Meinung, daß wir
im Besitze Gottes seien, seines Segens gewiß scin könnten, weil wir
die rechte, endgültig reformierte Gotteserkenntnis besäßen? Ist uns
nicht das Heil anvertraut? Das ist doch für unfere Kirchc keine

Frage mehr. Unsere Fragen gehen schon längst in einer andern Richtung.

Nämlich wie wir dieses Heil noch besser missionieren, noch
feiner auslegen, noch praktischer anwenden und nach immer mchr
Seiten verästeln und kanalisieren könnten z. B. in die Politik und
in das soziale Leben hinein. Darüber aber herrscht stillschweigende
Einigkeit, daß wir selbst in unserer Kirche Gott haben. Natürlich,
setzt man sofort hinzu, Gott haben, wie wir Menschen überhaupt Gott
„Huben" köunen; mit selbstverständlichen Einschränkungen; besonders
viel könne es ja nie sein und meistens trete es gar nicht in Erscheinung;

es überschreite natürlich nie ein gewisses Durchschnitts- und
Mittelmaß. Ist das nicht im allgemeinen die Stimmung unserer
Landeskirche und erklärt sich aus ihr nicht vollkommen, daß wir in
unserer Kirche jene Spannung des Bittens, Suchens, Anklopfens



- 253 -
nicht spüren? Der Abstand fehlt. Wir glauben uns Gott nahe.
Wir fühlen uns keineswegs in der Tiefe.

Und das, trotzdem wir eigentlich offenkundig unseres Mangels

überwiesen sind. Es kann doch mit dem besten Willen
der Anschein nicht mehr aufrecht erhalten werden, als ob wir die

verheißenen Gotteskräfte besäßen und aus ihrer Fülle heraus lebten.
Hätten wir empfangen, gefunden, wäre uns aufgetan, wahrhaftig!
es müßte anders aussehen nnter uns. Wir können höchstens daranf
hinweisen, daß wir hinter andern Kirchen und Gemeinschaften nicht
zurückstehen, auch, wie sie, christliche Persönlichkeiten, ansehnliche
Liebeswerke, hie und da einen Erziehungserfolg aufzuweisen hätten.
Gewiß haben wir das, und nicht etwa weniger, aber auch nicht mehr
als jene. Aber das Heil, es sprudelt auch bei uns nicht. Jenes
Heil im Vollsinn des Wortes, das erst diefen Namen tragen darf; das
Heil, auf das die ganze Welt wartet; das wie ein Strom sich über die
verschmachtende Menschheit ergösse und die ermattete erfrischte. Jener
Geist, der Kraft ist und umgestaltet und neuschafft. Jene Gerechtigkeit,
die alle Fesseln sprengt und den Armen zu ihrem Rechte verhilft.
Jener Friede, der alle Kriege beseitigt und alle Laster entwurzelt.
Jenes Heil, das alles heilt, jene Liebe, die alles kann. Das Heil,
nach dem auch die unvernünftige Kreatur seufzt. Wo ist dieses Heil?
Ach wir sind so fürchterlich bescheiden geworden in Bezug
auf das, was Heil ist. Die innern Friedensgefühle einiger frommer
Herzen, die stille Wunderblume hinter den Mauern des Seclengärt-
leins. Schon lange haben wir verzichtet auf das Heil als einen
Zustand allgemeiner Gesundung und Erlösung. Wir
haben uns damit abgefunden, daß von einer wirklichen Ueberwindung

jener Mächte keine Rede ist, die unser Leben zerstören. Die
furchtbaren Grundtriebe der Menschen, Selbstsucht, Gewalttätigkeit,
Sinnlichkeit sind bei uns fo wenig überwunden als anderswo; ja sie

sind nicht einmal mehr eingedämmt, als bei den Wilden. Weder im
Krieg noch im Frieden unterscheiden wir uns von andern Völkern:
blutgierig im Krieg wie kein Tiger, im Frieden einander beißend
unter dem Deckmantel der Kultur. Oder ist wirklich ein Unterschied,
ob man sagt: schwarze Schmach oder weiße Schmach, schwarze Sklaverei

oder weiße Sklaverei? Ob man Harem sagt oder Bordell? Was
ist eigentlich besser, heidnische Gewalttat oder moderner Justizirrtum?
Urwaldsünden oder Gesellschaftslügen? Jndianerkämpfe oder
Trommelfeuer mit Sanitätskolonnen und Feldprediger im Hintergrund?
Was ist besser, Negerroheit oder europäische Diplomatie?

Ach laßt uns schweigen von all unsern Fortschritten, von
unsern religiösen Vorzügen! Laßt uns schweigen von den sogenannten
religiösen Wellen beim Ausbruch des Krieges und von den
Erweckungen, die sich da und dort ankündigen wollen. Nicht eine übliche
Erweckung ist jetzt nötig. Vielmehr und zunächst eine Erschreckung
über das Ungeheure, was uns fehlt. Eine Erschreckung darüber, daß



— 254 —

das Entscheidende, wonach alles seufzt, wonach auch im Grunde die

gottlose Welt schreit, nicht da ist: die Fülle Gottes.
Aber seht: nichts anderes rückt uns so gründlich in die Stellung

zu Gvtt, wie sie sein svll, als ein solches Erschrecken. Da steht Gott
wieder vor uns als der ganz Große und Unbedingte, als der Alleinige
und Einzige, der alles hat und kann. Und wir sind die Schmachtenden,

die nichts anderes können als Ihn suchen, nichts als Ihn! Da
wissen wir wieder, was und wie es zu bitten gilt; jetzt klopfen wir an
die rechte Türe und zwar nicht nur so beiläufig. Denn von überall
her sind wir gedrängt. Eins ist not.

Jn dieser Erschreckung ergibt sich auch auf ganz natürliche Weise
etwas, wonach schon lange jeder feinfühlende Christ ausgeschaut hat:
die Einigkeit der Kirchenleute. Da unten in der Tiefe der Armut
und Ohnmacht verschwinden von selbst alle jene Unterschiede, die soviel
Aergernis und Hemmung sür das Reich Gottes verursachen. Nicht
wahr, ihr Positiven und ihr Freisinnigen, ihr Vermittler und ihr
Religiös-Sozialen, so verschieden unsere Worte oft klingen: Vor Gott
haben wir doch Alle leere Hände, Alle haben wir nicht, was wir
haben sollten: die Gerechtigkeit, die gerecht macht, das Heil, das
heilt, die Kraft, die die Wclt überwindet. Nicht wahr, da unten
gehören wir alle zusammen, da ermangeln wir alle des Ruhms, den

wir haben sollten. Und da unten ergibt sich die allein mögliche
Einheitsfront dcr Menschen vor Gott: die des Bittens, Suchens, Anklopfens.

Aber ist diese Erkenntnis nicht entmutigend? Zerstört
sie nicht jede Energie des Handelns? Jetzt, wo wir eigentlich zu
tapferer und zuversichtlicher Arbeit aufgerufen werden möchten! Ja
gewiß, wenu wir nur mit einem Ohre zuhören. Wenn die
Verheißung nicht wäre, daß gerade Denen gegeben wird, die eines
zerschlagenen und demütigen Herzens sind. Wenn wir nicht gerade dann
stark werden könnten, wenn ivir schwach sind. Nichts vermag,- im
Gegenteil, nnsern Mut und unsere Zuversicht so zu heben wie die

Gewißheit, daß Gott gibt und auftut dem, der bittet und anklopft.
Wohlverstanden: wer sucht, der findet! Sobald wir, durch unser
Bitten, Träger dieser Verheißung geworden sind, ist wieder alles,
das Herrlichste möglich; dann kann wieder einmal etwas geschehen
und zwar über Bitten und Verstehen.

Oder, wendet man ein, ist eine solche Schilderung unserer Kirche
und ihrer gegenwärtigen Lage nicht eine Herabsetzung der Kirche,
jetzt, wo man gerade alles zu tun sich anschickt, daß sie wieder
hochkomme und eine bedeutsamere Rolle spielen könne. Wird eine solche

Herabsetzung nicht einfach den Feinden unserer Kirche, ja den Feinden
Gottes einen billigen Triumph bereiten, daß sie hohnlachend auf uns
zeigen: seht, sie sagen selber, daß sie in dunkler Tiefe säßen, sie geben
ihre Ohnmacht selber zu.

Liebe Freunde, darauf gibt schou der Prophet Micha (7, 8) eine

wunderbare Antwort, mit der ich schließen will, weil sie uns den



— 255 —

Trost gibt, nach dcm wir alle ausschauen und ohne den wir alle es

nicht machen können, den Trost, der in unserer Lage allein
möglich ist:

„Freue dich nicht, meine Feindin, daß ich darniederliege. Ich
werde wieder aufkommen. Und so ich im Finstern sitze, so ist doch
der Herr mein Licht!" Amen. Sam, Dicterlc,

SlumdarSt. Vater uns 5obn.
11. Der Mensch.

INie Betonung der entscheidenden Rotte des Menschen sür das

I D Kommen dcs Reiches Gottcs erfordert ciu besonderes Wvrt über
das Verhältnis von Gott und Mensch. Es steht nicht zufälligerweise

so sehr im Mittelpunkt der Gedanken (und nicht bloß der
Gedanken!) Blumhardts.

Es steht im Mittelpunkt alles „religiösen" Denkens. Aber
da zeigt sich nun wieder, daß das Reich Gottes in Blumhardt (wie
in der Bibel) die Streitfragen und Gegensätze der Religion überbietet
und beseitigt.

Zwei Tendenzen streiten sich in dieser Hinsicht in der ganzen
Geschichte der Religion: Man macht entweder Gott groß auf Kosten
des Menschen oder den Menschen groß auf Kosten Gottes.

Man macht Gott grvß auf Kosten des Menschen. Es gilt
geradezu als Zeichen ernster Frömmigkeit, dies zu tun. Der Mensch
muß zunichte werden, damit Gott alles sei. Jede Erhebung des

Menschen, jedes Vertrauen auf ihn ist eine Antastung der Ehre
Gottes. Gott ist auf den Menschen eifersüchtig und rächt jedes
menschliche Selbstgefühl ihm gegenüber. Es muß die völlige Unfähigkeit

des Menschen zum Guten fo stark als möglich betont werden.
Die Tatsache des Abfalls ist entscheidend, Augustinus herrscht.
Der Pessimismus in der Beurteilung des Menschen gilt als Tiefe
nnd religiöser Ernst. Ebenso, daß man ihm alle Freiheit in seinem

Verhältnis zu Gott abspricht, ihm jede Möglichkeit nimmt, vvn sich

aus entscheidend in den Weltverlauf einzugreifen. Die Lehre von der

') Manche Leser werden vielleicht ungeduldig, daß die Auflätze über Blumhardt

sich so lange hinziehen. Sic möchte ich gerne darauf hinweisen, daß diese

Aufsätze nicht „biographisch" gemeint sind. Es wird vielmehr an, Hand der
Blumhardtschen Botschaft eine Gcsamtauffassung der Sache Christi entwickelt, die doch

auch wieder von Blnmhardt unabhängig ist. Vielleicht hätte dcr Obertitel besser

lauten sollen: „Die Botschaft vom Reiche Gottes, nach Blumhardt, zc." Daß aber
einmal ei^c solche Gesamtauffassung entwickelt würde, schien uns wertvoll und
notwendig. Das gehört zu dem neueu Programm der Neuen Wege, Anch meine
ich, die Blumhardt-Worte seien ein Reichtum, der nicht leicht entleiden könne. Ich
wollte anfangs bloß meine eigene Darstellung bringen, die viel kürzer gewesen
wäre, meine aber, das ,Beste seien eben doch die Blumhardt-Worte, R.


	Gott - und wir : Predigt über Matth. 7, 7, 8

