
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 15 (1921)

Heft: 6

Artikel: Streiflicht auf die religiös-soziale Bewegung Deutschlands.
Selbstbesinnung und Ausblick

Autor: Müller, A.D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134813

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 228

Stremici)! aus Sie rellglSs-soxlale öewegung
DeutscdianSs.

Selbstbesinnung uns Ausblick.

» « lenn im folgenden einige Beobachtungen über die Herbst-
MM> lag,,»,', der deutsche» Rcligiöo-Zozi.uc» im Jahre 192» >

>

mitgeteilt werden sollen, so soll dies nur geschehen, um einem

Durchblick auf die treibenden und gestaltenden Kräfte unserer Sache

zu gewinnen. Es kann darüber freilich nur mit größter. Zurückhaltung

geurteilt werdeu, weil sich alles noch im Fluß befindet und
feste Verhältnisse nur erst iu allgemeinsten Umrissen erkennbar sind.
Obwohl der Marburger Tagung im September 1919 schon eine

Zusammenkunft in Tambach vorausgegangen war, handelte es sich

in Marburg noch immer um erste Anfänge eines neuen Werdens.
Daß sie einem dringend empfundenen Bedürfnis entsprach, geht
schon aus einem Umstand hervor, der auch die Veranstalter selbst

in Erstaunen und Verlegenheit versetzt hat, so hoffnungsvoll cr an
und für sich ist: es hatten sich viel mehr Menschen eingefunden, als
man erwartet hatte. Ich jedenfalls, der eine Besprechung über den

„Radikalismus des Christusgeistes" einleiten sollte, war innerlich
auf einen Kreis von vielleicht 3O Menschen eingestellt nnd hatte
von vorneherein Besorgnis für das Gelingen der Aussprache, als
ich statt dessen etwa 29» vorfand. Aehnlich fprach sich Günther
Dehn-Berlin aus, der über die Kirchenfragc referieren sollte und dies
auch in ausgezeichneter Weise tat. '

Es bestätigt sich ja immer wieder, daß wer heute etwas
ausrichten will, sich das moderne Chaos kaum groß genug vorstellen
kann. Was hat heute das Alter mit der Jugend, der Städter mit dem

Landbewohner, der Arbeiter mit dem Kaufmann oder Studenten
wirklich gemein? Man kann, wenn heute Menfchen zusammeni-
treffen, die sich nie vorher gesehen haben, nur auf eines mit
Bestimmtheit rechnen, daß sehr viel Mißverständnisse zunächst
unvermeidlich sind, daß jeder wie in einer andern Welt lebt, von anderen
Traditionen und Voraussetzungen herkommt und die Worte des
andern wie aus einer fremden Sprache empfindet. Und die Kunst
der Uebersetzung fremder Sprachen und Erfahrungen in seine eigenen
versteht der moderne Mensch wohl am allerwenigsten. Etwas von
babylonischer Sprachverwirrung hat sich nun meinem Gefühl nach
auch während der ganzen Tagung nicht verloren. Es ist das wohl
bei einer jungen Bewegung, die gleich so ins Breite geht, ganz
unvermeidlich, sofern nicht rein praktisch-greifbare und aller Viel-

') „Arbeitsgemeinde der Freunde des neuen Werkes" Marburg a. d. Lahn,
ö. bis 1«. Sept. 192«.



— W9 —

deutigkeit entrückte Ziele verfolgt werden. Es trat dieser Zug aber
doch stärker hervor, als es auch beim Fehlen gemeinsamer äußerer
Aufgaben nötig gewesen wäre: das war wohl vor allem deshalb
der Fall, weil nahezu allgemein eiue Scheu waltete, sich ganz
auszusprechen. Das Lauschen auf das, was der andere letzten Endes
meint, worauf es ihm schließlich in allem Einzelnen ankommt, was
seine innerste Sehusucht ausmacht, wodurch die geistige Lebens-
atmosphäre am stärksten bestimmt wird, in der er atmet, das
Aufspüren dessen, wovon er innerlich lebt, ^ das ist doch Wohl der
einzige Weg, aus dem Fremdheit überwunden, innere Fühlung
gewonnen und der Ausblick auf tiefste, wirklich lebendige, statt nur
eingebildete Antriebe erschlossen werden kann.

Statt dessen schwebte nuu über allem eine gewisse intellektuelle

Kälte, die vor allem von den Jüngeren schmerzlich empfunden

wurde. Es ging kein Strom von Herz zu Herz, man gewann
im ullg e m e i n en nicht deu Eindruck einer Hinderuisse
überwindenden Kraft, es war zu wenig Begeisterung da, zu wenig Er-
fülltfein von einem größeren Leben, als man selber hat, sodaß ich
einem Evangelisch-Sozialen nicht Unrecht geben konnte, der mir
enttäuscht sagte: „Ich hatte gehofft, eine stürmisch vorwärts drängende

Gemeinschaft kennen zu lernen, und nun habt Ihr miteinander
diskutiert ^ genau wie wir."

Um einen etwas konkreteren Eindruck zu bekommen, wollen
wir uns die Versammlung von irgend einem Punkte aus genauer,
betrachten. Ich wähle dafür den ersten Versammlungstag mit dem
mir übertragenen Referat „Der Radikalismus des Ehristusgeistes"
— nicht etwa, weil ich das vou mir Gesagte für wichtiger hielte als
alles andere, sondern einmal weil ich hier am sichersten bin, nichts
Falsches zu sagen und dann, um dem Leser einen möglichst
deutlichen Begriff von den Voraussetzungen zu geben, unter denen alles
steht, was hier gesagt wird und von denen aus sich mir auch
die Marburger Eindrücke so darstellen, wie ich sie hier wiedergÄe.
Das ist doch wohl überhaupt unerläßlich für die, die das Kommen
einer neuen Welt vorbereiten helfen möchten, daß sie nicht von
unausgesprochenen und ungeprüften Voraussetzungen ausgehen, sondern
in immer neuer Selbstprüfung einander möglichst deutlichen Einblick
rn ihre letzten Motive gewähren. Zu folcher Selbstentblößung
und Selbstpreisgabe gehört freilich Vertraueu. Ohne Vertrauen aber
ist alles andere zwecklos und jedenfalls ein Znsammenarbeiten ganz
unmöglich..

Ich ging aus vom Radikalismus als einer zunächst nur in
soziologischer — nicht schon religiöser — Beziehung wichtigen
Erscheinung. Die gesellschaftliche Bedeutung dessen, was wir Radikalismus

nenuen, sei ja jedenfalls auch der Grnnd, der uns veranlaßt
habe, die Frage nach dem Radikalismus des Ehristusgeistes
überhaupt auszuwerfen. Wem Uicht in irgend einer Weise der weltliche



— 230 —

Radikalismus zum brennenden Problem geworden ist, wird schwerlich
versucht sein, nach dem religiösen zu fragen. Was aber meinen wir,
wenn wir von Radikalismus reden? Soziologisch angesehen handelt
es sich um etwas außerordentlich Vieldeutiges. Es kann ebensogut
einen reaktionären wie einen revolutionären Radikalismus geben,
ebensogut einen militaristischen wie einen pazifistischen, einen
antisemitisch alldeutschen, wie einen Humanitären. Es kann wenig Sinn
haben, diese Vieldeutigkeit durch Behandlung des christlichen
Radikalismus einfach noch um ein Beispiel zu vermehren. Aus der
Ratlosigkeit, in' die uns so die rein soziologische Betrachtung versetzt,
kann uns nur eine vertiefte psychologische Besinnung einen Ausweg

zeigen. So allererst werden wir auch in den Stand gesetzt, das
innerste Wesen statt nur seine wechselnden Erscheinungen am
weltlichen Radikalismus zu erfassen. Dieses aber besteht offenbar in
zweierlei. Zunächst ist aller Radikalismus gekennzeichnet durch eine
leidenschaftlich gesteigerte Energie des Wollens, er legt sich, um einen
Ausdruck Hegels zu gebrauchen, mit allen Adern von Wollen in
seinen Gegenstand. Der Radikale ist das Gegenteil eines passiv
zuschauenden Menschen. Er fühlt das Schicksal der Welt von sich und
seinen Entscheidungen abhängen, fühlt sich irgendwie verantwortlich
für den Gang der Weltereignisse. Die zweite Eigentümlichkeit aber
besteht ^ daher der Name — in einem Drang, den Dingen bis auf
den Grund zu kommen, in einem Abscheu vor allen halben
Maßregeln, allen bloß äußerlichen Verbesserungen und Veränderungen, in
dem Streben, das Leben aus seinen Grundkräften, feinen innersten
Motiven, feinen grundlegenden Fundamenten heraus neu aufzubausn.
Es wirkt also in allem Radikalismus eine innerste Sehnsucht nach
höchster Aktivität und ein Drang nach Unbedingtheit, ein Drang aufs
Ganze, Fundamentale, Wurzelhafte. Bei solcher Fassung aber drängt
sich nun unabweisbar die Frage auf: auf welche Weise werden die
Kräfte des Menschen in dem Grade ins Spiel gesetzt, nach dem der
Radikalismus verlangt? Geschieht es im Haß, in der denkbar
exklusivsten Feindseligkeit, also etwa in jenen seelischen Impulsen, die dem

Schleudern einer Handgranate vorausgehen mögen, oder etwa im
einfachen Rausch eigenen Vollbringens, gleichviel welcher Art dieses
ist? Und worin denn bestehen die Fundamente des Lebens? Ists die
Macht oder die Rasse oder die Wirtschaft? Im modernen politischen
Radikalismus sehen wir'all e diese Möglichkeiten vertreten, wobei
jede der verfchiedenen Richtungen ihre Antwort mit größter
Unduldsamkeit und Selbstsicherheit vorträgt. Hier muß also ein
Mißverstehen der eigenen Sehnsucht und Absicht vorliegen. Wenn
tatsächlich überall die gleichen letzten Motive und Fragen
zu Grunde liegen, und daran ist ein Zweifel nicht möglich so kann
es auch letztlich nur eine Antwort, nur einen Weg der
Auswirkung geben. Wer gibt die Antwort, wer zeigt den Weg? Jedenfalls

wird der moderne Mensch, auch wenn er gar nicht im engeren



— 231 —

Sinne religiös orientiert oder interessiert ist, gut tun, sich die
Antwort sehr genau anzusehen, die von den religiösen Menschheitsführern
gegeben wird. Der moderne Mensch besitzt offenbar weder in seiner
Selbsterkenntnis noch in seiner Weltdeutung genug Tiefe und Kraft,
um das zu erfassen, was die Welt im Innersten zusammenhält,
sonst könnten nicht lauter gereizte Einseitigkeiten gegeneinander-
prallen. Wer in das moderne Chaos gerade auch radikaler Observanz
hineinblickt — denn dies zu betrachten liegt uns der eigenen Lebens-
stimmung wegen am nächsten — der muß die moderne Selbstsicherheit
höchst ungerechtfertigt finden und fich die Frage vorlegen, ob nicht
vielleicht doch ganz besondere Veranstaltungen des Universums
erforderlich feien, um auf jene einfachen Zeitfragen: „Wie gelange ich
zu denkbar höchster Kraftentfaltung?" und: „Wie komme ich zu den
letzten Lebensfundamenten?" Antwort zu geben. Solche innere
Haltung ist die Voraussetzung für ein Verständnis des Radikalismus des

Christusgeistes «und seiner soziologischen Gegenwartsbedeutung. Wer
eine allerinnerst e Besinnung aus das, was er zutiefst will,
für überflüssig hält, dem wird es nichts anderes als unerträgliche
Beugung unter eine äußere Autorität fein, wenn ihm gesagt wird,
daß Christus eine bessere Antwort auf die tiefste Sehnsucht des
modernen Radikalismus darstelle, als er selber sie sich geben könne.
Tatsächlich aber zeigt fich nicht nur im Wirken Jesu, sondern in allen
von ihm berührten Menschen ein Enthusiasmus der Aktivität, des

Verantwortlichkeitsgefühls, der Kraftentfaltung, ein Vordringen bis
zu dcn letzten Fundamenten des Lebens, eine Austreibung aller
Halbheit, ein kühnes Drängen aufs Ganze, Unbedingte, daß dem
gegenüber alle Kühnheiten des modernen Radikalismus schwächlich
oder äußerlich anmuten. Welcher moderne Radikalist kann ohne
hysterische Uebersteigerung sagen: „Ob Welt oder Leben oder Tod,
ob Gegenwärtiges oder Zukünftiges, alles ist euer, ihr aber seid
Christi, Christus aber ist Gottes?" Oder welcher moderne Mensch ist
so unerschütterlich davon überzeugt, der letzten schöpferischen Energie
des Lebens gegenüber, ja mit ihr im Bunde zu stehen wie der Mann,
der 1. Kor. 13 geschrieben hat? Der Christusgeist ist also die
Erfüllung aller im modernen Radikalismus vibrierenden Sehnsucht,
ja er ist das UrPhänomen des Radikalismus überhaupt.

Es wird nicht nötig sein, den Fortgang des eben nur angedeuteten

Referats ausführlich wiederzugeben. Es hat ja nur den Zweck,
einen Durchblick zu ermöglichen. Nur ein paar Pnnkte seien
angegeben. Es wurde aller Nachdruck darauf gelegt, daß in Christus
im Gegensatz zu der modernen geradezu chaotischen Unsicherheit und
Vieldeutigkeit eiu Radikalismus durchaus eindeutiger und konkreter
Art gegeben sei. Man könnte etwa sagen: Christus gibt Anweisungen,
wie das tatsächlich zu Stande kommt, praktisches Ereignis wird,
'wonach sich der moderne Radikalismus sehnt, — während z. B. die
modernen radikalen Jugendprogramme, wo sie nicht tatsächlich durch



— 232 —

ihn inspiriert sind ^ es kommt hier nicht auf den Wortlaut an,
sondern auf den Geist — doch meist in ganz abstrakten Parolen stecken
bleiben. Die Eigentümlichkeit des in Christus verkörperten
Radikalismus, wurde befonders nach drei Seiten hin charakterisiert.
Zunächst wurde betont, daß bei aller Leidenschaftlichkeit und Unerbittlich

Kit, mit der auf grundstürzende Veränderungen des gegenwärtigen
Weltbefundes gedrungen wird, hier gar nichts von bloß äußeren^
nicht aus innersten Umwandlungen aufsteigenden Veränderungen
erwartet wird. Das Reich Gottes, die Verwirklichung aller höchsten
Worte, der Sieg über alles Widergöttliche, die Beseitigung alles
dessen, was unfer Menschentum und überhaupt alles Gute und
Heiligste an seiner Entfaltung hindert, kommt nicht von außen, sondern
von innen. Wir mögen noch so sehr von der Macht der äußeren
Verhältnisse und der Unerläßlichkeit einer bis auf den Grund greifenden
Veränderung überzeugt sein, es ist ein für allemal utopisch, die gute
Frucht (d. h. die neuen Verhältnisse) vom schlechten Baum (d. h. vom
alten Meuschen) zu erwarten, genau so wie es abstrakt uud unlebendig
gedacht ist, wenn man sagt, es sei gleichgültig, was für Früchte an
einem Baume hängen, d, h. welche Verhältnisse der Mensch schafft.
Wo schlechte Früchte da sind, da ist das unter allen Umständen ein
Zeichen dafür, daß der Baum d. h. der Mensch schlecht ist, ohne die
nötigen Lebenskräfte und Lebenssäfte, ohne Liebe, ohne Erbarmen,
ohne Gerechtigkeit. „Denn an der Frucht kann man den Baum
erkennen."

Bei der Entwicklung der seelischen Energien aber, auf denen
somit aller Nachdruck liegt das war das Zweite — wird gar nichts
von der bloßen Natur, etwa der Entwicklung der Naturtriebe
zu größter Gewalt und Leidenschaftlichkeit erwartet, vielmehr kann
das Höchste nur entstehen, wo der Mensch hart sein kann gegen sich
selbst. Die Buße, d. h. die tatsächliche Umkehr, das einfache Anderswerden,

das Hinausgehen über unsere bloß naturhaften Regungen
ist die Voraussetzung für die Teilnahme am Reiche Gottes, Lieber
Hand und Fuß abhacken als Unrecht tun, lieber ein Auge ausreißen
als es in den Dienst der Begehrlichkeit stelleu — Unrecht und Begehrlichkeit

sind nicht Leben, sondern Tod, nicht Kraft, sondern Schwäche,
lieber verkrüppelt zum Leben und in die Kraft, als zweibeinig,
zweihändig und mit zwei Augen ins Reich des Todes eingehen. Gott
schauen, Gottes Kind heißen, d. h. einer wirklichen Begegnung, ja
Verwandtschaft, mit der alle menschlichen Begriffe übersteigenden
höchsten schöpferischen Lebensenergie gewürdigt werden, kann nur
der, der ein reines Herz hat, der friedfertig ist, dessen höhere Natur
also unbedingt über feine niedere gebietet. Keine, nicht von der höchsten

Geistigkeit anerkannte Regung ist hier ein Letztes. Vielmehr gilt:
„Wer nicht haßt seinen Vater, seine Mutter kann nicht mein
Jünger sein." Also auch die gewichtigsten natürlichen
Lebensbeziehungen bedürfen noch der Weihe durch die Uebereinstimmung mit
dem göttlichen Willen.



— 233 —

Darum wird auch drittens so entschieden die Gewalt abgelehnt;
sie ift bloß mechanische Abwehr der Lebenshemmungen, bloße
gereizte Gegenwehr des natürlichen Menschen, sie setzt nichts schöpferisch

Neues ins Spiel. Sie hat mit Gott nichts zu tun, fie ist immer
bloße Tiertatze uud sei sie uoch so gewaltig. Darum aber handelt
es sich letztlich: es soll wirklich ein Stück göttliches Leben durchbrechen
im Menschen, es soll ein Stück vom unüberbietbar Höchsten und
Machtvollsten, was es gibt, in ihm lebendig werden. Das schlechthin

Letzte, Absolute, die letzte Grundkraft alles Seins, die tiefste
Wurzel alles Lebens — das Wesen Gottes aber ist die Liebe. In ihr
treffen wir auf die untersten Fundamente alles Seins. Nnd sie sollen
nicht irgendwie draußen bleiben, sondern im Meuscheu selber gelegt
werden: „Gott ist die Liebe und wer in der Liebe bleibt, der bleibt
in Gott und Gott iu ihm." „Die Herrschaft Gottes ist inwendig in
euch." Etwas von jener göttlichen Güte, die uns im Sonnenschein
anlacht, der sich ausgießt iu seiuer leuchtenden Fülle über Böse und
Gute, und die uns im Regen erquickt, die nicht kleinlich berechnet,
sondern nur ausströmt von ihrem Reichtum, soll im Menschen selber
Gestalt gewinnen Also handelt es sich hier nicht um eiue Herabsetzung
des natürlichen Lebensgefühls, etwa im Sinne einer Einschnürung
in eine philiströse Gesetzlichkeit, sondern um seine Erhebuug zu größter
Leuchtkraft und Konsequenz uud nicht um eine Schwächung der
Lebensenergie, sondern um ihre Entbindung zu gesteigerter
Wirksamkeit, nicht um müde Resignation, sondern unt Entfaltung der
wirksamsten Aktivität gegen das Böse wie gegen alle Lebenswiderstände

überhaupt. Es handelt sich nicht um talte moralische
Anweisungen, sondern um Freudenfeuer, angezündet auf deu Bergen,
von denen allein Hilfe kommt.

Und nun also ein paar Streiflichter. Wie wurde das
aufgenommen? Es dürfen da etwa drei Gruppen unterschieden werdm.
Zunächst waren nach den persönlichen Versicherungen, die mir
ausgesprochen wurden, zu urteilen, jedenfalls eine Reihe von Menschen
da, die mit den oben augedeuteten Grundgedanken im wesentlichen
einverstanden waren; es waltete hier das Verlangen, einfach! die
Mittel kennen zu lernen, mit denen nun wirklich der Kampf gegen
alle unser Heiligstes einschnürenden und verhöhneuden Welttatsachen
aufgenommen und siegreich durchgeführt werden könnte. Mittel,
die im übrigen nur bei praktischer Erprobung ihre lebendige Kraft
erweisen können. Dieser Umstand war mir besonders wichtig und ich
habe, obwohl ich keineswegs philosophischer Pragmatist bin,
sorgfältig darauf geachtet, nichts zu sagen, was uicht gewissermaßen
experimentell erprobt, dessen Richtigkeit mir nicht iu eigenen oder
an andern beobachteten Anwendungen klar geworden ist.

Was die beiden andern Gruppen anlaugt, so wurde zunächst
von Paul Rohrbach, sicher im Sinne aller theologisch liberal und
etwa auch evang.-sozial eingestellten Besucher au meinem Referat



— 234 —

die Berücksichtigung der zeitgeschichtlichen Gebundenheit der Verkündigung

Jesu vermißt; das „Reich Gottes" z. B. sei ein zunächst
orientalischer Begriff. Diese Aeußerung wurde allerdings stark
abgelehnt, nur „Leute von gestern" könnten so reden, meinte Tags
darauf temperamentvoll, wenn auch recht lieblos ein Junger. Der
Vorwurf der Ungeschichtlichkeit kann die von mir vertretene
Auffassung aber auch gar nicht treffen. Was sie allein ausschließt, ist das
bloße historische Registrieren von lauter zeitgeschichtlichen Bedingtheiten

und Vergangenheiten, zu deren innerem Wesen der Beobachter
mit dieser Methode allein überhaupt keinen Zugang findet. Das
sogenannte „voraussetzungslose" Herumsuchen in den Trümmern und
Schutthaufen der Vergangenheit, zu denen auch Begriffe gehören,
vermag doch jedenfalls nie zu den Lebensimpulsen
vorzudringen, die einst diese Trümmer zu lebendigen Wirklichkeiten gemacht
haben. Diese lebenden Impulse aber gerade suchen wir. Wir suchen
nicht den Begriff des Reiches Gottes oder den Begriff des Christus
— das ist auf die Weltgestaltung gesehen nur Wahrheit, die auch
ihren, aber eben nur sehr begrenzten Wert hat. Wir suchen den

Reich-Gottes-Jmpuls und den Christusimpuls, damit aber das, was
übergeschichtlich ist an jenen Begebenheiten der Vergangenheit, wir
suchen das, was ewige und darum auch gegenwärtige Bedeutuug
hat. Das alles bedeutet nicht leichtfertige Preisgabe historischer
Gewissenhaftigkeit, sondern ihre Ergänzung durch psychologische
Intuition und damit erst die Vollendung der historischen Methode.

Durchaus gerechtfertigt war ein zweiter Einwurf von dieser
Seite: es sei nun eben doch die Anwendungsmöglichkeit des Christusgeistes

auf die gegenwärtig brennenden Probleme nicht nachgewiesen
worden. Dieser Nachweis war nun allerdings nach dem Plane der

ganzen Tagung den übrigen Referaten zugewiesen, in denen
nacheinander Karl Meunicke und Lydia Eger über „innerpolitifches
Handeln", und Walter Koch über „außenpolitisches Handeln" sprachen.
Ich würde gleichwohl heute noch vielmehr in praktischen, der Tagespolitik

und dem weltlichen Daseinskampf entnommenen Beispielen
über den Radikalismus des Ehristusgeistes reden. Der Anspruch
Christi auf das konkrete Leben wird heute wohl nur so verstanden.
Wenn man heute etwa von der „Fleischwerdung des Wortes", worin
tatsächlich die ganze Bedeutung der Sendung Jesu zum Ausdrujck
kommt, nur so im allgemeinen redet, ohne sogleich die darin
enthaltene Wahrheit in einem ganz konkreten Beispiel zur Darstellung
zu bringen, fo hört der moderne Mensch zunächst weiter nichts als,
Worte, deren bloß theoretischer oder auch „religiöser" Wert ihm von
vornherein feststeht. P. Rohrbach und zwei unabhängige Sozialisten
waren sich darin ganz einig. „Man kann mit dem, was mein Referat
enthalten hatte, nrchts anfangen." „Es war nichts Lebendiges darin"

wobei man auf der einen Seite das wirklich Lebendige in der
Erhaltung, auf der andern Seite in der Vernichtung des gegenwärtigen



— 235 -
Weltzustandes findet. Obwohl man aber hier und dort etwas ganz
Verschiedenes will, so will man es doch mit ähnlichen Mitteln nnd
zwar mit reaktionären Mitteln — mit Gewalt. Gewalt ist hier
die schlechthin unentbehrliche, einzige Methode der Durchsetzung
weltlicher Ziele. „Wir sind nacht so naiv, zuerst die Waffe in die Ecke zu
stellen", sagte der Sozialist. „Damit mag der Kapitalismus den
Anfang machen." Dem liegt die unausgesprochene Voraussetzung zu
Grunde, daß der, der es zuerst tut, unter allen Umständen der Unterlegene

ist. „Herr Foerster (gemeint ist Fr. W. Foerster) möchte
sichtlich gerne, daß sich der ruhige Bürger des letzten Schutzes
entäußere, damit die Kommunisten und Bolschewisten ihm ihre „Liebe"
angedeihen lassen könnten", heißt es in der München Augsburger
Zeitung vom 1. Jan. 1921. „Das Herz bei Gott, die Hände gegen
die Hunde", sagte in Marburg ein Sozialist in den Worten des
„bürgerlichen" Frenssen in „Jörn Uhl." Die Verwandtschaft zwischen
den Extremen ist größer, als man denkt. Wie kann man nun diesen
modernen Menschen — es ist wirklich in diesem Punkte ganz gleich,
ob er reaktionär oder revolutionär ist — dafür gewinnen, daß er
das Frenssen-Wort umkehre und statt dessen die Parole „die Hand
bei Gott und das Herz gegen die Hunde" zu der seinen
mache? Offenbar nur so, daß man ihm an der Hand ganz konkreter
Aufgaben des persönlichen und gesellschaftlichen Lebens andere, höhere
Lösungsmethoden vorführt und so den Wahn zu erschüttern sucht,
als sei der gröbste, gedankenloseste, mechanischste Weg auch der beste
und einzige. Ich würde heute z. B. die Frage stellen: „Mit welchen
Mitteln sollen wir dem Haß Frankreichs begegnen?" (den ich so

groß und leidenschaftlich annehmen will, als ihn nur immer ein
fanatischer Nationalist sich denken mag) und würde dann zu zeigen
versuchen, daß die christlichen Mittel auch die wirkungsvollsten
und praktisch ausschlaggebenden sind: „Jesus ist der Siegesheld, der
all seine Feinde besiegt", nicht die Handgranate und das Giftgas,
nicht der Haß und die Verleumdung oder der aus solchem Geist
geborene Protest. „Was wir von den Franzosen wollen, das wollen
wir ihnen antun:" Verständnis für alle ihre Nöte haben, ihnen
helfen, wenn wir können, die Schuld aufsuchen, die wir an der
entsetzlichen Entzweiung haben, statt immer nur mit blutbeflecktem Finger
auf den andern zu weisen — mit einem Wort, dem andern das
vormachen, was man von ihm erwartet, ihm die Möglichkeit solch
höheren Tuns darstellen — das ist Fleischwerdung des Wortes.

(Fortsetzung folgt.) A. D. Müller.



— 316 —

Wir hoffen, daß auch diese neue Organisation unserer Arbeit
dazu beitragen werde, den Neuen Wegen wieder zu einem vollen
Leben zn verhelfen. Es sei ausdrücklich bemerkt, daß der Uebergang
in den Rotapfelverlag die Aufgabe, unsere Zeitschrift durch die
heutige Krise zu bringen, nicht erledigt ist, im Gegenteil: sie sollte
gerade den Anlaß zu neuer Anstrengung bieten. Es läßt sich aus
den Neuen Wegen viel mehr machen, als gegenwärtig möglich ist,
wenn uns wieder mehr geistige und materielle Mittel zur
Verfügung stehen. Die Arbeit an der Ausbreitung ihres Leserkreises
darf nicht stille stehen. Wir dürfen aber wohl auch die Erwartung
hegen, daß die neuen Aufgaben, die fich' heute vor uns auftun,
unserer Zeitschrift frisches Leben und Interesse verleihen werden,
wie wir sie anderseits gerade um dieser neuen Aufgaben willett
nicht entbehren können.

vie KeSaKtion: R, Lejeune und L. Ragaz.
?ür äen ftotspftlverlsg: EmilRoniger, Rheinfelden.

Me Hommi55isn,

Alfred Vietenholz-Gerhard, Fürsorgebeamter, Basel;
Josephine Held lin g, Sek.-Lehrerin, Luzern;
Dr. Hugo Kramer, Redaktor, Zürich;
Marie Lanz, Sek.-Lehrerin, Bern;
Paul Martig, Pfarrer, Chur;
Ann y Peter, Sek,-Lehrerin, Schönenwerd;

Dorothea Staudinger, Zürich;
Karl Straub, Zürich-Leimbach;
Lukas Stückelberger, Pfarrer, Winterthur.

«eaaktlonelle öemerkung.
Wir haben uns wieder einmal etwas erlaubt, was wir früher hin und

wieder getan, nämlich zwei Hefte in eins zusammenzuziehen. Es schien uns wichtig,

gewisse Beiträge diesmal bringen zu können, Dafür werden wir dann darnach

trachten, das Septemberheft früher herauszubringen und werden ihm allfallig auch

einen etwas größeren Umfang verleihen dürfen. Wir hoffen, daß unsere Leser

diese Anordnung nicht mißbilligen werden,

VrukKkedlei'. In dem Aufsatze „Streiflicht auf die religiös-soziale
Bewegung Deutschlands" imJunihcst der „Neuen Wege" stehen einige Druckfehler,

Auf Seite 232, Zelle 1« von oben mnß es heißen: „Das Reich Gottes,
die Verwirklichung höchster Werte" (nicht Worte), Seite 233, Zeile 23 von oben,

„um ihre Entbindung zu gesteigertster (nicht gesteigerter) Wirksamkeit", Seite 234,
Zeile IS von oben, „Diese lebendigen Jmpnlse aber gerade suchen wir, (nicht
lebenden)," Seite 234, Zeile 17 von oben, „das ist auf die Weltgestaltung gesehen
eine Wahrheit (nicht nur Wahrheit),"

Redaktion: leleune, Pfarrer in Arbon; L. Küggz, in Zürich, —
Druck und Expedition «. g. SdiiUltU öS. in Basel.


	Streiflicht auf die religiös-soziale Bewegung Deutschlands. Selbstbesinnung und Ausblick
	Anhang

