
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 15 (1921)

Heft: 6

Artikel: Blumhardt, Vater und Sohn. 8., Das Kommen Christi ; 9., Die
Geisterwelt ; 10., Schwärmerei oder Nüchternheit? (eine
Nachbemerkung) ; Blumhardt-Worte

Autor: Ragaz, L. / Blumhardt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134812

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134812
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 313 —

Mumdarclt. Vater unci Sodn.
8. D a s K o m m e n C h r i st i.

^ön den Kreis der gleichen Wahrheit gehört und ihren Abschluß

I bildet gleichsam die Erwartung der „Wiederkunft Christi." Auch
hier haben wir es mit einer der großen Anstößigkeiten für das

moderne Denken und zugleich mit einem Hauptstück des christlichen
Bekenntnisses und ganz besonders der biblischen Welt zu tM- Es
ist aber, wie wir gesehen haben, auch die Krone der Hoffnung
Blumhardts, des Vaters und des Sohnes, gewesen. Phantasterei und
Mythologie kann es also an sich, seinem Wesen nach, gewiß nicht
fein, so ^sr es dies auch schon durch Irrtum und Entartung geworden
sein mag. Was mag es denn sein?

Es ist wieder der Glaube an den lebendigen Gott, in einer neuen
Form seiner Auswirkung, und zwar einer notwendigen. Denn
das Schaffen und Wirken dieses Gottes kann nicht ins Leere gehen
und wärs auch die Leere der Unendlichkeit. Es muß sich einem Ziel
entgegenbewegen, es muß einen Sinn und Zusammenhang,
eine innere Einheit haben. Darum muß es zu Entscheidungen

führen. Der Kampf zwischen Gott, uud Welt, Gut und
Böse muß einmal zu einem Aus trag kommen. Sonst hätte er keinen

Ernst, wäre er ein bloßes Schauspiel.
Das ist die Bedeutung des Gerichtsgedankens für

Weltanschauung und Glauben. Er ist für eine sittliche Weltanschauung
und einen sittlichen Glaubeu durchaus unentbehrlich.

Gericht bedeutet eben Entscheidung, uud damit Scheidung, i). Es ist
dem moderneu Denken freilich lange Zeit fremd geworden. Dieses ist
ja gewöhnnt, sich! eine endlose Entwicklung der Weltgeschichte vorzustellen,

vielleicht im Sinne eines „Fortschrittes", der dann aber
etwa mit einem Untergang im Eis oder im Feuer endigte. Aber
damit gibt man den sittlichen Sinn der Gefchichte preis und verfällt
einem gröberen oder feineren Naturalismus. Man gibt im Grunde
die Geschichte selbst preis. Denn Geschichte ist doch noch nicht da, wo
überhaupt etwas vorgeht, sondern nur da, wo etwas Sinnvolles
geschieht. Dieses hat aber Anfang und Ende. Es wird —' trotz seiner
innern Unendlichkeit ja gerade um ihretwillen — fertig. Es
kehrt in sich selbst zurück. Sein Zeichen ist daher die in sich
zurücklaufende Linie, nicht die sich ins Unendliche verlierende des modernen
d. h. heidnischen Denkens.

Aus diesem Grunde ist die Bibel, das Buch des lebendigen und
heiligen Gottes, zugleich das Buch des Gerichtes. Gericht ist insofern
schon die Schöpfung, als sie Licht und Finsternis scheidet; Gericht
tritt mit der Geschichte vom Sündenfall ein und Gericht ist das letzte

Das Zweite wird im Griechischen dadurch ausgedrückt, daß Gericht und
Scheidung di rch das gleiche Wort „Krisis" bezeichnet werden.



— 214 —

Wort. Umgekehrt aber ist das Ende des Gerichtes ein neuer Himmel
und eine neue Erde, also eine neue Schöpfung. Der Weltprozeß
hat einen Sinn, er kommt zur Entscheidung. Es gibt eine wirkliche
Geschichte. Unser geschichtliches Denken kommt nachweisbar aus der
Bibel. Das Heidentum kennt im tieferen Sinn keine Geschichte,
sondern bloß Ahnungen davon. Darum ist aber die geschichtliche
Bewegung ein Kreis und läuft in sich selbst zurück. Das Gericht
vollendet die Schöpfung, indem es sie erneuert. Der Gott, der am
Anfang Licht und Finsternis scheidet, tut es am Ende wieder. Er
tritt als Anfang und als Ende hervor. Die Geschichte ist die Wiederkunft

Gottes.
Jn diesem Zusammenhang gewinnt die Erwartung der Wiederkunft

Christi ihren Sinn und ihre Notwendigkeit. Die Geschichte,
die mit Christus begonnen hat, muß sich einmal vollenden. Sie
drängt Entscheidungen und zuletzt über alle einzelnen Entscheidungen
der Entscheidung entgegen, mit anderen Worten: sie ist vom Gericht
begleitet und endigt im Gericht. Christus ist aber der Sinn der ganzen

Geschichte. Sie drängt, zum Teil ohne es zu wissen, auf ihn zu.
Seine Wahrheit ist ihre innere Triebkraft, sie auch ihr Gericht. So
ist Christus das Weltgericht.

Er ist aber auch der Welt ri cht er. Denn auch hier kommt
dcr Gesichtspunkt zur Geltung, daß die Mächte, die die Welt bewegen,
in letzter Instanz persönlicher Natur sind. Darum dürfen wir
annehmen, daß Er, an dessen Gestalt vor allem der Durchbruch der
Christuswahrheit in der Geschichte gebunden war, auch an ihren
weiteren Schicksalen und Entscheidungen, und an ihrem Endsieg
nicht unbeteiligt sein werde. Das Ende der Wege Gottes ist Leib-,
lichkeit auch im Sinne der Persönlichkeit d. h. der konkreten Gestalt
an Stelle der abstrakten Idee.

Diese Wahrheit wird uns durch die biblischen Vorstellungen
von der Wiederkunft^) Christi nahe gebracht. Diese Vorstellungen
sind, wie alle biblischen, nicht „Begriffe", sondern Sinnbilder —
Sinnbilder von etwas, was in Begriffen eben nicht ausgedrückt werdeu

kann. Darnm muß man von ihnen alle Rechnerei und alle Phan-
tastik, aber auch alle theologische Ausklügelung und Systematisierung
fern halten. Dazu nötigt uns durch göttliche Vorsehung schon die

Verschiedenheit dieser Bilder innerhalb der großartigen Einheitlichkeit
ihres Grundsinnes. Mag der Einzelne sich die Zukunft oder gar
Vollendung des Reiches Christi so oder so vorstellen, so ist jedenfalls
heilige Nüchternheit und Zurückhaltung am Platz. Am besten saßt sich

doch "die ganze Hoffnung und Erwartung zusammen in die Bitte :

„Dein Reich komme!"
Eins aber ist gegenüber der in frommen Kreisen üblichen

Vorstellung festzuhalten: das Gericht hat nicht bloß einen negativen,

') Eigentlich heißt es dort: „Erscheinung", „Gegenwart".



- 215 —

sondern vor allem einen positiven Sinn, das heißt: es will
nicht bloß vernichten, sondern vor allem retten, es will nicht bloß
auflösen, sondern vor allem erfüllen. Es ist das vernichtende Nein
zu allen gottwidrigen Mächten und die Auflösung der Welt des
Bösen, aber es ist das rettende und erfüllende Ja der Schöpfung:
„Siehe, ich mache alles neu!"

Der Kampf wird sich freilich zuspitzen, je mehr es der Entscheidung

entgegen geht. Nnd so wird gerade der Fortschritt des Reiches
Gottes ein stärkeres Auseinandergehen der beiden Welten; die sich
bekämpfen, zur Folge haben. Sie werden „offenbar." Aber gerade
das Offenbarwerden des Bösen geht seiner Niederlage voraus. Es
ist nun wieder ganz im Geist der biblischen und überhaupt der
sittlichen Denkweise, wenn die Gegnerschaft gegen Gott ebenfalls eine per--
s önliche Gestalt annimmt. Ebenso liegt es in der Konsequenz dieser
Denkweise, wenn das Böse in seiner gefährlichsten Form nicht als
das grobe, für jedermann als solches kenntliche Gegenteil Christi
hervortritt, sondern in einer Gestalt, worin es Christus möglichst
täuschend ähnlich sieht und darum zur schweren Versuchung und zur
Verführung Vieler wird. Das ist der Sinn der Vorstellung vom
Antichrist, die im neueu Testament auftritt und dann durch die
Geschichte geht.

Diese letzten Gedanken sind, wie der von der Wiederkunft Christi,
durch eine gewisse entartete Frömmigkeit entstellt und damit
entwertet worden. Man hat sie ihres gewaltigen Sinnes beraubt und
ins Kleine und Spielerische gezogen. Besonders aber hat man
eine Freude daran empfunden, die Kehrseite des Kommens Christi,
die Schrecken des Gerichtes, so recht zu betonen und auszumalen.

Das ist so wenig die Meinung Blumhardts, als es die des
Neuen Testamentes ist. Die Offenbarung Johannes ist ja nur ein
Teil des Neuen Testamentes. Sie hebt ein Moment des Kommens
des Reiches stark hervor. Aber sie hebt die Bergpredigt und das Unservater

nicht auf. Das Gericht macht nicht das Evangelium zunichte.
Wir sind mit Christus endgültig in das Zeitalter der Gnade
getreten. Mag das Kommen Gottes noch so sehr von Gericht und
Schmerzen begleitet sein, fo ist sein Sinn doch durchaus Gnade und
neue Schöpfung — Erlösung. Wir dürfen auch annehmen, daß die
schweren Krisen und Katastrophen, die ohne Zweifel das Kommen des
Reiches begleiten werden, derart seien, daß die Menschen sie ertragen
können. Es ist ein Gedanke Blumhardts des Vaters, daß wir einen
Teil, vielleicht sogar den schwersten, jener vom Neuen Testament
vorausgesagten Leiden und Greuel wohl schon hinter uns hätten,
da ja die „christliche Geschichte", die doch auch zur Zeit des Kommens
Christi gehöre, davon erfüllt sei. Er kann sich, wie cr cinmal erklärt,

') Im Griechischen heißt Offenbarung „Apokalypsis", daher diese ganze
Denkweise, die in dcr Offenbarung Johannes besonders konzentriert hervortritt,
auch die „apokalyptische".



— 216 —

Christus nicht als den großen „Kaputmacher" denken. Vielmehr
wird mit der Steigerung des Bösen auch das Gute zunehmen, nnd
noch viel stärker. Die wachsende und siegende Macht des Guten wird
das Zeichen sein, daß Gott kommt, wie die wachsende und siegende
Macht des Lichtes das Zeichen ist, daß die Sonne aufgeht.

Darum entspräche es auch nicht Blumhardts Sinn, wenn man
rn der Erwartung des Kommens Christi die Hände in den Schoß legen
und alles menschliche Tun und Streben für unnütz erklären wollte.
Solche „Knechte" würden wohl einschlafen, während der kommende
Herr sie wachend finden will.

Alle diese Gedanken: Gericht, Offenbarung des Bösen, Hoffnung
auf das neue Kommen des Reiches Christi, ja irgendwie Christi
felbst, find nach langem Schlummer iu unseren Tagen wieder lebendig
geworden und bilden einen Teil des großen Erwachens der Christenheit.

Wir können auch sagen: die Hoffnung ist in der Christenheit
wieder erwacht. Mit ihr aber sind all die andern Gedanken, die wir
nun dargestellt haben, innerlich und notwendig verbunden.

Denn sie alle wolleu in der bunten Mannigfaltigkeit dieser
Bilderwelt doch nur Eines ausdrücken: den Glauben, daß das
Reich GottesdasZiel der Geschichte sei, daß Gott
komme, zum Gericht der Rettung. Und das wird sich als
Wahrheit erweisen.

So gewinnt wieder eine Seite der Bibel, an der man lange
scheu vorüber gegangen, ist und für die auch die Reformatoren kein
rechtes Verständnis gehabt haben, einen großen, lebendigen Sinn.

Man hat in der neueren Zeit auch im Kreise der Philosophie
und Theologie dafür Augen bekommen, daß das Neue Testament vor
allem von einer Hoffnung erfüllt sei und auf Weitende und
„Wiederkunft" Christi warte. Das nannte man die eschato logis

che Auffassung, d. h. die Auffassung, wonach die ueutestamentliche
Botschaft ganz und gar an den „letzten Dingen" orientiert fei. Aber
blind, wie man für die tiefere Bedeutuug dieser Tatsache war, kam

man aus die Auslegung: da das ganze Neue Testament von dieser
Orientierung her seineu Sinn bekomme und da diese Orientierung
natürlich falsch sc i, müsse man eben große Bestandteile des Neuen
Testamentes „zeitgeschichtlich" erklären. Weil das aber gerade das Wesentliche

am Neuen Testament betraf den Gegensatz des Reiches Gottes
zur Welt, seinen Sieg über sie — so bedeutete dies die Aufhebung
der Wahrheit Christi.

Das wahre Verhältnis ist umgekehrt: Die Hosfnung des Neuen
Testamentes quillt aus der gewaltigen Zuversicht zu Gottes, des Lebendigen,

Macht und Sieg. Gott ist ihr die große Wirklichkeit.
Daraus quillt das ganze Evangelium, daraus auch seine Erwartung
der Zukunft. Das hat aber mit „Zeitgeschichte" nichts zu tun. Denn
Gott bleibt in allen Zeiten die Wirklichkeit.



— 217 —

Aber war diese Hoffnung nicht eine Täuschung? Haben die
ersten Christen das Ende der Welt nicht in großer zeitlicher Nähe
erwartet und nun sind fast zwei Jahrtausende vergangen, ohne daß
sie erfüllt wäre!

Was antworten wir? Erstens: Zeitrechnungsfragen sind in
solchen Dingen unwesentlich. Man hat es da nicht mit der Zeit, sondern
mit der Ewigkeit zu tun. Zweitens: Jene Erwartung hat sich keineswegs

als Trug erwiesen. Christus ist wirklich die Weltwende
gewesen; er ist es, wie eine tiefere Geschichtsschreibung zeigen würde,
viel mehr gewesen, als man heute ahnt. Es i st damals wirklich eine
alte Welt gestürzt und eine neue zum Durchbruch gelangt. Drittens:
Wenn doch, nicht alles geschehen ist, was man damals erwartete, was
bedeutet dies denn? Jede Erwartung ist an Bedingungen gebunden.
Gott will nicht ohne die Meuscheu schaffen. Die Erfüllung seiner
Verheißungen hat ein.bestimmtes Verhalten, ein Verstehen, Ahnen
und Mitkommen der Menschen zur Voraussetzung. Wir haben gezeigt,
daß Freiheit das Grundelement der Welt Gottes ist. Gott zwingt
auch zum Heil Niemanden. Wie nun ^ wenn jenes Versagen der
Menschen tatsächlich geschehen wäre? Wie, wenn es den Schlüssel
zur „christlichen" Geschichte bildete? Aber würde dadurch die
Verheißung Gottes aufgehoben? Würde die Hoffnung zum Trug?

»lumdaratUlotte.
„Siehe, ich komme bald!") Dieses Wort vom Kommen unseres

Herrn und Königs Jesu Christi, das sein irdisches und überirdisches Leben durchzieht,

liegt für uns in einer fast unerreichbaren Höhe. Wenige sind es, die es im
Geiste erfassen können, so, daß es in ihrem Leben für Gott eine selbstverständliche

und natürliche Rolle spielen könnte. Und doch müssen wir bekennen: der Erfolg des

Lebens Jesu und seiner Jünger hängt von der Erfüllung dieses Wortes ab, Sie
selbst bauen darauf, als auf einem festen Grund, durch welchen der Erfolg ihrer
Wirksamkeit garantiert wird. Aber auch alle späteren Jünger Jesu, die als Ziel
der Gemeine Jesu Christi das Reich Gattes auf Erden im Herzen tragen, sind «it
dieser ihrer Hoffnung auf die Zukunft^ ihres Herrn angewiesen; ohne
dieselbe ist die Sehnsucht nach einer Gottesgemeinschaft auf Erden in Gerechtigkeit
und Wahrheit aussichtslos,

„Siehe, ich komme bald!" Dieses Wort teilte die Geschichte der Gemeinde

Jesu Christi in zwei Perioden: in die erste, die Vorzeit und in die zweite, die

eigentliche Zeit des Reiches Gottes. Dcr Heiland ist der Anfang, das A, und dann
das O, das Ende. Mit dem Kommen des Heilands in das Fleisch hat die Vorzeit

des Reiches Gottes begonnen und alle Menschen sollen davon wissen, denn sie

leben darinnen, Jn dieser Zeit haben wir das Evangelium, „die Kraft Gottes, die
da selig macht alle, die daran glauben," Das Reich Gottes ist damit angekündigt
und in Vorboten auf Erden begründet; das Regiment Gottes in Christus ist aber
noch nickt durchgedrungen; es hat nur seinen der Welt unbekannten stillen Anfang

') ogeitbg. Joh, 22, ZU,

') Zukunft — das Kommen (WiederlunnZ,



— 218 -
in den Glaubenden. Das sind nur Wenige. Die ganze übrige Menschenwelt, die

Masse, selbst wenn sie das Evangelium hört, bleibt im Regiment der Sünde und
des Todes, weil sie sich noch nicht aus demselben losmachen kann und will. Nur
das Licht der Hoffnung leuchtet in diese Masse hinein durch das Evangelium, welches

die Liebe Gottes zur Welt offenbart. Diese Hoffnung ist auch schon eine

weltbewegende Kraft Gottes, wie wir sie in der Christenheit im allgemeinen erfahren,
da selbst Ungläubige an derselben teilnehmen, sei es auch nur unbewußt. Es wird
durch diese Kraft der Hoffnung, die aus dem Evangelium kommt, der Sieg der

Finsternis verhindert. Sie kommt zu keinem Ziel mehr, Ihr Tod ist durchleuchtet
durch die Hoffnung des Lebens, wo nur das Evangelium laut wird. Aber das
Inwendige der Menschen ist noch nicht frei für Gott und hat keine Siegeskraft übcr
die Sünde, sodaß in der Welt scheinbar alles beim alten Gang fortgeht. Ein
Neues, eine neue Schöpfung, ist nur im Verborgenen bei den Glaubenden, Diese

nennen wir die Vorboten des Reiches Gottes, in denen die Gerechtigkeit Gottes
einen Anfang genommen hat, Ihr Beruf ist, treu zu sein bis in den Tod und die

Erde kämpfend als Eigentum Gottes zu behaupten, bis der Menschensohn kommt
in der Herrlichkeit seines Vaters. Dann erst kommt die Macht Gottes in Jesu
Christo an die Völker und überhaupt an die Massen der Menschen. Was das

Christentum und das Evangelium darinnen nicht vermochten, das wird jetzt möglich,

nämlich das Gericht, Ohne Gericht, d, h. ohne daj^ jemand durch den

strafenden Geist Gottes sich selbst erkannte und im Angesicht Gottes gut und bös

scheiden und das Böse ins Gericht geben konnte, wurde auch in der Zeit des

Evangeliums niemand groß und selig. Ebensowenig kann auch die Masse der Menschcn

am Ende gerettet werden ohne das Gericht, welches der Menschensohn bringt, wenn
Er kommt. Jn diesem Endgericht erst wird Vieles fallen, was wir heute noch für
gut und recht halten, das aber doch nur einstweilen geduldet wurde von Gott. So
hoffen bezüglich der Welt und des Sieges über dieselbe alle Apostel auf diese Zeit;
vorher hoffen sie für die Erneuerung der Menjchenwelt im Ganzen nichts. Darum
dürfen auch wir nicht verzagen, wenn in der Gegenwart noch die Welt unangetastet

bleibt und der Glaube nur verborgen fich durchkämpfen kann. Die Welt ist darum

nicht für immer verloren, Sie harrt der letzten Offenbarung in Christo, wenn er

sich zeigt als König der Könige.

Ein müssiges Zuwarten ist freilich nicht am Platz; denn das Leben der

Glaubenden ist der Anfang zum Ende und hängt von der Treue dieser Vorboten

alles ab. Sowohl der Heiland selbst als die Apostel machen darauf aufmerksam,

und den Knechten, „die auf ihren Herrn warten", den „Auserwählten, die Tag
und Nacht schreien", gilt vornehmlich als Antwort auf ihre Sehnsucht das Wort:
„Siehe, ich komme bald!" Solche Treue hat übrigens schon für heute eine

zeugende Kraft unter den Menschen, Denn ohne dieselbe hat das Evangelium nicht

das durchschlagende Licht, um Einzelne zu retten und als Vorkämpfer herzuzuziehen

in die Gemeinde Jesu Christi.

So ist es eine freudige Sache für uns, die Kraft des Evangeliums in uns

zu tragen. Sie schafft in der Welt der Menschen Licht in der Finsternis und hilft
mit. daß die Endzeit unseres Herrn Jcsu Christi kommt, da alles Fleisch wird die

Herrlichkeit Gottes schauen.



— 219 —

Die bloße Zeit alsFeind. Die Zeit ist unser Feind; die Zeit ist
der Feind der Ewigkeit, die Zeit, welche uns aufwickelt wie ein altes Tuch und
hinauswirft in die Finsternis des Todes, den wir dann nur wieder vergessen, um
bald selber im Tode zu schmachten. Ja, die Zeit ist unser Feind, sie bringt nichts,
Christus bringt's, und das, was durch Christus geboren werden soll in Menschen

Christi, das allein bringt die Frucht, welche das Menschengeschlecht Gott schuldet

seit vielen, vielen Jahrhunderten.

Das Zeichen. Alle Welt wartet auf ein Zeichen, alle Welt erwartet,
trotzdem sie es nicht glauben, die Zukunft Christi, wenigstens soweit es eine christliche

Welt gibt. Man erwartet immer etwas vom lieben Gott, da alles von oben

herunter komme — „und ewig kommt es nicht!" sagen die Leute, Ja, liebe Freunde,
wen führt Gott in sein Geheimnis? — Ihr sehet, während die Gewalten des

Himmels erzittern, während die Menschen vergehe» vor Angst und Furcht der Dinge,
die da kommen sollen über die Welt, weil sie spüren: „Es kommt etwas" — während
sich die Völker zusammendrängen und Lebenswege suchen, Verträge miteinander
abschließen, politische Gestaltungen veranlassen, um die Zeilen zu halten, um Sicherheiten

zu gewinnen unter ihren Füßen — während alles beschäftigt ist unter dem

Taumel der Berauschung eines großartigen Weltgeistes, sein Leben zu sichern durch

Erhaschung von zeitlichen Gütern, die Einem aus der Hand rinnen, ehe man sichs

versieht — während schon Zeichen am Himmel erglänzen, welche die Nähe Gottes
ankündigen, merkt es niemand; nur die, welche es schon früher gemerkt haben, hören
das Wort: „Passet auf! Richtet euch auf! Eure Erlösung kommt!" 1891.

Falsche Neugier, „Als cinmal zwei sich darüber stritten, ob Blumhardt
sder Vaterf sich wohl den Antichrist vor oder nach dem Anbruch dcr gehofften
Gnadenzeit denke, antwortete er auf ihre darauf sich beziehende Frage: ,Nun, der Antichrist

ist unser nächstes Bedürfnis nicht/ " Zündel : Blumhardt.
D e r T a g G o ttes. So ss, «, dadurch, daß die Christen, statt Andere

zu beschuldigen, auf sich selber achteten), könnte man zu der Verfassung kommen

in welcher man mithilft, daß die Veränderungen in der Welt kommen, die kommen

müssen, wenn nicht das ganze Menschengeschlecht eine Narrheit sein soll, wenn es

nicht ein schlechter Witz ist, daß wir Menschen bestehen. Diese Veränderungen
werden mit dem Tag Jesu Christi, und daß dieser Tag komme, dazu braucht der
liebe Gott Menschen, die ihm helfen. Alle die Prophezeiungen und Büchlein über
die Zukunft Christi täuschen sich, der Tag komme so wie nach der Uhr. Der Tag
kommt im Zusammenhang mit dem Volk Gottes und die Veränderungen zum
Guten werden im Zusammenhang mit Gutem, das im Volk Gottes heraus gekämpft
wird. Wenn das nicht möglich ist, dann kommt der Bann über die Erde.') Dann
kann es wieder einen Krach geben wie schon einmal, daß die Erde wieder wüst und
leer werden muß, wie vor der Schöpfung. Aber einstweilen müssen wir es doch

festhalten, daß die Veränderungen nicht nur möglich sind, sondern es muß uns auch
ein Anliegen sein, daß sie wirklich werden, weil der Heiland sich mit unserer Erde
verknüpft hat und den Heiland kann man nicht ohne weiteres beseitigen. Wir
müssen immer neu gleichsam den Himmel aufschlagen wollen und sagen: „Ohne
dich und ohne dein Reden und Tun sind und bleiben wir die alten Narren; wir

') Vgl, Maleachi 8, 22—24. „Bann" ist Gericht und Vernichtung,



— 220 —

bleiben götzendienerische Leute, die gar nichts wissen vom Angesichte Gottes"
Das Angesicht Gottes muß in alle Verhältnisse hinein leuchten, um Veränderungen
zu schaffen, und jeder Gedanke: „Ach, es nützt ja doch alles nichts, da läßt sich

nichts mehr machen", muß uns zur Sünde werden. Man kann etwas machen, und
soll etwas machen, und soll keine Ruhe haben Tag und Nacht — anders muß
es werden! Das soll unser H:rz durchschreien immerwährend.

Und was kann man machen? Die Schuld auf sich nehmen
kann man. 1894.

Gericht für die Frommen, nicht Sopha im Himmel, Es gibt
Parteien in der Christenheit, die freuen sich schon, bis sie verwandelt werden und
in den Himmel hinaufschweben und die armen Menschen, die zurückbleiben,
auslachen. So geht es aber nicht. Es gilt jetzt, sich auf eine Arbeit gefaßt machen,
da wir die Ersten sind, die sich ins Gericht geben und nicht die Ersten, die ein
Sopha im Himmel bekommen. Denn nur die, welche die Ersten sind, w:lche sich

mir dem Heiland ins Gericht begeben, können Werkzeuge werden zu weiterer Arbeit
an dcn übrigen Menschen,

Wic Christus wiederkommt. Man hat es vielfach so genommen:
Jesus siegt und herrscht und kommt zuletzt, am Ende der Welt, wie ein Phänomen
vom Himmel herunter, und macht plötzlich alles anders. So ist es nicht, Jesus
kommt nicht von oben herunter nach unserer Vorstellung von „oben". „Von oben"
ist jetzt nicht der „Himmel", „von oben" ist die Stätte, die ihm Gott im Fleisch
bereitet hat. In Dir ist Jesus Christus „oben", aus Dir heraus soll Gott leuchten,
weil Jesus Christus in Dir ist. Uns nützt es nichts, wenn vom Himmel herunter
Lichter kommen, in uns muß es Licht werdeu und das Oben unseres Herrn Jesu
Christi ist da drin in meiner Brust und in deiner Brust, dort, wo der Kampf auf
Tod und Leben geht, wo man lieber jeden Blutstropfen hergibt, als der Sünde
Recht geben.

Kein düsterer Ausblick! „Das wird sein Name scin, daß man ihn
nennen wird: „Herr, der unsere Gerechtigkeit ist" (Jeremias, 23, V). Solche Stellen
sind mir darum so wichtig, weil sie sich auf die letzte Zeit beziehen, bei dcr man
sonst gewöhnlich eben an den schwarzen König denkt, den müsten, den Antichristen.
Es steht wohl da, daß es Feinde gibt und Widersacher, auch einen Antichristen,
aber von einem so gar allmächtigen Antichrist redet die Schrift nicht. Dagegen
find die Stellen häufig, die von einem König reden, dcr den Frieden über alle Welt
bringt, sodaß gegen das Ende das Gute kulminiert. Sonst spricht man immer von
Kulmination des Bösen. Nun, das ist ja nach dcr Erfahrung, Aber die Schrift
redet auch von einem Kulminieren des Guten gegen das Ende, sodaß nicht das
Gute, sondern das Böse unterliegt. Denn der Herr wird noch Meister auf Erden,
ehe Er kommt. Denn wenn Er kommt, müssen wir schon sagen können: „Herr,
der unsere Gerechtigkeit ist," Bl. Vater.

9. Die G eist er Welt,

Jn diesen Zusammenhang stelleu wir wvhl am besten ein
Kapitel, das einen wenig bekannten, aber nicht unwesentlichen Teil
der'Gedanken Blumhardts behandelt.



— 221 —

Es märe ein Mangel, der einer Entstellung gleichkäme, wenn
wir versäumten, wenigstens mit einigen Worten anzudeuten, daß
es in der Welt Blumhardts, des Sohnes wie des Vaters, eine
Tatsache gibt, die zwar meistens im Hintergrund bleibt, mit der aber
nnmer gerechnet wird: die G e ist er Welt. Das Reich des per-
pönlich-geistigen Lebens ist für sie nicht auf die Menfchenwelt
beschränkt. Diese steht vielmehr in cinem großen Zusammenhang, der
sich ins Unsichtbare verliert und tief in das Reich des Bösen wie des
Guten hineinführt. Der Mensch kann nicht verstanden werden, wenn
dieser Zusammenhang nicht beachtet wird. Er steht nicht isoliert in
der Welt des Geistes da. Er ist, vielfach verstrickt in dämonische
Gewalten, die ihn beherrschen oder doch beherrschen wollen; aber er
ist auch umgeben von persönlichen Mächten dcr Hilfe und Rettung.
Nur wenn jener Zusammenhang zerissen und dieser im Glauben
bejaht wird, kann cr zur volleü Erlösung, Freiheit und Vollmacht
gelangen. Der Sieg Gottes muß in das ganze unsichtbare Reich
der Finsternis hmeindringen, wenn er in der Menschenwelt völlig
werden soll; es besteht zwischen beiden ein ganz enger Zusammen^
hang. Die Tat Christi erstreckt sich dann auch auf dieses Reich. Er
hat es am Kreuz überwunden und seine Auferstehung bedeutet darum
der Ruf zum Licht für alle von der Macht der Finsternis und des
Todes gebundene Kreatur ohne Ausnahme. Aber auch iu dieser
Beziehung geht der Kampf weiter bis zum vollendeten Sieg.

So öffnet sich der Blick in große Tiefen und gewinnt das
Drama, der Geschichte unendliche Größe. Soll man nun wieder von
Phantastik reden? Ist es nicht vielmehr phantastische' Borniertheit,
die Welt des persönlichen Geistes mit dem Menschen abzuschließen?
Ist es nicht ^ fragen wir wieder — ein tiefer, ja notwendiger und
dazu ein im besten Sinne moderner Gedanke, an Stelle abstrakter
Kräfte persönliche Mächte zu setzen? Stoßen wir nicht ber jeder
tieferen Betrachtung des menschlichen Wesens auf übermenschliche Mächte
des Bösen und des Guten, und zeigen diese nicht in letzter Instanz
einen persönlichen Charakter? Wenn man die Phantasten nennen
will, die dafür den Blick haben, womit wir alle tiefen Geister treffen
würden, Goethe nicht minder als Dostojewsky, so muß man wohl
die Andern, die ihn nicht haben, Blinde nennen. Auch die
Aufgeklärtheit kann blind machen, so gut wie der Aberglaube, und die
Wissenschaft hat hier nichts mehr zu sagen

Jedenfalls kennt auch die Bibel diese Geisterwelt uud rechnet
mit ihr. Aber freilich auch der Aberglaube. Und da ist es nun
allerdings außerordentlich wichtig, wic dic Bibel diesen Aberglauben
als Todfeind des Glaubens an Gott bekämpft, und wie
Blumhardt es im gleichen Sinne tut. Wir haben ja gesehen, wie
sein Werk mit dem Kampf gegen den Aberglauben anhebt. Die
Geisterwelt ist, aber nicht umsonst ist sie ins Geheimnis gerstckt. Der
Mensch soll sich nicht neugierig mit ihr einlassen, sonst kommt er



— 222 —

furchtbar zu Fall. Er foll im Lichte des Tages wandeln, den Christus
heraufgeführt hat.

Vor allem aber muß ein Irrtum vermieden werden: jene
dämonische Welt z u g e b en, heißt nicht, an sie gla u b en — glauben
im wahren Sinne des Wortes, das heißt: das Vertrauen in sie fetzen,
sie für die Macht und Wirklichkeit halten. Glauben kann und soll
man nur an Gott, nicht an Engel Md Dämonen oder gar den „Teufel",

was vielmehr die Sünde der Sünde und, wie schon gesagt, das

genaue Gegenteil des Glaubens an Gott, freilich aber in irgend eiuer
Form, als Glauben an das Böse, nur allzuverbreitet ist. Man soll
nicht an Dämonen glauben. Denn die Dämonen haben keine Macht.
Sie haben Scheinmacht, die Macht, die der Mensch ihnen gibt, indem
er sich ihnen ausliefert, und die dann freilich sehr groß werden kann.
Aber es ist keine Macht in sich selbst, keine auf Wahrheit ruhende.
Macht. Auch das Böse steht unter Gottes Hand. Denn es ist von
vornherein gerichtet. Darum kann es gestürzt werden durch den

Glauben, der Gott allein bejaht, in der Welt, im Menschen, ja
sogar im Teufel, der alle für Gott in Anspruch nimmt und
durch die Liebe, die zu allen das Ja des Schöpfers und Vaters
bringt und sich allen als Opfer hingibt. Darum keine Furcht, außer
vor Gott allein. Er ist der Herr und er soll der Herr sein! Auch
die Teufel müssen ihm dienen, auch die Teufel erlöst werden.

Wenn der Zusammenhang des Menschen mit der weiteren Welt
des Geistes fo verstanden wird, dann kann dies von der größten
Bedeutung für den Sieg des Reiches Gottes werden. Man versteht
dann den Menschen besser. Man schaut in seine tiefen GebundiM-
heiten hinein. Dadurch wird man milder in seiner Beurteilung und
doch zugleich strenger. Denn seine dämonische Gebundenheit ist doch
auch feine Schuld. Es wächst der heilige Ernst des Guten und des
Bösen. Man macht auch nicht mehr oberflächlich am Menschenwesen
herum, wenn man jenes fördern und dieses bekämpfen will, sondern
geht auf die Wurzeln, im echten Radikalismus: man dringt zu
jenen obersten Mächten vor, zwischen denen im letzten Grunde der
Kampf von Gut und Böse vor sich geht. So kommt es anstatt der
Plänkeleien, die unsere Besserungsversuche darstellen, zu
Entscheidungsschlachten, wie Blumhardt, Vater und Sohn, sie durchgekämpft
haben, und große Siege, große Befreiungen sind möglich.

Und noch in anderer Beziehung ist es wichtig, daß wir von
diesem Hintergrund unserer menschlichen Wirklichkeit etwas wisfen.
Da der Mensch doch eine Ahnung davon hat, treibt es ihn, sich irgendwie

öamit zu beschäftigen. Gerade wenn diese Welt von der fals ch en
Nüchternheit durchgestrichen wird, regt sich desto stärker die falsche
Neugier nach ihr. Die Aufklärung erzeugt regelmäßig den
Aberglauben, besonders in Form von Geisterseherei und Spiritismus. Auch
was wir heute als Theosophie kennen, bezieht aus dieser Quelle
einen Teil seiner Kraft ^ sehr zum Schaden des Reiches Gottes. Denn



— 223 —

hier wird zum Zentrum gemacht, was an die Peripherie gehört; hier
wird „Wissenschaft", was bloß Ahnung, Schatten des Glaubens sein
darf und kann; hier wird Vordergrund, was bloß Hintergrund
sein soll. Der Mensch wird in eine Schatten- und Trugwelt geführt,
wo er zum Spielball der Phantastik und der Dämonen wird und
dem Reiche Gottes verloren geht.

Dagegen hilft keine Aufklärung; denn gerade aus ihr ist ja
diese Krankheit entstanden. Es hilft nur, wenn diese Wirklichkeit der
Geisterwelt zugegeben, aber eingeordnet wird in die große helle Welt
des lebendigen Gottes und seines auf die Erde kommenden Reiches.
Dann wird die Nacht nicht geleugnet, aber es herrscht der Tag.
Und es muß die Hoffnung auf ein stärkeres Hervortreten einer der
vorhandenen überlegenen Welt, einer höheren Geistes- und Geisterwelt,

die Erschließung einer tieferen Wirklichkeit, diese sehr berechtigte
Hoffnung, verbunden werden mit der ganzen Erwartung des Reiches
Gottes, mit seiner Diesseitigkeit, seinem Realismus, seiner Natürlichkeit,

Kindlichkeit, Alltäglichkeit. Davon losgetrennt wird alles
Traum, Mythus, Trug.

Auch hierin zeigt Blumhardt unserem Geschlecht den Weg.

»lumdarar-lllstte.
Wir sind nicht allein. Das ist nicht so, als wenn wir da die kleinen

Menschlein wären und dann der ungeheure, gewaltige Gott, an den zu denken uns
schwer wird, den zu begreifen uns unmöglich ist, sondern das Regiment Gottes läuft
durch, unendlich viele Kräfte, durch unendlich viele Heerschaaren, durch unendlich viele

Persönlichkeiten, die um den Thron Gottes sind, und auch um uns, daß sie uns
nahe stehen. Ja, ich weiß es Wohl, man will heute bloß noch den Menschen sehen

und außer ihm nichts in der ganzen Welt, Ich weiß wohl, wir wollen die einzigen

sein, die Geist haben, und die stch dessen rühmen können aber, meine Lieben,
das, was lebt in der Himmelswelt, in der Welt, in die unsere materiellen Augen
nicht hineinschauen können, das, was den ganzen Erden- und Himmelsraum erfüllt,
das umgibt uns von Seiten des Vaters im Himmel. Da lebt cin Regiment, durch

das wir uns immer wieder bedient fühlen von unsichtbaren Kräften und unsern

Geist immer wieder geweckt fühlen durch den Geist, der das ganze Weltall erfüllt
und der Gott ist.

Der größere Kreis, Inder ganzen weiten Welt sollten wir Menschen

die einzigen und die höchsten Persönlichkeiten sein? Auf unserer Erde sind wir die

höchste Stufe der Lebewesen, in denen der Geist Persönlichkeit ist. So gibt es von

uns aus Entwicklung zu immer höheren Geisteswesen. Wir sind wie das Küchlein
iu dcr Schale, das sich fchon ein klein wenig bewegen kann, aber es ist nur ein

ganz klein wenig Freiheit. Jn dieser Schale stecken wir in einem größeren Kreis
des Geistes Ein Kreis liegt immcr in einem größeren.

Die Gotteswelt um uns. So stehen wir jetzt in Verbindung mit
einer Goltesmelt, und das ist ein großer Trost; denn stch ganz allein wissen auf
Erden, ganz verlassen, glauben, wir seien da nur auf uns, angewiesen und auf



— 224 —

unsere Kräftc, ja, das ist traurig! Ich möchte keinen Tag leben, ohne zu denken,

daß die Heerscharen Gottes um uns sind und daß sie ausgehen in alle Welt, Ich
könnte keinen Tag leben ohne zu denken: nie und nirgends sind wir allein.

Die helfenden Kräfte. Gott sendet uns allerlei Kräfte und allerlei
Hilfe, körperlich und geistig, und all diese Zusendungen Gottes sind wie persönlich,
Es sind unendlich viele Kräfte in Gottes Bereich, die sich um uns legen können,
die uns begleiten können und die auch verschiedenartig sind.

Die schlimmste Gefahr, Wir haben lange wider die Finsternis
gekämpft. Teufel. Tod und Hölle sollte uns Schrecken bereifen, wir sind in vielen
Nöten gewesen und wußten oft nicht.'wie aus und ein. Aber Gott hat Seine'rechte
Hand ausgereckt in Jesus Christus und hat uns beschützt in vielen Jahren und
Sieg gegeben. Heute scheint ein anderer Kampf vor uns zu stehen, nämlich der

Kampf wider den Menschen, der sich die Wahrheit nicht will gefallen lassen.

Gefährlicher noch, als die unsichtbare Macht der Finsternis ist die sichtbare Macht der

Menschen, welche über Gotteskräfte falsch verfügen, welche Geist im Fleisch
mißbrauchen, welche die Ehre Gottes in ihren Listen schänden. Gefährlicher als
Täuschungen der Welt sind Täuschungen in den Gebieten der Christenheit.

Wir brauchen keine Kenntnis okkulter Mächte, Vieles ift gar
nicht erlebt, um Andern mitgeteilt zu werden, denn bei Erlebnissen im Reiche Gottes
ist nicht die Hauptsache, daß Andere vom Erlebnis wissen, sondern nur, daß etwa
Andere von den Früchten der Erlebnisse einzelner Menschen im Reiche Gottes leben

dürfen. Die stillen Erlebnisse Jesu und der Apostel, sowie auch schon der Propheten
des alten Bundes, sind samt und sonders verschwiegen. Wir sind überzeugt und
könnten es auch aus vielen Stellen der Schrift nachweisen, daß unendlich viel
Kenntnis der unsichtbaren Welt, sowohl der menschlich-dämonisch-satanischen, als
der göttlichen, in Aposteln und Propheten den Hintergrund ihrer Theorie — wenn
ich so sagen darf —, bildetet Sie tun uns aber nicht den Gefallen, uns in diesen

Hintergrund ihres Erlebens Einblicke zu gestalten; sie denken etwa: Wenn jemand
wiederum zum Kampfe berufen wird, so brauchen wir ihm nichts zu sagen, er

wird dann schon selber sehen, wie es da aussieht, wo sonst das irdische Auge des

Menschen nicht hinreicht

Wir wollen nicht den Teufel wichtig machen, sondern den lieben Gott, und

nicht Dämonen, sondern Menschen sollen in die Erscheinung treten

Sogar den Kämpfern entzieht sich der Zusammenhäng des Kampfes, in dem

sie stehen Es ist auch nicht ihre Aufgabe, den fichtbaren Menschen eine

Geschichte der unsichtbaren Welt zu geben Wohl aber sind sie berufen sich

als treue Gotteskämpfer zu bewähren, in denen gar nichts gilt, als das Recht

Gottes in der Welt.

Glaube an Gott, nicht a n Dämonen. Es ift nicht fein, wenn
sich unser Glaube an Gott und an die Wahrheit Seiner Schöpfung vermischt mit
einem Glauben an ungöttliches Wesen.

Nur keine Angst! Habt nur nicht Angst vor dem Teufel und vor
Geistern! Das hat Alles gar keine Macht gegenüber Gott und schwindet wie die

Nacht vor der Sonne, wenn wir uns in das ganze Interesse für das Reich Gottes

hinein gewöhnen und uicht immer nur das eigenliebige Selbstinteresse mitspielt.



— 225 —

G o t t vle t b t d e r H e r r. Es ist uns, ein großer Trost, zu wissen,

daß auch die Finsternis ganz von Gott abhängig ist, daß auch das Böse nicht aus
seiner Hand kommt. Es kann nicht selbständig bestehen, es ist von Gott aus finster
geworden über dem Bösen; von Gott aus ist Tod geworden über der Sünde, nicht
von jemand Anderem aus. Darum können wir die ganze Welt in Gottes Hand
schauen, die ganze Welt. Es gibt nicht zwei Welten, die eine in Gottes Hand,
die andere nicht in Gottes Hand; es gibt nicht zwei Menschenarten, die eine in
Gottes Regierung, die andere ganz außerhalb Gottes Willen, nein, auch da, wo es

ganz finster ist, ist Gott allein der Herr; es kann kein Teufel tun, was er will,
es kann kein böser Engel etwas schaffen — er ist von Gott aus in der Finsternis.
Es hat da ein gewisses Leben, leider ansteckend und todbringend denen, die sich

davon anziehen lassen, aber das ganze Gebiet, wo Sündiges und Todbringendes
herrscht, ist Gottes und bleibt Gottes, ganz fest in seiner Hand. Das dürfen wir
als Zeugnis in unserem Herzen haben. Zu jedem Satan möchte ich sagen: „Du
bist Gottes, du Satan, du kannst dich nicht rühren, keinen Finger kannst du rühren ;

du bist Gottes,"
Kein Glauben an den Teufel. An den Teufel haben wir noch nie

geglaubt; darum haben wir schon vor fünfundfünzig Jahren gesagt: Jesus ist

Sieger, er allein, es gibt keinen Herrn auch in der Finsternis, der sich nicht beugen

müßte unter unsern Herrn. Es ist nur ein Herr, wie nur ein Gott ist, und alles
Andere ist kein Herr, alles Andere hat keine Macht, hat kein Recht, hat gar nichts

für sich in Anspruch zu nehmen; nicht nagelsgroß hat irgend eine Hölle oder ein

Tod oder ein Teufel in Anspruch zu nehmen: alles ist unsres Gottes, alle s ^

Wenn wir Menschen so stehen, dann muß die Finsternis fort Fürchte nichts,

fürchte nur Gott,

Gott eine Menschen-Erscheinung. Gott ist uns eine Geister-

Erscheinung geworden und Gott ist doch eine Menschen-Erscheinung und wir haben

es zu einer Geister-Erscheinung gemacht und in Geister-Erscheinungen suchen wir
Gott. Deßwegen kann auch der Spiritismus') bei uns Anklang finden und für
eine Prophétie gelten Die schönste Erscheinung Gottes ist eben doch in einem

Menschen.

10. Schwärmerei oder Nüchternheit?
(Eine Nachbemerkung.)

Es soll, bevor wir weiter gehen, noch ein Punkt, der wiederholt

gestreift worden ist, etwas ausführlicher besprochen werden.
Von Verschiedenem, was nun ausgeführt worden ist, weiß der

Schreibende ganz gut, daß es für Manche noch seltsam, unverständlich,
ja phantastisch sein wird. Es verstößt zu fehr gegen das Denken, das
im Zeitalter der Aufklärung und der „naturwissenschaftlichen
Weltanschauung" allnrälig zum modernen Dogma ausgewachsen, uns in
Fleisch und Blut übergegangen und zur Selbstverständlichkeit
geworden ist. Es ist auch klar und schon gesagt worden, daß die nun
entwickelten Gedanken nicht für sich, als Stücke eines religiös-philosophischen

Systems genommen iverden wollen, als welche sie frei-
'I I8M, Jetzt: Theosovhie.

'



— 226 —

lich nur geringen Wert hätten, sondern aus einer gewaltigen
Grundempfindung und Grunderfahrnng stammen: der Empfindung und
Erfahrung von der Wirklichkeit des lebendigen Gottes und dem
Kommen seines Reiches. Nur in dem Maaße, als diese Voraussetzung

in uns lebendig wird, werden es auch jene Gedanken, dann
aber mit innerer Notwendigkeit.

Was aber das Stutzigwerden des „modernen Denkens" betrifft,
so ist darüber Folgendes zu sageu: Dieses „moderne Denken" mit
seinen Dogmen ist, weit davon entfernt, eine feste und ewige Wahrheit

zu sein, nur eine Episode gewesen — dies wenigstens soweit es

jenes andere aufzuheben schien. Wir verstehen ja unter „modernem
Denken" nicht etwa das eines Deskartes, Leibnitz, Kant, Bergson,
oder eines Herder, Göthe, Carlyle, nicht einmal ohne weiteres das
eines Nietzsche, sondern jene sog. naturwissenschaftliche
Weltanschauung, die, aus sog. Naturgesetzen und Naturtrieben ein Gesamtbild

von Natur und Geschichte konstruierend, dazu gelangte, die
ganze übernatürliche Welt, die Welt Gottes und seines Reiches, wie
wir sie nun in einigen Hauptzügen entwickelt haben, aufzuheben
und die Wirklichkeit des tiefereu Hintergrundes zu berauben Dieses

Denken ist einfach das Ergebnis einer traurigen Verflachung des

Geisteslebens und zum Teil ein Zurücksinken in eine überwundene
Periode gewesen. Es hat dann selbst jene Verflachung weiter
gefördert, bis das Ende die allgemeine Katastrophe war. Denn es hat ja im
Grunde alle Voraussetzungeu einer geistigen und sittlichen Welt
überhaupt aufgehoben, all ihre Wurzeln abgeschnitten. Das haben
die Vielen sich nicht klar gemacht, die auf die Gruudlage dieses Denkens

doch eine geistig-menschliche Kultur bauen wollten. Sie
rechneten, unbewußt mit, Voraussetzungen, die fehlten. So war der
Zusammensturz der Kultur die ganz notwendige Folge.

Es felbst ist aber auch zusammengebrochen vor einer tieferen
Wirklichkeit. Ihr gegenüber erweist es frch selbst als seltsame Phan-
tastik. Seine Unzulänglichkeit wird allen lebendigen Seelen in
steigendem Maaße klar. Die geistige, sittliche Welt sucht neue Grundlagen,

die Grundlagen, die zu ihr gehören. Ein Denken erwacht,
das den von jenen früheren vergewaltigten und vernachlässigten
Tatsachen gerecht werden will. Es stößt auf jene tiefere Wirklichkeit, die
Seele, die sittliche Welt, die Freiheit, und endlich auf ihr letztes
Wort: den lebendigen Gott und seinen Christus. Damit aber taucht
mit Notwendigkeit auch jene Welt auf, die-dazu gehört,: jene letzten
Gedanken über die Bestimmung und Geschichte der Meuschheit.

Diese Gedanken werden in ihrer gewaltigen Bedeutuug nach
uud nach klar werden und das Bild der' Welt, das der Natur und
der Geschichte, aber vor allem auch die Welt selbst, umgestalten. Das
ist die Revolution, der wir entgegengehen, in der wir schon begriffen
sind und die mehr als Andere die Blumhardt vom Zentrum her
bewirkt haben. Es handelt sich hier um eine Wiederentdeckung des



— 227 —

„Christentums"; besser: des Christus (denn es ist ja eine Ueberwindung

des „Christentums"), die der im sechzehnten Jahrhundert
geschehenen zum mindesten ebenbürtig, aber nach unserer Meinung
sogar überlegen ist.

Dazu gehört eine Wiederentdeckung der Bibel. Sie wird aus
dem Staub gehoben, der abermals auf sie gefallen war, wie in den
Tagen des Mittelalters, dem Staub des Nichtverstehens, der
Gleichgiltigkeit, der religiösen Belastung, der gläubigen und ungläubigen
Schriftgelehrsamkeit. Sie wird neu verstanden, sie erstrahlt in neuer
Jugend. Wo sich der stärkste Zweifel niedergelassen hatte, ersteht
stärkste Wahrheit. Es wird Wahrheit gesehen, die die Jahrtausende
gar nicht oder irur mit halbem Auge gesehen hatten, jene Wahrheit,
die wir darzustellen versucht: die des lebendigen Gottes und seines
Reiches, welche kommen sollen und werden.

Diese neue entdeckte Wahrheit wird immer strahlender heraustreten

und immer besser verstanden werden. Sie wird immer lebendiger

werden. Man wird sie rn neuen Zungen verkündigen müssen,
nnt neuen Worten und Bildern, da die biblischen eine gewisse
Fremdartigkeit bekommen haben, und indem man von ihr aus eine neue
Welt des Denkens und der Wirklichkeit schafft, wird ihr Sinn und
ihre Wahrheit immer klarer und selbstverständlicher werden. Wir
stehen erst am Anfang.

»lumvaratAstte.
W e r ist Sch wärmer? Schwärmerei ist, wenn man immcr nur so

natürlich denkt und immer nur in den natürlichen Weltverhältnissen seine Hilfe zu
haben glaubt; das ist unnüchtern! Man heißt zwar bis auf den heutigen Tag
denjenigen unuüchtern und einen Jrrlehrcr, der anf den heiligen Geist hofft und

auf Kräfte Gottes, allein es ist gewiß, daß biblisch das unnüchtern ist, was nur von
der Welt ist, und das ist Schwärmerei, wenn man sich auf so dummes Zeug
verläßt, was gewöhnlich in der Welt angeboten wird als Hilfe und Hilfsmittel.
Wenn ich nicht diskret sein müßte, könnte ich oft eine Blumenlese zusammenstellen

aus Briefen von solchen, die nüchtern zu sein glauben gegenüber Andern, aus
welchen man ersehen könnte, in welch kolossale Unnüchternheit Weltleute kommen,

und solche, die nichts von Gott wollen, nichts Unmittelbares, kein Wunder. Was
die sich schwärmerisch benehmen und wie unnüchtern sie handeln, während der,
der auf Bezeugungen Gottes hofft, nüchtern bleibt.

(Fortsetzung folgt.) L. Ragaz.

') Da und dort taucht dieses neue Bild der Welt, besonders der Geschichte
wenigstens in einigen Zügen schon auf, z. B. besonders gewaltig bei Dostojewsky
aber auch bei andern großen Russen.


	Blumhardt, Vater und Sohn. 8., Das Kommen Christi ; 9., Die Geisterwelt ; 10., Schwärmerei oder Nüchternheit? (eine Nachbemerkung) ; Blumhardt-Worte

