
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 15 (1921)

Heft: 5

Artikel: Blumhardt, Vater und Sohn. 6., Der heilige Geist und seine Gaben ; 7.,
Der lebendige Christus ; Blumhardt-Worte

Autor: Ragaz, L. / Blumhardt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134806

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134806
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 172 —

Mumdarctt, Vater uns Sodn.
6. Der heilige Geist und seine Guben.

/ Vom heiligen Geist redet die Christenheit von alters her. Welch
M> zentrale Bedeutung sie ihm beilegt, beweist der Umstand, daß

ihn die Kirchenlehre in dcm Dogma von der „Dreieinigkeit" zu
einem Teil des Wesens Gottes selber macht. Sie besingt ihn als
den «rsätor spiritu8, den Schöpfergeist, rmd weiht ihm das dritte
der großen Kirchenfcste. Aber sie weiß mit ihm doch nichts Rechtes
mehr anzufangen. Er ist ihr ein Dogma, ein Wort, ein verschlossenes
Geheimnis, beinahe eine Verlegenheit geworden.

Auch hier ist durch Blumhardt eiue Anferstehlliig alter Wahrheit
erfolgt. Was ist der heilige Geist, von dem das ganze Neue Testament
redet? Er ist nichts anderes, als die schöpferische
Kraft, die das ganze neue Leben des Reiches Gottes
hervorbringt. Er ist das neue Leben und Wesen, das durch
Christus erschlossen worden ist, das Prinzip der neuen Schöpfung.
Darin ist er aber nur das durch die Verderbnis verloren gegangene,
schöpferischc Leben Gottes, das scin Rcich vorwärts führt, dcsscn

Wiederherstellung und Vollendung entgegen. Er geht nun von
Christus auf die Apostel und durch diese auf die ganze Gemeinde aus.
Die Gnadengciben (Charismen), von denen das neue Testament redet,
die der Lehre, der Heilung, der Regierung, der Weissagung und
alle andern, sind sein Werk. Auch er ist nicht ein Gedanke,
eine rein „geistige" Wahrheit, sondern eiue Kraft, und zwar eine
auch ins Materielle hinein ivirkende. Er ist das Neue, das iu
den ersten Jüngern Christi wirkt. Mit ihm ausgestaltet, vermögen
sie zu tun, was sie mit allen höchsten rein natürlichen Kräften nicht
vermöchten. Er ist eben eine übernatürliche Kraft. Er ift das Leben
einer höheren Welt, der Gotteswelt. Er ist das Urwunder, aus den,

alle andern Wunder quellen und ist doch wieder bloß die wahre
Natur und macht die Menschen erst völlig natürlich. Je mehr ein
Mensch vom heiligen Geiste erfüllt wird, desto natürlicher wird er.

Aus diesem Urdatum und Urwunder, dieser geheimnisvollen
und doch so natürlichen Tatsache erklären sich alle die „wunderbaren"

Erscheinungen, dic uns aus dcm Lcbcu der Apostel und der
ersten Gemeinde berichtet iverdcn. Es ist eben das Leben.der neuen
Schöpfung, das hier erscheiut. Die höhere Wclt wird Wirklichkeit
und etwas völlig Sclbstvcrstäudliches. Mit dieser übernatnrlich-uatür-
lichen Kraft ausgestattet, vermögen dicse ersten Jünger wahrhaft
zu lieben, zu glauben, zu hoffen, Wort Gottes zu reden, Dämonen!
zu besiegen, Krankheit zu vertreiben, ja sogar dcm Tode seine Bente
zu entreißen. Es quillt daraus eine neue Wirklichkeit.

Man kann im Sinne Bluinhardts und der Bibel die Kraft,
die durch die Gabe des Geistes verliehen wird, auch als Vollmacht



- 173 -
bezeichnen. Durch diese Vollmacht wird der Mensch 0ns, wns er nach
dem Willen Gottes von Anbeginn sein sollte: Svhn und Mitarbeiter
Gottes. Er tritt in den Besitz seines göttlichen Erbes, dns Christns
ihm wieder gewonnen hat.

Folgende Hauptformeu diescr Vollmacht seien, nachdem sie schon
mehrfach angedeutet worden sind, noch besonders hervorgehoben:

1. Dic grundlegende ist die z u r V e r g e b u n g d e r Sün d en.
Was Christus selbst geübt hat, ist uicht an seine Person gebunden,
sondern — wie übrigens alles, was in ihm «schienen ist — auch cin
Erbe seiner Gemeinde. Die katholische Kirche hat etwas von dieser
Wahrheit in ihrem Bcichtinstitut bewahrt. Aber was im Institut
erstarrt uud cine Verzerrung, ja eiuc gewaltige Macht der
Verderbnis iverden kann, sollte cine stets neu aus denr Geist geborene,
in der Gemeinde Christi waltende Kraft sein, und zwar sowohl diescr,
als ganzcu, als auch, unter bestimnuen Bcdiugungen, den Einzeln««
eignend. Es wäre die stärkste Macht der Ueberwindung der Sünde;
denn diese stirbt nicht an dcr Buße, sondern an der Vergebung. Die
Macht dcr Sünde unter uns stammt zum guten Teil daher, daß
diese Gabe des Gcistcs uns fast verloren gegangen, daß sie cin bloßer
Gedanke geworden ist.

2. Eine andere Vollmacht des Geistes ist die der Er hör un g
d e s G e b e t e s. Es ist ini neueu Testament klar, daß der Mitarbeiter
Gottes sich an diesen um Hilfe und Weisung wenden und des
Erhörtwerdens nbsolut gewiß sein darf. Was im heiligen Geist gebetet
wird, das ist schon gewährt.

3. Eine weitere Gabe ist die der rechten Verkündigung
und Vertretung der Wahrheit. Der Geist behütet vor allem
Irrtum. Er, nnd nicht der Buchstabe, ist unfehlbar. Er ist die lebendige

Fortführung der Wahrheit Christi. Er behütet darum auch die
Gemeinde, wenn' sie wirklich ihm und nicht dem Buchstaben oder gar
der weltlichen Macht vertraut, vor Zersplitterung durch den Irrtum,
der aus dem Menschlichen entsteht. Er verleiht auch die Gabe der

Weissagung, das heißt: er schließt die Zukunft auf, soweit dies

für den mit Gott Arbeitenden nötig ist,

4. Als Viertes kommt dazu die Macht über Gefahr,
Krankheit und Tod, oder die Vollmacht, unter Umständen
„W unde r" zu tun, d. h. die Mächte des Widergöttlichen zu besiegen,
die Natur dem Reiche Gottes dienen zu lassen. Der heilige Geist ist
Leben und Macht.

5. Es bedeutet die Gabe des Geistes auch den vollen Sieg
des alten über dcn neuen Menschen, der zugleich das neue

Aufglänzen dessen ist, was durch die göttliche Schöpfung in den Menschen

gelegt, aber durch das Eindringen des Bösen verdorben worden
ist. Er bedeutet die Ueberwindung öcs Lasters in all feinen
verschiedenen Formen.



— 174 —

Hier taucht eine der eigenartigsten Entdeckungen Blumhardts
aus> deren Tragweite wohl nur langsam verstanden werden wird und
die übrigens auch eine Wiedergewinnung biblischer Wahrheit ist.
Das Laster ist etwas, was in den Wurzeln der Natur des Menschen,
wie er nun ist (des „ersteu Adam"), haftet. Es liegt gleichsam als
etwas Körperliches in ihm. Darum sind alle moralischen
Anstrengungen dagegen fo machtlos. Nur eine Umwandlung, die sich

bis auf jene Wurzeln erstreckt, nur die Mitteilung eines neuen Lebens,
einer gleichsam materiellen Kraft, nur eine neue Schöpfung
kann hier Hilfe bringen. Daß diefes neue Leben und Wesen in die
Welt und besonders in den Menschen ströme, dazu ist die neue Schöp-
suug iu Ehristus, sein Kommen ins „Fleisch" geschehen, und das ist
ja besonders der Sinn seiner Auferstehung. Damit ist diese ncue
Möglichkeit erschlossen worden. Der Glaube ist das Organ für ihre
Aufnahme. Wer aber das Leben Christi in sich aufuimmt (und das
heißt eben: dem heiligeil Geist sich, öffuen) der ist der neue Mensch;
der ist über das Laster hinaus. Er kaun, iu diesem Sinne, nicht mehr
sündigen. „Ist jemand in Christo, so ist er eine neue Kreatur."
Sein ganzes Begehren hat eine andere Richtung genommen; seine
Liebe hat sich verändert; cr ist im tiefsten Sinuc gcsuud
geworden.

Das Laster quillt im letzten Grund aus dem Unglauben.
Denn es sucht das wahre Leben, aber nicht im „Geiste" d. h. bei

Gott, sondern im „Fleisch" d. h. iir der sinnlichen Welt. Seine letzte

Wurzel ist die Verzweiflung. Aus denr Unglauben beziehen aber auch
die andern Götzen, die die Menschheit knechten, ihrc Gewalt, vor allem
die S o r g e, die ihrerseits die Hauptwurzel des M a m m o n i s m u s

ist, und die Neigung zur Gewalt, die sich im Hasse und in der Herrschsucht

auswirkt. Auch hier kann nur eine völlige Umwandlung der
Natur des Menschen dlirch eine höhere Kraft helfen. Nur im heiligen
Geist kann der Mensch glaubeu, d. h. die Welt Gottcs erfassen,
sie als dic wahre Wirklichkeit anerkennen und auf sie allein baueu.
Nur iN ihm kann cr hoffen, nnd nur in ihm lieben, auch den
Feind und den „Zöllner" lieben, uud in der Liebe dienen und geben.
Aber in ihm wird ihm natürlich, was vorher unnatürlich, war; er
muß, was cr vorher bloß sollte.

So geschieht durch den heiligen Geist die Schöpfung des höheren
Menschen im Willens- und Gefühlsleben.

6. Endlich stellt der heilige Geist auch die verdorbene Vernunft
dcs Menschen wieder her. Er gewährt Weisheit im höchsten und
tiefsten Sinne, Gottcserkenntnis und davon ausgehende Welt- und
Menschencrkenntnis, Licht für alle menschlichen Angelegenheiten,
Talente, d. h. Gaben, aller Art, schöpferische Genialität von
dcn bescheidensten bis zu den höchsten Formen. Er ist, kirrz
gesagt, das Organ der theoretischen und praktischen Offenbaruug,



— 175 —

die Gott zum Menschen hinführt und dcn Menschen zn Gott emporhebt.

Dieser Geist nun ist wieder nicht etwas, was sozusagen grundsätzlich

auf die Zeit der Apostel beschränkt wäre, auch wenn er
tatsächlich nur während dieser Periode in voller Entfaltung
hervorgetreten ist. Vielmehr foll er das lebendige Prinzip dcr ganzen
christlichen Geschichte sein. Wieder weist das Neue Testament selbst

darauf hin, daß die Zukunft fogar eine noch großartigere Entfaltung
dieser Kraft bringen werde. Der T r ö st c r (Parallel) soll den Jüngern
Wahrhcit enthüllen, die sie jetzt noch nicht ertragen könnten. ^) Sie
sollen dann in scincr Macht Tatcn tun, dic sogar über die vom Meister
selbst vollbrachten hinausgingen. Unter der Leitung und dem
schöpferischen Anstoß des heiligen Gcistcs soll das Reich Gottes sich
vollenden. Er soll wirklich der Orsutor Spiritus sein. Das Pfingstfest

als das letzte ist auch das größte der Feste. Es ist das Fest des

lebendigen Gottcs, das Fest dcr Hoffnung, das Fest der Vollendung

des Reiches Gottes in der fortlaufenden Schöpfung. Die katholische

Kirche hat etwas von dieser Erkenntnis bewahrt, wenn sie sich

für ihre Konzilien und ihre hierarchische Ordnung gegen die bloße
Bibclautorität auf die unfehlbare Leitung des heiligen Geistes beruft.
Nur sollte wieder, was bei ihr zu einer 'Institution und einem Werkzeug

weltlicher Macht entartet ist, zu ciuer freien und lebendigen Kraft
der Gemeinde Christi werden.

Es muß im übrigen von dieser Wahrheit vom heiligen Geiste

ganz besonders betont werden, was von allen andern in dieser
Darstellung ausgesprochenen gilt: sie kann nur in diesem Maße wieder
erkannt und es kann auch nur in dem Maße davon recht geredet
werden, als sie neu erfahren wird. Das ist umso wichtiger, als sie

ja dcr Schlüssel zu allen andern ist. Darum muß das Hauptanliegen
der Gemeinde Christi die Bitte sein: Voui, «rsutoi spi, itus, „Komm,
heiliger Geist, kehr' bei uns ein." Und nur in dem Maße, als sie

erhört wird, kann es zu einer neuen Vcrkündung uud Ausbreitung
des Reiches Gottes kommen. Was uns heute möglich und was auch
vor allem notwendig ist, das ist eben der Hinweis auf dieses größte
dcr Anliegen.

Moderne Geister, denen diese ganze Botschaft vom heiligen
Geiste schwer oder gar nicht verständlich sein sollte, bitten wir,
darüber nachzudenken^ welch eine Botschaft der Freiheit und schöpferischen

Herrlichkeit, ja Göttlichkeit des Menschen es ist. Hier ist
Nietzsche weit überboten.

»lumdaM-Astte.
Das Geheimnis des heiligen Geistes, Wir scheuen uns davon zu

reden, denn unrichtiges Reden kann verhängnisvoll wcrdcn. Es bleibt für den

Vergleiche Joh, 14 bis 16

2) Vergleiche Joh. ti, 12,



- 176 -
Mcnschcn das zurückgezogene Heiligste Gottes, das sich nicht vermischen läßt mit
Unreinem, von dem zu reden wir kein Recht haben, wenn wir nicht entsprechend

Heilige geworden sind, gemäß der Gabe, die nns unter Umständen gegeben werden

kann. Nur eine besonders gegebene Mitteilung Gottes laßt uns erkennen, was der

Geist Gottes ist und auch dann nur soweit, als die Mitteilung dcs Geistes reicht

Was dcr Geist ist. Wir müssen bedenken, daß der heilige Geist als ein

Persönliches ans Gott muß erkennbar, fühlbar, ja sichtbar scin. Er soll als

Gcist nnd Feuer da sei», mindestens mit dem in der apostolischen Zeit sichtbaren

Feuerglanz. Er soll dn sein als ein Geist mit außerordentliche» Kräften, welche

die Bestimmung haben, die Kräfte dcr Finsternis vom Mcnschcn auszureuten, dem

jammervoll verunstalteten Menschengeschlecht zu einem Besseren heraufzuhelfen, allem

Uebel zu steuern, und dem Wort eine Bahn in aller, auch der ruchlosesten Menschcn

Herz zu brechen. Denn der Gcist soll strafen die Welt (Joh. Iti, 8.) So war der

Geist einst da und so haben lvir ihn nicht mchr. Es mag auffallend sein, daß eiust

mit so großem Nachdruck Gekommenes nicht mehr soll da sein; aber es ist

Tatsache.

Der heilige Gcist als Geist dcr Schöpfung. Gott sprach: „Es werde

Licht!" und es ward Licht. Das ist der Uranfang der heute vor nnseren Augen
in mauchcrlei Leben ausgebreiteten Erdc, Es war eine Ausgießung des heiligen
Geistes über dem Chaos, in welchem uur niedriges Vegetieren geringer Lebensformen

als eine Verhcißnng anf höhere Lebensentwicklung lag. Der heilige Geist

ist der Geist dir Schöpfung, welcher dieselbe in ihren Grundlagen mit dem

Schöpfer ewig verbindet und nach seinem Willen das Leben alles Lebendigen

ordnet, iu welchem Leben der Mensch als Gott- und Geist-Bewußter erster Sohn
seine Aufgabe hat. Wer von sich absehen kann und niit lautcrem Sinuc der

Schöpfung betrachtend naht, fühlt trotz allem Verwirrenden, welches auf der Oberflache

das eigentliche Wcscn der Dinge in ein Duukcl hat kommen lassen, das

Heilige, welches ewig spricht und sich doch nicht berühren läßt von unheiligcn
Geistern. Wer nicht für Gott entbrannt ist, wird ihn nicht erkennen, Abcr trotz

allem Widerspruch gegen die Wahrheit des Lebens, welchen wir Sünde nennen,
bleibt eine Harmonie zwischen Gott und der Schöpfung, Dicse ist ini hciligcn Geist

begründet uud wird anerkannt selbst von demjenigen, der sich noch von diescr

Harmonie ausgeschlossen fühlt, weil cr in sich selbst nicht harmonisch gestimmt ist im

Verhältnis zu diesen Ewigkcilen, und sterben muß. Für ihn muß der Tod selbst

ein Zeuge des Heiligen sein, dcr Tod, wic er durch die Menschen gedrungen ist,

die unharmonisch zur Schöpfung sich stellen, weil sie den hciligcn Gcist verloren

haben; das Heilige erlaubt nicht ein Leben, das im Widerspruch steht zu seinem

Gerechtsamen, Solches widerspruchsvolle Leben stirbt auf dem Gruude des

Ewigwahren der Schöpfung von selbst ab und sinkt gleichsam in das frühere Chaos

zurück, welches lebenlos auf ein neues Offenbaren des Geistes Gottes wartet. Aber

nicht hoffnungslos läßt der Schöpfer das Geschaffene in seinem selbstverschuldeten

Tode, Es steigt empor die Hoffnung dcr Auferstehung in Jesus, dcm rechten Sohne
Gottes, zu welchem sich der heilige Gcist, der Gcist dcr Schöpfung, der Harmonie
mit deni Schöpfer, voll und ganz wenden kann, sodaß in ihm die neue Schöpfung,

erlöst von Sünde und Tod, in Aussicht kommt für alles Geschaffene,



— 177 —

Aber nicht minder bleibt der heilige Geist auch im Menschensohne etwas Un-
berührbares. Niemand kann ihn fich nehmen, er muß gegeben werden: und zwar
leuchtet er hinfort als Offenbarung, welche nunmehr den Schöpfer als Vater
der Menschen in Jesus verklärt. Aber wie das Licht zu der Schöpfung durch

die Finsternis hindurch sich zu ringen hatte, daß das Lebendige, soweit es sein sollte,

dem Schöpfer zu Ehren werden konnte, so muß auch jetzt das neue Licht zur neuen

Schöpfung in Jesus, durch welches Kinder Gottes werden sollen, durch den in ihnen

liegenden Tod sich durchringen. Und wie alles Geschaffene durch eine gewisse

Entwicklung hindurch Mußte, bis Gott sprach: „Es ist gut! ;" so muß auch jetzt die

neue Schöpfung, die im Menschensohn anhebt, durch eine Entwicklung unter den

Menschen zur Vollendung kommen, bis es heißt „Es ift vollendet!" Jn diese

Entwicklung aber begeben wir uns nicht aus eigener Kraft, sondern durch den heiligen
Geist, dessen Offenbarung in uns sich in den Wahrheiten und Rechten Gottes
ausspricht, mit denen unser ganzes Wesen bis jetzt in Disharmonie steht, sodaß wir nicht

in Wahrheit sagen können: „Wir sind Gottes Kinder!" Aber die Offenbarung des

Geistes schafft dennoch in denen, die an Jesus glauben, die Zuversicht, daß sie

Gottes Kinder seien, obschon sie erst in der Entwicklung daranfhin sich befinden.

Ja nicht nur das: der Geist der Schöpfung Gottes, dcr heilige Geist, der in Jesus

wohnt, schafft auch schon, ehe die Entwicklung zu einer Vollendung gefiihrt hat, eine

Harmonie mit Gott in solchen Menschcn, die sich in die Entwicklung hineinziehen
lassen, sodaß es dahin kommen kann, daß der heilige Geist in ihnen wohnt zum
Zweck dcr Wetterführung der angefangenen Entwicklung, bis zur Vollendung.

Die Geburtsschmerzen. Wie wenig dieser Geist Gottes sich

vermischen läßt mit dem Menschengcist, wie heilig sich derselbe absondert, selbst von

denen, die etwas von ihm haben, beweist der ungeheure Kampf, in dcn cin Mensch

gegen sich selbst und seiu Fleisch und gegen die ganze derzeitige Welt- und Mcnschen-

ordnnng gestellt ist. Bei Aposteln und Propheten bemerken wir Geburtsschmcrzen,
cin Ringen um etwas, das nicht vorhanden ist, um dessen willen sie aber ihr
Gegenwärtiges ganz uud gar in die Verleugnung geben. Wenn sie dabei auch Frieden
mit Gott haben, so ist doch in ihrem dermaligen Zustand weniger dieser Friede
mit Gott, als der Geburtsschmerz, die Entwicklungsunruhe, das Kennzeichen des

heiligen Geistes, Dann hörten diesc Schmerzen auf, und bliebe ein Friede zurück,
so müßte dieser Friede bald als ein fauler erscheinen, wie bei einer Frau, bei der

die Geburtswehen aufhören, und das Kind vor der Geburt erstirbt.

Der heilige Geist als lebendiger Lehrer, Es ist der Geist der

Wahrheit; er predigt also im Herzen, vorzüglich insofern er an das, was Jesus
gesprochen, erinnert, dasselbige im Herzen erneuert und immcr mehr verklärt. Somit
trägt also ein gläubiger Jünger Christi, oder sollte tragen, den Lehrmeister in sich

selbst, sodaß es ihm nicht so durchaus Bediirfnis ist, immer und immer wieder
einen Prediger zu hören, der ihm alles vorsage und haarklein auseinandersetze. Es
soll nicht mehr so sein, daß Einer nicht weiter unterrichtet wird, darum, weil etwa

nicht derselbe leibhaftige Lehrer nicht da ist. Der Unterricht dauert fort und nnr
um so kräftiger, weil er nicht mchr bloß an die äußeren Ohren schallt, sondern von
innen heraus geht, da denn Geist und Sinn aufgerichtet und alles Einem viel
klarer wird, als wenn man, durch die äußern Worie erst veranlaßt, sich erst lange
besinnen muß: „Was wollen die gehörten Worte sagen?" Denn bei diesem



— 178 —

Lehrmeister sind's innere Anschauungen, da schaut man, was sonst

gehört und gedacht wird, und begreift bis ins Innere hinein, auch wenn je und je
die Worte fehlen. So sollte der heilige Geist Lehrmeister sein.

Der heilige Geist die Hauptbittc. Also die Hauptbitte ist: um den

heiligen Geist. Das ist nun aber freilich eine umfassende Bitte uud cs möchte Mühe
kosten, in kurzem Alles zu sagen, was diese Bitte in sich schließt. Es liegt, möchte

ich sagen, mindestens das darinnen, daß jemand sich soll angelegen sein lassen,

innerlich richtig zu stehen, iu eine wirkliche Gemeinschaft mit Gott zu kommen, welche

durch den Geist aus Gott bewirkt und vermittelt wird; es ist mindestens damit
gemeint, daß Einer dcu Vater bitte, er möge ihu von allem Unheiligen frei machen

und mit dem Wahrhaftigen, das die Seele ewig befriedigen könne, erfüllen.
Dann noch weitcr muß unsere Hauptbitte sein, das, was nns geoffenbart ist,

verstehen zu lernen. Es kann ja niemand Jesns auch uur eiuen Herrn heißen ohne

durch den heiligcu Geist, es ist also gewissermaßen mit dieser Hauptbitte ausgedrückt,

Gott möge uus Verstand geben im Geistlichen, Gott möge uns begreifen
lassen seine Wege, seine Gedanken über uns, seine Pläne: er möge cs uns klar
durchschauen lassen, wie er zu uns stehen will und wie wir zu ihm stehen sollen; cr

möge das alles zustande bringen durch das Einwirken seines heiligen Geistes, ohne
den wir blind bleiben und nichts verstehen, nichts begreife», mag man uns die

geistlichen Dinge noch so klar machen durch Gelehrsamkeit und Unterscheidungen,
wie man andere Sachen lehrt; es versteht sie Einer nicht, wenn der heilige Gcist
ihn nicht lehrt, Soweit bleibt es dabei: dazu, daß wir mögen verstehen die

Worte der Wahrheit, mögen einen Blick tun in gar viele noch verborgene Dingc,
dic bis in die Ewigkeiten hineinreichen, dazu braucht cs, daß wir iu aller Deinnt
um den heiligen Geist bitten, der uns auch zum voraus über manches verständig',
worinnen wir arg sorgen ivürden, wenn wir cs nicht geistlich zn verstehen wüßten,

Das wäre alles vorerst nur dcr untere Grad dieser Bitte; cs ist aber in dcm

Wort: „Bittet um den heiligen Geist", noch vicl mchr gesagt. Die Jünger hatten
den Pfingstgeist damals noch nicht und daß der komme, daran lag dem Heiland
alles; um dcn zu bitten für sich und für die ganze Welt und für alles Fleisch,
das sollte jetzt namentlich, nachdem der Herr von ihnen geschieden, das Einzige sei»,

um das sich die Jünger zu bemühen hätten. Wir wissen, sie haben gebetet, sic

waren täglich einmütig bei einander und beteten um den verheißenen Geist; sie

haben mit ihren Gebeten zusammengewirkt, bis die Zeit erfüllet war und am
Pfingstfest die herrlichen Gaben und Gnaden und Kräfte kamen, und Alle wunderbar

erfüllten und sie von dem Augenblick an erst rechte, neue Menschcn waren. Da
hat sich der Himmel aufgetan und hat die Jünger des Herrn verschwistcrt mit deu

himmlischen; da sind Kräfte von oben herniedergekommen, die über alles gehen, was
sonst auf Erden war; mit denen sollte auch hinfort alles überwunden werden, auch

die Finsternis vollends unter ihrc Fuße getreten werden. Bl. Vater,
Die Wirkungen des Geistes, Wie herrlich trat der heilige Geist iu

Erscheinung am Menschen und im Menschen und wie merkwürdig und tief gingen
die Wirkungen des Bundesgottes in deu Menschen, die dazu gehörten. Die aller-
ärgsten Sünder und die fremdesten Leute mußten sagen: „Das Alte ist vergangen,
siehe, es ist alles neu geworden." Da war an allen Orlen und an allen Enden
eine hervorbrcchendc Klarheit und Herrlichkeit Gottes, welche uns die Predigt der



— 179 —

Apostel erklärlich macht. Woher wurde es überall lebendig, wo ein Apostel

gepredigt hat? Das waren keine großen Männer, das war keine irdische Weisheit
nnd Klugheit, nicht Predigtkunst und Rednergabe, sondern es war einfach die

Herrlichkeit Gottes, welche in Griechenland und Rom, in Mazedonien und Kleinasieu,

in Palästina und überall Frucht schaffte zur Ehre Gottes.

Das Außerordentliche, Davon ss«, von den Erfahrungen, bieder
Apostel Paulus, 2. Korr. 12 berichtet! wissen wir nichts. Bei uns ist alles im

Nebel. Ja, wir könnten ihn hier fast für einen Schwärmer halten. Wenn das

jemand heute von sich sagen wollte, selbst weuu es mit Zeichen bestätigt wäre, man

würde ihn sicherlich für einen Schwärmer ausgebe ', so eigentümlich nimmt es sich

aus nach der gewöhnlichen Menschenart. Aber darin liegt auch wieder das Großartige

und Schöne, für dcn. der es einmal richtig ins Auge faßt, daß

Außerordentliches hervortritt bei einem Menschen, der wirklich befreit ist und geboren

ist als eine neue Kreatur und deswegen auch in einem neueu, ganz anderen

Verhältnis steht zu Gott als die übrigen Menschen. Würde da nichts Auffallenderes
hervortreten, so müßte man zweifeln, ob überhaupt eine neue Kreatur
vorhanden sei.

Das müssen wir verallgemeinern und müssen sagen: Wcnn man in dcr christ-

lichcn Gemeinde überhaupt nichts Außerordentliches erlebt, namentlich nichts
Außerordentliches in Erkenntnis und Erfahrung Gottes, wie auch in Erkenntnis und

Erfahrung des Gegenteils, der Sünde und Sündenmacht, dann ist die Gemeinde

Christi lahm gelegt.

7. Der lebendige Christns.
Die gleiche Wahrheit, dah es gilt, nicht beim Einmaligen, bei

der bloßen Vergangenheit, stehen zu bleiben, wird ausgedrückt durch
den Glauben an den lebendigen Christus.

Das ist wieder ein Zeutralpunkt des Neuen Testamentes und
auch des traditionellen Christentums. Aber lvicder ist in diesem
eine lebendige Wahrheit zu einem Dogma erstarrt. Und ivieder
nimmt die Aufklärung daran Anstoß. Diese Vorstellung ist ihr
unverständlich, sie hält sie für Phantastik und Mythologie. Und
doch ist es eine realistische und auch „moderne" Wahrheit.

Was bedeutet der Glauben an den lebendigen Christus? Er
bedeutet einmal im allgemeinen, wie wir soeben gesagt haben, daß
unser Glaube an Gott in Christus nicht von dcr Geschichte leben
kann, soweit man diese als bloße Vergangenheit versteht, daß
wir uns die Geschichte, in der Christus lebt, uicht als etwas Fertiges
und Abgeschlossenes, sondern als eine vorwärtsgehende Bewegung
denken müssen. Er bedeutet serner, daß in dieser Geschichte nicht
abstrakte Mächte und Wahrheiten, sondern Personen die
entscheidende Rolle spielen. Er bedeutet, daß wir auch für diese
Geschichte nicht trennen dürfen zwischen einem Jenseits, wo die
Gestorbenen ruhen und einem Diesseits, wo allein Leben und Bewegung
herrscht, sondern daß wir sie uns denken müssen als eine gemeinsame

Entwicklung, wo Jenseits und Diesseits ineinander spielen,



— 180 —

wo das, was einst lebendig wirkte, weiter wirkt, selbst sich entfaltend,

sodaß nicht der Tod ein innner größeres Herrschaftsgebiet
gewinnt, sondern das Leben immer völliger und siegreicher sich

ausbreitet.
Auf Jesus Christus angewendet, bedeutet dies genauer: Die

Wahrheit und Kraft, die in ihm erschienen, ist ein lebendiges Prinzip.
Es war vor seiner irdischen Existenz (das ist der Sinn der ,,Prä-
cxistenz Christi".) und es ist nach ihr. Es hat sich aber mit den

Menschen Jesus so verbunden, daß es nun aus einer „Idee," eine,

persönliche Realität geworden ist. Jn dieser Gestalt wirkt es nun
weiter. Der Auferstandene lebt. Der Glaube an den lebendigen
Christus ist die notwendige Konsequenz des Aufcrstchungsglaubeus.
Christus lebt aber nicht untätig im Jenseits, sondern er ist der Führer
der neuen Welt, der in der Vollmacht des Vaters und durch das
Mittel des heiligen Geistes sein Werk weiter und zu Eude bringt.
Er bleibt das Haupt sciner Gemeinde, mit der er aufs innigste
verbunden ist. Er teilt ihr sein Leben mit durch den heiligen GM
und ist mit diesem nur die Erscheinung des Einen Gottes, des

Schöpfers und Erlösers.
Das ist wieder eine durchaus notwendige Wahrheit, ohne

die dem Glauben an Christus der Atem ausgehen müßte. Wenn wir
den lebendigen Gott, den Herrn des Reiches Gottes, nur in Jesus,
dem Christus, erfassen und als den Lebendigen haben können, so

würde mit dem Fortrücken der Geschichte und der daraus folgenden
Entfernung des „geschichtlichen Christus" von uns auch der lebendige

Gott uns entweichen — falls nämlich Christus im Strom der
Geschichte, soweit sie bloß Zeit, Fluß, Verwandlung ist, aufginge.
So aber erklären wir, indem wir an den lebendigen Christus glauben,
daß er das Zentrum aller Geschichte ist, daß alle Geschichte sich auf
ihn bezieht, in ihm ihren Sinn hat, uud alle bloße „Zeit", nur
vergängliche Schale ist! daß er lebendige Ewigkeit ist, um dcn Ausdruck

eines großen Denkers zu brauchen; und daß auch das „Leben
Jesu" in diesem Sinne außerhalb aller Geschichte steht, dcm Schema
von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft entnommen, als Sinn
und Ziel des Geschehens stets, in dessen Mittelpunkt ruhend. Mau
muß eben vom Wesen der „Geschichte" vicl tiefer denken als bisher.

Auch diese Wahrheit hat sich, wie wir schon angedeutet, in der
Christenheit gespalten und fast verloren. Die Einen, aus dcr berechtigten

Empfindung heraus, daß die Geschichte allein, im Sinne der
bloßen Vergangenheit, uns nicht helfen könnte, setzten die geschichtliche

Gestalt Jesu hinter das in ihr wirksame Prinzip (oder seilte
„Idee") so zurück, daß sie zuletzt sogar ganz verschwand; die Andern,
in dem ebenso berechtigten Bestreben, die geschichtliche Tatsache und
den lebendig schaffenden Gott sich nicht in eine bloße Idee auflösen
zu lassen, betonten umso stärker die reale historische Erscheinung.
Jn der hinter uns liegenden Epoche hat man die Losung „Zurück zu



- 181 —

Jesus" ausgegeben und die Darstellungen des Lebens Jesu sind in
Wissenschaft und Kunst Legion geworden, bis nun der Rückschlag
wieder eingetreten ist.

Denn beide Auffassungen sind in ihrer Einseitigkeit falsch.
Weder hilft uns das Prinzip bloß als Prinzip noch die geschichtliche
Person bloß als Vergangenheit. Uns hilft bloß das Prinzip als
lebendige und persönliche Geschichte — der lebendige Christus. Wic
uns Gott nur als der Lebendige Gott ist, so Christus nur als der,

Lebendige Christus. Er muß, wie Gott, nicht nur hinter uns,
sondern auch vor uns sein, nicht bloß der Gekommene, sondern auch dcr
Kommende. „Jesus Christus derselbe gestern, heute und in Ewigkeit."

Das Moment des Persönlichen Hut aber in diesem
Zusammenhang noch eine andere Bedeutung, und zwar eine, die
gerade dem heutigen Denken sehr verständlich ist. Es gehört zum
Besten und Tiefsten, was uns die geistige Entwicklung der letzten
Jahrhundete gebracht hat, daß wir das p e r sönli ch e L e b en immer
besser als den Wert der Werte erkannt haben. Nicht die bloßen
Sachen, aber auch nicht irgendwelche abstrakten Allgemeinheiten
stellen das dar, was uns als das Höchste und Letzte zu gelten hat,
sondern jene konkrete Gestalt der Wahrheit, die wir in der sittlichen
Individualität verkörpert finden, worin eben die höchste Wahrheit
sich mit dem einzelnen Menschen verbindet und damit iu einem
allgemeinem Sinne jenes Wunder sich vollzieht, das in der Fleischwer-
dung des Wortes durch Christus seine höchste und tiefste Form
gefunden hat.

Auf Grund dieser Wertung des persönlich gewordenen Lebens
als der höchsten Form des Lebens überhaupt, erblicken wir nicht
nur den Zweck des einzelnen Lebens in der Vollendung eben dieses
persönlichen Seins, sondern auch das Ziel aller Geschichte in der
Herausbildung einer Welt persönlich entwickelter und zur
Vollkommenheit gereifter Geister. Die Geschichte kann uns darum nicht
bloß ein Spiel allgemeiner Ideen und Kräfte sein, sondern muß eben
als ein Reich solcher persönlichen Geister verstanden werden, das
klarer und klarer aus dem Kampf der in der Schöpfung waltenden
Mächte hervortritt. Das bedeutet zugleich, daß sie ein Reich der
Lebendigen ist —denn was wäre das persönliche Leben, wenn es

zuletzt dem Tode verfiele? Persönlichkeit (zu der Unendlichkeit
und Unbedingtheit gehört, nicht das Gegenteil, wie man oft,
Persönlichkeit mit bloßer natürlicher Individualität verwechselnd,
meint) und Tod schließen einander aus.

Wenn dies so ist, so entspricht es gerade dem tieferen heutigen
Denken, daß die Zentralpersönlichkeit der Geschichte, die Jesus ist,
wenn er, wie wir glauben, wirklich der Christus ist, als lebendig
fortwirkender, za als „erhöhter", d. h. Mit gegenüber der irdischen
Existenz, der „Knechtsgestalt", unendlich vermehrter Vollmacht be-



— 182 —

kleideter Führer des Reiches Gottes, seines Reiches, verstanden,
wird. Welch eine Lebendigkeit gewinnt die Geschichte, wenn sie auf
diese Weise persönliche Gestalt und Farbe annimmt! Welch
einen neuen Sinn bekommt sie, wenn über ihr das Wort leuchtet:
Odristus viruüt, OKristus rsKnut, OKristus triumplrst!')

Muß wohl hinzugefügt werden, daß das, wie alles Andere,
von dem wir hier reden, nicht wissenschaftliche Behauptungen,
fondern Aussagen des Glaubens sind? Es ist selbstverständlich,
daß die Geschichte, in deren Mittelpunkt der lebendige Christus steht,
nie von der Wissenschaft, sondern bloß vom Glauben
geschrieben werden kann. Es ist Geschichte von besonderer Art, ich
möchte sagen: von biblischer Art — heilige Geschichte, nicht
profane. Der lebendige Christus muß, um dies einem' Menschen
oder einem ganzen Geschlechte zu sein, wie der lebendige Gott
überhaupt — erlebt werden! Aber er ist eine notwendige Wahrheit

und bald wird die Zeit kommen, wo man sie wieder versteht-
Erleben wird ihn aber — normalerweise — nNr der, der ihn

auch in seiner geschichtlichen Gestalt im engern Sinne, so wie
er als der Menfch Jesus auf Erden wandelte, erfahren und ersaht
hat, wie umgekehrt freilich Wohl auch nur der den geschichtlichen
Christus verstehen wird, der etwas vom gegenwärtigen weiß. So
schließen sich Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft in Eins
zusammen. In diesem Einen geht aber alle Zeit und damit auch? alle
Geschichte als bloße Vergangenheit unter und es bleibt nur die

lebendige Ewigkeit übrig. Auch das „geschichtliche" Leben
Jesu steht in diesem Sinn, wie wir schon bemerkt haben, über aller
Geschichte.

Der lebendige Christus ist also der lebendige Gott, ivie er uns
als Christus erscheint, das heißt: Gott in seiner durch Jesus Christus
vollzogenen Verbindung mit dem Menschen, dem persönlichen Geiste,
als Mensch Gewordener, wie der heilige Geist der gleiche lebendige
Gott ist, wie er nach dem Sieg Christi als das neue Lebensprinzip

seine Gemeinde trägt und die Erlösung weiter führt. Die
alte Dreieinigkeitslehre hat diese Art,' wie der Lebendige
waltet und in der Geschichte hervortritt, in eine philosophisch-dogmatische

Formel zu fassen versucht und doch zuletzt bekennen müssen,
daß es sich um ein Geheimnis handle, das die natürliche Vernunft
übersteige. Sie hat gerade das Lebendige in ihren Formeln erstickt,
aber sie hat richtig gesehen, daß in diesen drei Formen Gott
Derselbe ist. Der Gott, der uns als der Schöpfer und Regierer der
Natur und Menfchenwelt entgegentritt, ist der gleiche, wie der, der
uns in Christus begegnet und dieser ist der, der in der Fortführung
und Vollendung der Erlösung durch den heiligen Geist waltet. Er
ist immer „Water", „Sohn" und „heiliger Geist" zugleich, auch

') Christus siegt, Christus herrscht, Christus triumphiert.



— 183 —

wenn der Menschengeist dies vielleicht nicht in seine Formeln bringen
kann. Auch hat die Lehre darin richtig gesehen, daß sein Walten
überall ein Persönliches ist, nicht ein Sachenhaftes oder
Magisches nach der Weise heidnischer oder halbhcidnischer Vorstellungen.
Jene Begriffsform ist zerbrochen und wir lassen sie zerbrochen sein,
aber die Realitäten, die sie in Begriffe fassen wollte, bleiben und
werden erst recht wieder lebendig.

S.umhalat'llüstte.
Jesus in unseren Tagen. Jn unseren Tagen, da wir mehr denn je

Suchende geworden sind, müssen wir uns in Acht nehmen, datz wir vor lauter
Suchen nicht sehen, was Gott in unsre Zeit gelegt hat. Man kann fich blind
machen vor lauter „Streben", Als ob nichts um uus herum wäre von dem

seligmachenden Reich Gottcs! Aber man darf heute fragen: „Wo ist Jesus bei uns?"
Wir brauchcn nicht nur auf das zu schcn, was die ersten Jünger hatten; wir
können leben mit dem, was Er uns gibt, Wcr das ficht, der kann ruhig sein:
jetzt greift eine hohe Hand in mein Leben und ins Leben der Völker, Unter diesem

Regiment können wir uns fühlen wie Kinder Was w>r Uebel nennen im
Einzelnen, im Beruf, paß auf: ich wollte dich ein paar hundert Jahre zurück versetzen

können, damit du erkenntest, wie viel Jesns in unserer Zeit ist, trotz Unklarheit
und Unruhe,

Die Apostel und wir. Wir brauchen andre Augen, als die Apostel.
Sie haben Jesus im Fleisch geschaut, wir nicht. Sie haben aus seiner Menschlichkeit

Gott gefühlt, wir nicht. Wir müssen geistige Augen haben, um zu sehen, was
Jesus ist zur Rechten des Vaters, was heute aus der Ewigkeit kommt und sich in
unsre Zeit senkt. Dieses Wunderbare, von Gott aus Lebende, muß in unsre Herzen
kommen. Von dem, was der lebendige Heiland tut, muß man nicht reden, nur es im
Herzen bewahren, als in der starken Hoffnung: der Heiland kommt! Dieses Wort
hat uns Ströme von Taten Gottes gebracht.

Immer heute. Wir leben iu Jesus Christus immer nur heute.

Jesus noch iminer im Kampf, Jesus ist heute noch im Kampf:
er ist heute noch der Getötete. Er ist heute noch der, in den sie stechen; er ist heute

noch der Geringgeachtete; er ringt heute noch um seinen Königsthron auf Erden
unter den Menschen.

Jesu Werk auf Erden nur ein Anfang, Es ist das Außerordentliche

und Charakteristische des Herrn Jesu, daß er zu verstehen gibt, daß das, was
er auf Erden tut, nur ein Anfang ift. Niehls Vollendetes gibt es, nichts Fertiges,
nichts, das nun ewig so fest stehen bleibt, wie es gerade zu seiner Zeit war. Er
ist eine Wurzel und noch kein Baum; dcr Same muß erst wachsen, die Aeste müssen

sich ausbreiten, die Blüten kommen noch später in die Früchte am Ende / Kein
anderer Mensch hat je gedacht, und denkt auch heute noch, daß sein Werk nach ihm
fortgeht, so, daß er darin schafft. Nur Jesus ist erhaben über den Tod und hat
den Anfang gemacht, das Sterben der Menschcn zu überwinden, indem er sagt:

„Wie ich gewesen bin, so bin ich auch ferner und ich komme." Das liegt in der

Natur dcr Sache begründet, die er vertritt. Er vertritt die Erlösung dcr Menschen

— wie kann das auf Einen Tag vollendet sein Wic kann das mit einem irdischen



184 —

Leben fertig gestellt werden? Ja, wenn er nur hätte wollen eine Partei gründen,

wenn er nur hätte wollen eine Religion in neuer Art deu Menschen geben, darin
sie sich noch schwärmerischer und übermütiger benehmen könnten als in den früheren

Religionen, dann hätte er fertig werden können wie ein Muhammed und Konfuzius:

aber, mein Lieber, Erlösung — das braucht Zeit, weil es nicht nur Einem
oder Zweien oder Hunderten oder einer Partei, sondern weil cs der ganzen Menschheit

gilt,
Jesus in unserer Zeit wirksam. Ich bin fest überzeugt: in

unserer Zeit kommt Gott näher; es muß Leute gegeben haben, die die Finsternis nicht

gelten ließen, die gesagt haben: „Nur Jesus ist der Herr" und die es, wo sie gingen

und standen, durchbehauptet haben: „Nur Jesus ist dcr Herr uud die ganze Erde

ist des Herrn," Sonst könnte ich mir nicht erklären, wie doch in unserer Zeit viel
Gutes kommt von oben herab. Man redet gegenwärtig in der ganzen europäischen

Weit vom Frieden — warum redet man denn heute vom Frieden? Wer kann das

erklären? Seit die Menschheit besteht, hat man noch nie vom Frieden geredet,

heute redet man davon, daß doch einmal die Völker sich besinnen möchten, ob es

sich nicht ohne Krieg machen ließe. Das war in allen vergangenen Jahrtausenden
ausgeschlossen. Da haben wir also etwas Gutes, da ist eine Finsternis weggedrückt,

Man könnte auch noch Vieles sagen, was in unsern Tagen gut zu nennen ist,

allerlei Leben, allerlei Liebe, allerlei Hoffnung, auch allerlei Gesundheit gegenüber

von andern Zeiten, kurz, allerlei Gutes kommt heutzutage in die Welt herein.

Freilich, die Menschen wissen nicht, woher es kommt

Christus heute bleibt nicht hinter dem Christus gestern znrück und Christus

morgen wird noch größer werden.

Der Lebendige als der Kommende. Der Herr Jesus ist der

Anfang und das Ende für das Reich Gottes; darum heißt es bei uns fest und
gewiß: Der Heiland kommt wieder. Er muß es vollenden und wir haben nur
Knechte zu sein, bis er wieder kommt, und als Knechte müssen wir ihm, dem

Kommenden, dienen. Wir sollen gleichsam Gestalten der Zukunft Jesu Christi sein auf
Erden, gar nicht für uns selber so viel sorgen und machen, uns auch nicht so viel

Mühe geben, als ob wir es zwingen könnten auf Erden, daß das Gute zur
Vollendung kommt. Das können wir nicht, sondern das kann nur einzig der Herr
Jesus, der gekommen ist zum ersten Mal und der wiederum kommen wird zum

zweite» Mal, Er wird es vollenden, nicht wir. Das müssen wir uns ins Herz

schließen und in dem müssen wir treu und fest'sein, auch wenn wir Evangelium
verkündigen und wir müssen immer von diesem Stern durchleuchtet sein: „Er kommt

wieder!" und unser Sinn, der auf das Kommen des Heilands gerichtet ist, gibt
allem Evangelium das rechte Licht. Es wird das Evangelium wie etwas Persön-
sönliches, Lebendiges, wenn wir fest und treu darauf gerichtet sind: „Er kommt ja
wieder!" Und wenn wir das lassen, so lösen wir das Evangelium wie los vou

seiner Person und wenn wir auch noch so viel davon reden und noch so große

Sprüche davon machen; wir lösen es doch von ihm los und ohne sein persönliches

Dabeisein hat kein Wort vom Evangelium einen eigentlich tiefgehenden Wert.

So müssen wir auf die Zukunft') Jesu Christi hin gerichtet sein, die nicht

bloß eine Zukunft ist, sondern eine Gegenwart, eben in dem, daß in unsern Herzen

') Zukunst WiederKmit,



— 18s —

seiner gewartet wird Wir leben in einer Zeit des Sterbens, das wollen wir
uns nicht verhehlen, und unsere Kräfte nehmen ab, unsere Gedanken werden schwach,

und unsere Gefühle, und wenn sie auch noch so lebendig sind, sie hören mit der

Zeit wicder auf, Das Gesetz des Sterbens umgibt alles, was wir tuu und denken,

und fühlen. Aber nun kommt ein Gesetz des Lebens hinein in dieses Sterben,
und das ist eben der Herr Jesus selber, der ewig Lebende, der Auferstandene von
den Toben, dcr Beziehung hat von der andern Welt zu uns herüber, der uns den

Geist Gottes vermittelt, daß wir mitten in unserm Sterbensleben immer wieder

etwas Frisches und Lebendiges bekommen dürfen durch seine Gabe, durch sein Bei-
unsscin, durch sein Kommen,

Denn sein Kommen dürfen wir nicht bloß als ein am Ende der Tage
erscheinendes erwarten, sondern allezeit muß es in uuserm Leben ein Bild des

kommenden Heilands geben und jedes von uns soll uur immcr daran denken, auch in

Zeiten der Finsternis, in Zeiten der Schwermut, in Zeiten der Armut, in Zeiten
der Krankheit, in Zeiten der Mühe und Arbeit in irdischen Dingen.

Die Verborgenheit Christi, Wir wollen das Leben Jesu Christi

ganz rein und sanber und ganz allein herrschend werden sehen auf Erden. Wir
wollen es nicht halb gemischt haben mit irdischen Künsten und irdischem Wesen,

sondern ganz rein soll Christus bleiben.

Daher ist auch Christus so verborgen. Es soll nicht wie eine Menschenkraft

sein auf Erden; es soll nicht Christus unter die übrigen Menschen gemischt werden

als ein Großmächtiger unter den Großen. Was wir groß heißen, ist vor Gott
nicht groß; was äußerlich so viel Prunk macht, heldenhaft erscheint, was uns
imponiert .im Irdischen, das imponiert vor Gott nicht. Und deswegen müssen wir
uns hüten, daß wir uns nicht auch selber vermischen; denn wie Christus ganz rein
uns erscheint, ganz einzig im Geist uns als Leben vorschwebt, so sollen auch wir
Christenleute rein und sauber bleiben und uns nicht mit allem vermischen, was in
unserer Zeit ist. Denn jede Zeit bringt Irdisches hervor, und jedes Jahrhundret
hat seinen besonderen Charakter; da kann man darin hinein kommen, auch ein

vergnügtes Leben drin haben, aber es ist dann nicht das Leben Gottcs, das in Christus
sollte auf Erden gegründet werden, damit ein ganz Neues sich vorbereite und wir
schließlich alles Irdische überwinden und'es zu einem neuen Himmel und einer

neuen Erde kommt.

So bleibt es denn ein Leben dcr Mühe und des Kampfes um das Göttliche,
das wir bis auf den heutigen Tag haben. Aber es ist ein Leben, das eine große

Verheißung in sich hat. Das, was jetzt verborgen ist. mit Christus verborgen ist

in Gott, soll doch einmal offenbar werden. Dcr Christus, der Leibhaftige, der

Wahrhaftige, der in Gott verborgen war, Jahrtausende lang, endlich wird er offenbar,

endlich wird es ganz klar vor allen Augen.

Jesus uns lebendig nahe. Jesus will der Lebendige bleiben bei

uns; es soll nicht jeder Verkehr, nicht jeder menschlich verständliche Verkehr mit ihm,
und dadurch mit Gott, aufhören,

(Fortsetzung folgt,) L, Ragaz,



— 248 —

Knochen" eine faustdicke Unwahrheit ist, von der man nicht
begreifen kann, wie eiu über ben wahren Sachverhalt so gut Orientierter

sie auszusprechen wagt.
Aber das Allerschlimmste ist, daß svlche Versuche Erfolg haben,

daß ein großer Teil des Publikums, voll Argwohn gegen das, was
gut und ehrlich ist, auf jeden Schwindel, den doch ein Kind erkennen
könnte, hineinfallt. Ja, man kann es wieder sehen: es ist unter uns
viel Glaube an das Böse und wenig an das Gute. Das ist verhängnisvoll.

Ich habe diese Tatsachen festgestellt, weil sie^nicht nur mich
persönlich angehen, sondern ein Licht auf unsere ganze öffentliche
Moral werfen.

Allerdings darf ich nicht verschweigen, daß diese Zeitnngslüge
doch nicht das Urteil Aller zu fälschen vermag. So sind mir anch
eine große Zahl von Kundgebungen anderer Art und von höchstem
Werte zugekommen. Indem ich dafür auch an dieser Stelle aufs
wärmste danke, erkläre ich also, daß mein Schritt mit all jenen mir
zugeschobenen Motiven nicht das geringste zu tun hat. Er ist auf keine

Weise durch Anfechtnugen von außen her veranlaßt worden, ist
nicht aus Verärgerung 'oder Kleinmut oder gar dem Gefühl eines
Fiasko hervorgegangen, sondern die Frucht meiner ganzen
bisherigen Entwicklung und langer, schwerster Kämpfe, ich darf Wohl auch
sagen: eines gestärkten Glaubens. Auch ist er schon vor ungefähr einem
halben Jahre gefaßt worden, was eine Anzahl vertrauter Freunde
bezeugen können. Ich will hier die wirklichen Gründe nur andeuten,
um sie, wie ich versprochen, später ausführlicher zu eutwickeln: Es
ist auf der einen Seite meine kritische Stellung zu Kirche, Pfarramt
und Theologie, auf der andern dêr starke Drang, in der Vertretung
der Wahrheit vom Reiche Gottes neue Wege zu gehen.

Diese Andeutung mag vorläufig genügen. Die Gesinnungsgenossen

werden uuschwer erraten, daß es sich uin Probleme handelt,
die uns Alle schoir lange beschäftigen uud über die ich alles Wesentliche

selbst auch schon wiederholt gesagt habe. Es ist also gar uicht bloß
meine Sache, um die es sich handelt, sondern eine Sache von
prinzipieller Bedeutung und also eine, die uns Alle
angeht. In diesem prinzipiellen und allgemeinen Charakter des

mir gestellten Problems sollte alles „Persönliche", das in diesem

Falle gar keine Rolle spielt, untergehen. Dann könnte vielleicht
Gutes und Heilsames daraus werdeu.

Zürich, 13. Juni 1921. L. Ragaz.
vrucKkeKIer. Im Blum Hardt-Auf satz des letzten Heftes muß es auf

Sette 173, Zeile S und 6 von unten selbstverständlich heißen: „vollen Sieg des

neuen über den alten Menschen", nicht umgekehrt.

Redaktion:!^. Lejeune. Pfarrer in Arbou; Liz. Z. Matthieu, Gymnasial-
lehrer in Zürich; L. Hag«. Professor in Zürich; Karl Straub in Zürich; r. Stückelberger,

Pfarrer in Winterthur. — Manuskripte und auf die Redaktion bezügliche
Korrespondenzen sind an Herrn Lejeune zu senden, —Druck und Expedition
«. «. «vinse» Hi eo. in Basel.


	Blumhardt, Vater und Sohn. 6., Der heilige Geist und seine Gaben ; 7., Der lebendige Christus ; Blumhardt-Worte
	Anhang

