
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 15 (1921)

Heft: 4

Artikel: Soziale Neuordnung (Schluss)

Autor: Straub, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134802

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134802
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 144

Heilige Furcht — das ist der Schooß, in welchem das Neue empfangen

wird, in welchen das Göttliche hineindringt.
Geduld. Kaum ist eine Not, so meinen wir, müsse sie schon

weggenommen sein, weil wir an Gott glauben. Aber darin werden wir doch oft
enttäuscht. So immer — daß ich so sage — in unserem niedrigen Leben sich

einstellen, kann Gott nicht. Die Staatsverwaltung des himmlischen Gottes und Vaters

hat auch noch andere Dinge im Auge, als die, die uns gerade passen und

drängen. Gott geht oft seinen Weg hoch über die Bedürfnisse und Leiden der

Menschen weg. Wir meinen, es müsse sobald als möglich ein Eingriff geschehen,

aber Gott sagt ost zu uns: „Hab nur Geduld! Das Ziel kann nur erreicht

werden auf einem Weg, da ich nicht blos dich allein vorziehen kann, um dir ganz

Besonderes zu geben." Es kann nicht immer eine Vermischung Gottes mit unseren

Schicksalen stattfinden, in der Weise, daß so eine Art Wunder an uns geschieht.

Und das ist auch im Großen zu beachte». Jede Zeit hat ihr Schreckliches

und Gott geht ruhig darüber weg. Und wir sollen uns den Glauben nicht nehmen

lassen, wenn irgend etwas nicht so schnell verbessert, vergöttlicht wird. Es ist eine

lange, lange Geschichte, die des Reiches Gottes,

Alles Göttliche braucht seine Zeit.
Fortgang der Erlösung. Daß jene absolute Sprache: „Christus hat

alles vollbracht, du darfst jetzt im Paradies Kerumspazieren", falsch ist, liegt auf der Hand.

Der Netter Aller. Ich wünsche dir nur, daß Gott dir die Festigkeit

gebe, bei dem Evangelium Christi zu bleiben und dich nicht immer wieder anfechten

läßest durch die Pseudoevangelien der Christenheit, Sendet Gott einen Retter für
Verlorene, so haben wir nicht zu philosophieren, was verloren gehe, sondern dabei

zu bleiben, daß Jesus der Retter Aller sein will. Aber wir müssen anfangen, und
das ist die Hauptsache, uns seiner zu freuen und hell zu werden im Blick auf das

Regiment Gottes, das in der Welt jetzt neu angeht, damit endlich Gott alles in
allem werde.

Die Erlösung der Apostelzeit blos ein Anfang. Die Anfänge
der Apostel sind eben Anfänge, nicht Vollendung. Die Vollendungen müssen im

Kampf erobert werden. Man darf die apostolische Zeit nicht überschätzen.

Alle sollen Erlöser sein. Jeder Jünger Jesu kann etwas Erlösendes

an sich bekommen. Das sind die Gaben, die Gott geben will im heiligen Geist,

Das kann sich dann teilen: der Eine hat sie für diese, der Andere für jene
Zustände, aber etwas Erlösendes sollten wir Jünger Jesu für andere Menschen

immer haben. (Fortsetzung folgt.)

Soziale Neuordnung.
(Schluß).

iRamit ist dieser Weg zum Teil freilich nur die Fortsetzung des suge-I nannten Klassenkampfes des Proletariates. Und wenn er
selbst als eine ganz irrige und gefährliche, der guten Sache gefährliche

und verderbliche Form der Arbeit an einer neuen Welt fich



— 145 —

darstellt, so wird,mit ihm auch der Klassenkampf als sein milderer
Vorgänger gerichtet. Auch der Klassenkampf lebt wie seine schärfere
Form, die Diktatur des Proletariates, durchaus aus den Mitteln
und dem Geiste dieser alten Ordnung. Er nährt sich von Haß und
Feindschaft. Und gibt selbst wieder ist den belebtesten Episoden Haß
und Feindschaft von sich. Sie sind ihm historische Notwendigkeit,
ohne die ein Fortschritt und eine Eroberung dieser Welt gar nicht
möglich und denkbar sei. Der erbitterte 'und haßerfüllte Kampf gegen
die alte Ordnung diktiert auch ihm die Mittel.

Damit haben wir freilich eine heikle Stelle berührt. Hier
scheiden sich nach der offiziellen Doktrin die Wege zwischen
kleinbürgerlichem und echt proletarischem Denken ganz besonders scharf.
„Hie Klassenkampf" ist gleichbedeutend mit „hie Proletariat". Sagen
wir es deshalb recht scharf: das Dogma vom Klassenkampf
als des Weges in die neue Welt ist eines derjenigen, das wie eine
schleichende Krankheit sich hineingefressen hat in die Seele des
Arbeiters, eine grauenhafte Verwüstung angerichtet und zum
gegenwärtigen Fiasko der verheißungsvollsten Bewegung der Neuzeit wie
kaum etwas anderes beigetragen hat.

Man verstehe nicht falsch: Nicht dieTatsachedesKlass eu -
kämpf es leugnen wir. Sie liegt offensichtlich zutage. Alle
bestehenden Mächte haben sich verbunden, diejenige Klasse, die sich und
damit die Menschheit von einer neuen Form der Sklaverei befreien
will, mit Gewalt an diesem Werke zu hindern, sich selbst in ihrer
Herrscherstellung zu behaupten. Mit allen „legalen" Mitteln, auf
dem Weg der Interpretation von Gesetz nnd Recht auch mit nicht
wenigen „illegalen" wird der Kampf seit Jahrzehnten geführt und
nimmt immer schärfere Formen an. Die Macht des Geldes, das
Gewicht des Namens und der Stellung (das ja mit wenigen
Ausnahmen dem Gewicht des Geldes proportional ist), die Presse, die
Wissenschaft, das Militär, die Polizei, das Parlament, die Schule,
die Kirche, alles und jedes hat seinen Platz in diesem grandiosen
Kampf der herrschenden gegen die empordrängende Klasse. Immer
wohlgefügter und besser ausgedacht wird der generalstäbliche Kriegsplan

der alten gegen die neue Welt. Immer schamloser die Offenheit,
womit man an einzelnen, nicht mehr zu verdeckenden Stellen diesen
Kampf eingesteht. '

So ist es angesichts dieser offenbaren Klassenkampfstellung der
herrschenden Klassen (denn die eine gewisse Gleichheit schaffende
Demokratie formal-politischer Art vermag ja nicht über den
Herrschaftscharakter der heutigen Ordnung hinwegzutäuschen) nicht zu
verwundern, wenn nach dem heute ja zur Genüge bekannten Gesetze
der „Reaktion" die Klassenkampfstimmung auch unten einen prächtigen

Nährboden findet. Wie anders als eben durch einen Kampf
auf hart und hart werden sich solche bestehenden Mächte brechen
lassen? Wird nicht schließlich doch derjenige Sieger bleiben, der die



— 146 —

letzte Reserve an Macht und List scin eigen nennt? Wird nicht die
gewaltige Masse der Beherrschten erst, wenn sie cinmal ihre Macht
begreift und zu rücksichtslosem Kampfe vorgeht, ivenn sie init Feuer
und Schwert dreinführt, die Herrschaft an sich reißen können? So
mag man argumentieren. Und wer lourde diesc Stimmung nicht
begreifen können? '

Aber nun sei es nochmals gesagt: so begreiflich solche
S t ell u ng nah m e i st, si e ist a l s Th c or i e u n d als Praxis,
als Dogma und als Stimmung, aus der heraus die
Taten geschehen, falsch, und sie ist verderblich,
verhängnisvoll. Darüber noch ein paar Worte. Klassenkampfstimmung

— die nicht zu verwechseln ist mit dem berechtigten
Klassenbewußtsein einer emporstrebenden Klasse, weil sie eben nicht orientiert

ist an weiten menschheitlichen Zielen, sondern cin der Haltung
eines hartnäckigen Gegners, weil sie nicht eigentlich der Zukunft
zugewandt ist, sondern all dem im Grunde bereits zum Tode
verurteilten alten Wesen — solche Klassenkampfstimmung gedeiht nur
auf dem Boden des harten Vergeltungsprinzipes, des Hasfes der
einen Klasse gegen die andere. Der Klassen h aß ist eine „naturnotwendige"

Folge des so verstandenen Klassenkampfstandpunktes. Dieser
Haß, das zeigt sich denn auch zur Genüge, wird systematisch genährt,
er wird der Kinderseele schon eingepflanzt, damit er reicht
unausrottbar mit ihr verwurzle. Dieser Haß wird bejubelt an Mairedett,
wi,rd beklatscht an AgitatioMversammlungen. Dieser Klassenhaß ist
die Athmofphäre geworden, in der Massen von Menschen zu leben'

gewohnt sind, hat ihnen eine neue Empfindsamkeit, eist neues
Distanzgefühl großgezogen. Dieser Klassenhaß ist ein Abgrund, tiefer
als Rassenzugehörigkeit, eine Scheidewand höher als Kaste und
Stände des Mittelalters.

Dieser Klassenhaß aber macht blind, ungerecht, unedel, wie aller
Haß. Er bringt das Proletariat in Gefahr, sein besseres Selbst zu
vergessen. Er schürt alles Niedrige, Gemeine im Menschen auf. Er
zieht hinab anstatt in die Höhe zu reißen. Er schafft der alten Welt
wieder Raum im gleichen Herzen, das für die neue voll Begeisterung
geschlagen hatte. Er macht aus dem leidenschaftlichen und
opferbereiten Einstehen sür eine neue Welt nur zu leicht e!in gehässiges
bequemes Nörgeln an einer alten, das aber eben völlig im Negativen
stecken bleibt. Er läßt wieder Zugehörigkeit zur Klasse, Bekenntnis
zum Parteidogma, Parteijargon den Ausschlag geben sür die gegenseitige

Stellung der Menschen zueinander, während die Aufhebung
aller Klassen noch auf den TafelnLfteht, die im Kampf vorangetragen
wurden. Er versperrt dem Verstehen des Menschen, dem Glauben an
den Menfchen, der Güte gegenüber dem Menfchen den Weg. Damit
rechtfertigt er das Verhalten der alten Welt, die er überwinden
will. Damit wird er zum schlimmen Weggefährten für die Klasse,
die berufen iväre, mit leuchtenden Augen und reinern Herzen eine



— 147 —

neue Welt zu schaffen. Und darum lehnen wrr ihn ab. Darum läßt
es unsere Hoffnung, unser Glaube an die emporstrebende Klasse,
unser Stolz und unser Trotz gegenüber der alten Welt nicht zu, daß
wir dem Vertreter der neuen Erde, dem Proletariat, das Gesicht
und die Art der alten Welt zubilligen, daß wir es in dem schmutzigen

und sciner unwürdigen Kleid dahingehen lassen,. Uns ist alles,
was so der alten Art dient, in der Seele zuwider, iveil wir nicht
mehr daran glaubeu. Uns ist der Klassenhaß - uud mit ihm das
Klassenkampfdogma - ein ärgerliches Götzenbild, dessen kritiklose
Anbetung, den Menschen entwürdigt, das sozialistische Ideal schändet.
Und darum lehnen wir Dogma uud Praxis gleich scharf ab.

Desto drängender wird sich nnn aber die Frage ergeben:
welches aber soll denn der Weg sein im Kampf für die neue Welt?
Ist denn uun noch irgend ein solch gangbarer Weg da, der das hohe
Ziel ins Auge faßt und doch nicht in seinen Mitteln sich vergreifen,
zur alten Ordnung zurückkehren muß? Wir glauben es. Und wir
mochten diesen Weg bezeichnen als den der Durchdringung der
alten Welt mit demGeifte einer neuen. Und es als misere
Aufgabe betrachten, einen Sauerteig zu schaffen, der die alte
Welt durchsäuert. Jn der alten Welt schvn ein Stück neuer Welt
aufzurichten, das das Gericht der alten bedeutet, aber in sich zugleich
die Möglichkeit trägt, immer weiter nur sich zu greifen und die alte
Welt ganz aus sich heraus zu besiegen, zu sich heraufzureißen, das
scheint uns nötig. Ein wenn auch vielleicht ganz kleines Stück der
alten Welt mit dem Samen des neuen zu besäen und darauf zu
vertraue», daß dieser Same aufwächst zur Frucht und wieder zum
Samen wird. Ein Licht anzuzünden, das andere sehen mögen, und
nach dessen Quelle sie fragen, in dessen Bannkreis sie geraten, iveil
cs das Dnnkel der Gegenwart an seinem Orte erhellt.

Und für diese Durchdringung der Welt sehen wir die Wege vor
uus. Sie sind noch schr bescheiden. Sie lassen aber in der Ferne dic
Höhen erkennen, die wir auf ihnen erreichen können. Sie werfen
uns nicht großartige Versprechungen in den Schoß, sie lassen aber
ahnen, daß Schritt um Schritt uns weiter bringen wird, daß Stück
um Stück des Sumpfbodens gewonnen werden kann für die
Urbarmachung und Bebauung im Geist einer ueuen Welt. Wie denken wir
uns diese Arbeit?

Sie wird zwei Wege gehen: den der G r z i e h u n g im weitesten
Sinne verstanden, und den der B e rui ir k l i ch u n g n n s re r H « ff -

nung. Wir möchten uns hier den zweiten Weg etwas ausdenken.

Wenn die Welt ergriffen werden soll von einem Neuen, wenn
in ihr die Sehnsucht darnach aufwachen, das Verlangen groß werden
soll, dann muß ihr dieses Neue gelebt werden. Und wir glauben,
daß es Formen gibt, die solche Möglichkeiten der Verwirklichung
bieten. Wir lehen siegln der Familie und in^der Genossen-



— 148 —

schuft, d. h. eigentlich in zwei einander ähnlichen Formen menschlichen

Zusammenlebens. In der Familie als einer Genossenschaft von
Menschen, die, in aller Freiheit und ohne Grenzen, gegenseitige Hilfe,
gegenseitiges Dienen und Schenken betätigen kann, in dcr Genossenschaft

als einer Familie, in der sich die verschiedensten Menschcn,
wiederum iu Freiheit und ohne Zwang, verbunden dnrch dcn gleichen
Geist, einer gemeinsamen Arbeit hingeben können. Beidc Formen
sind da. Wir brauchen nicht in dcn Himmcl hinauf zu greifen, um
neue Werkzeuge für unser Schaffen herunterzuholen. Aber beidc
Formen sind die fließensten, die wir uns denken können, sind eben

Formen, die auf eiu Erfülltem immer von neuem warten, und deren
Wert von ihrem Inhalt abhängt. Und beide Formen stehen bereit
für unsere Arbeit. Es gilt nnr, sie mit dem zu füllen, was im
Stande ist, Leben einer neuen Welt und Ordnung zu werden.

Unsre ersten Schritte sollten wir versuchen in der Familie.
Jn unscheinbarer Form kann in ihr eine neue Welt aufgerichtet, vor
allem immer wieder von neuem angesetzt werden. Das Ideal braucht
hier nicht deswegen herabgesetzt zn werden, weil seine Verwirklichung
auf innere oder äußere Widerstände stößt. Hier sind immer wieder
Versuche möglich, alles Feine und Edle von neuem Oberhand
gewinnen zu lassen. Und vor allem kann hier die große Hoffnung auf
eine neue Welt in den Herzen der Kinder erstarken, solange sie noch
Zeit hat, still und heimlich zu wachsen, solange dieses Wachsen
niemand zu stören ini Stande und berechtigt ist. Unsre Kinder müssen

größer und besser werden als wir. Jn ihnen muß manches
selbstverständlich leben, was wir vielleicht nur mit Mühe und viel Arbeit
uns abgerungen haben. Die ganze Schönheit des Ideals, das Bild
einer andern Welt, eben der Welt, auf die wir hoffeu, muß ihnen
lebendig vor Augen stehen. Sic wcrden es sehen, auch wenn wir
es ihnen nur mit schwachen Mitteln zeigen können, denn sie ahnen
die Schönheit, wo wir sie nns erst konstruieren müssen. Und kein

Schamgefühl übcr die eigene Kleinheit soll uns dazu verleiten,
diese reinere Melt zu verkleinern, damit wir selbst in den Augen
unsrer Kinder nicht klein erscheinen müßten. Sie sollen auch unser
Nicht-Können sehen. Sie sollen spüren, daß uns manches leid tut,
was wir fehlen, weil wir die Kraft nicht haben. Sie sollen nicht
als Träumer in die Wirklichkeit hinausschreiten, sondern als Menschen,

die diese Wirklichkeit vielleicht eher schon an ihren tiefsten
Stellen ahnungsweise haben schauen können, wenn sie in das Kämpfen
ihrer Eltern hineinsahen. Sie sollen die Helden einer neuen Welt,
wie sie durch die Jahrhunderte hin zerstreut sind, sehen und an ihncn
die Größe und die Möglichkeiten des Menschenlebens erkennen, Und
aus ihrem Leben die Sehnsucht schöpfen für ihr eigenes Leben. Mit
Wissen und Sehnsucht erfüllt solleu'sic hinausgehen in die alte Welt.
Als ein Samenkorn einer neuen hineingesät werden in die bestehende.

Dazu bestimmt, durch die Unruhe ihres Herzens die Unruhe der



— 149 —

Welt nicht zur Ruhe kommen zu lassen. Dazu bestimmt, ihrerseits
wieder die Welt einen Schritt vorwärts zu drängen, dem entgegen,
was sie in sich tragen.

Nicht weniger reich aber an Arbeitsmöglichkeiten für eine neue
Welt scheint uns die Form der Genossenschaft zu sein, der
Zusammenschluß vou Menschen, die im gleichen Geiste eine gemeinsame
Arbeit anfassen wollen. Damit haben wir gesagt, daß wir nicht einfach

an die heutigen unzähligen Arten und AusgestaltuugeN der
Genossenschaft denken. Bei einer Großzahl von ihnen, fehlt gerade das,
was wir an einer Genossenschaft als wesentlich anfehen möchten:
das Arbeiten in einem gemeinsamen Geist; es fehlt die Arbeit, die
Mitarbeit so gut als der verbindende Geist. Konsumgenossenschaften
Mit vielen tausenden von Mitgliedern sind ein großer Apparat für
eine gemeinsame Arbeit, und sie sind vielleicht heute noch ein zu
großer Apparat für einen gemeinsamen Geist, der alle die Einzelnen
verbinden könnte. Und dennoch glauben wir an die großen Möglichkeiten

dieser Form. Schon das ist Großes, was diese bestehenden
Genossenschaften geleistet haben. Wie sollten sie nicht fähig sein, Ebensogroßes,

vielleicht auch Größeres in neuer Form wieder zu leisten?
Und wir denken uns diese Arbeit, ohne daß wir den Anspruch

machen würden, damit etwas ganz neues oder etwas entgültiges
zu sagen, in ganz bestimmten Formen. Wir sind überzeugt
davon, daß es Wer genossenschaftlichen Form^ gelingen wird,
und zwar mit Leichtigkeit, bei einigen Voraussetzungen, Boden zn
erobern, wo der Warenaustausch, wo ferner die Warenerzeugung,
wo endlich die Beschaffung von Obdach und Unterkunft auf eine dem
Menschen würdige Art vor sich gehen und bestehen können, die
Wohnungsfrage weitgehend gelöst werden kann.

Als der Punkt, wo dabei die alte Ordnung am zweckmäßigsten
und leichtesten angegriffen werden kann, erscheint uns auch heute noch
die Konsumgenossenschaft. Mit Hilfe der Organisation de!
Verbraucher können an hundert und hundert kleinen Stellen Breschen
geschlagen werden in das alte System, durch das ein Mensch zum
Ausnützungsobjekt des andern gemacht wird. Alles was die
Einzelnen brauchen für ihr tägliches Leben, das kann in solche
genossenschaftliche Vermittlung einbezogen werden. Das Bedürfen des Menschen

wird dann nicht Mehr zum Anreiz der Spekulation, sondern
zum Anlaß gegenseitiger Hilfe.

Dabei müßten freilich manche Eigentümlichkeiten einer heutigen
Genosfenschaftsbewegung fallen und würden wohl deswegen gar
nicht erst auftauchen, weil die ganze Bewegung in einem andern
Sinne geführt wäre. Nicht die Erzielung eines möglichst großen
Reingewinnes wäre ja, wie beim heutigen Privathandel, das eigentliche

Ziel der neuen Formen der Genossenschaft. Es gälte etwas
viel weiteres und wichtigeres: die Mitglieder an einer Ecke ihres
Lebens unabhängig zu machen von der alten Welt, ihnen die Möglich-



— 150 —

reiten neuer gemeinsamer Lebensformen zu bieten. Jn ihnen das
Bewußtsein zu wecken, daß sie, indem sie mit teilhaben würden an
einer solchen Organisation, zugleich hineinkommen in, eine neue
Ordnung, die gar nichts zu tun hat mit Profit, mit Erzielung von Ber-
günstigungen und Vorteilen, die vielmehr einfach das Bewußtsein
vermitteln will, daß mitten in dieser Welt Stätten neuen Geistes
geschaffen werden. Die Mitglieder hätten sich deswegen zusammengeschlossen,

um einen solchen Keim in die alte Welt hineinzupflanzen.
Damit wäre ohne weiteres gegeben, daß manche der sehr alltäglich
anmutenden Allüren der bestehenden Genossenschaften in eine solch
neue Art nicht mehr hineingehörten. Und vor allem wäre zu hoffen,
und darf auch sicherlich erwartet werden, daß eine solche Zusammenfassung

von Menschen, die vom gleichen Gedanken beseelt sind, nie
ihrc eigentliche Aufgabe und ihren ursprünglichen Willen vergessen
konnte: sie würde eine Arbeits- und Kampforganisation bleiben.
Sie würde also auch alle ihre langsam wachsenden Mittel an Geld und
Waren zusammenhalten ohne sie zu vergeuden. Sie käme gar nicht
auf den Gedanken, um kleinlicher Vorteile der Mitglieder willen
z. B. das System der Rückvergütungen durchzuführen. Ihre
Mitglieder würden sich vielmehr der gemeinsamen Mittel erst recht
freuen, und sich mit dem Wachsen derselben fähig fühlen, immer
weiter eine alte Welt zu erobern. Eine geradezu kindlich leichtsinnige
Vergeudung wird heute auf dem Gebiet der Genossenschaften
getrieben mit den Mitteln, die sie durch Ausschaltung des privaten
Profithandels zur Verfügung bekommen und wiederum in tausend
kleinen Kanälchen zerfließen lassen. Das würde aufhören.

Dafür würden sich neue Möglichkeiten eröffnen. Die Mitglieder
fänden in der'Genossenschaft eine in mancher Hinsicht fürsorgende
Institution. Die Genossenschaft wäre vermöge ihrer Mittel immer
besser imstande, nicht nur das Nahrungs- und,Kleidungsbedürfnis
ihrer Mitglieder zu befriedigen, sie hätte auch die Möglichkeit, eine
geistige Zentralstelle zu werden, wie das da und dort schon heute
geschehen ist. Sie würde zu einer neuen Form des gemeinsamen
Lebens, wobei es dem Einzelnen überlassen bliebe, wie weit es ihn
treiben würde, an diesen neuen Formen teilzunehmen.

Es würden sich aber auch in Bälde die Mittel finden, die
Mitglieder nicht nur inbezug auf ihren Konsum, sondern auch in
ihrem weiteren äußeren Leben, im Wohnen, von einer alten
Ordnung unabhängig zu machen. Die Wahnungsreform wäre doch

wohl einer der ersten Gedanken, den eine wirkliche Genossenschaft,
wenn auch nicht gerade mit foviel Hallo und Drum und Dran, wie
es gerade jetzt geschieht, aufgreifen würde und sicherlich lösen könnte,
aus gesunder Grundlage, ohne wiederum,in die Knechtschaft der alten
Ordnung hineingeraten zu müssen. Es würden sich Menschen genug
finden, die gerade dieser Seite der.genossenschaftlichen Betätigung
mit Freuden ihre weitgehende Mithilfe geben würdest. Wäre aber



— 151 -
einmal so der Grundstein gelegt für eiu neues Wohnen des Menschen,
so würden daraus auch wieder ungeahnte Kräfte der Gesundung, der
körperlichen und seelischen Kraft zurückfließen in die übrigen Gebiete
genossenschaftlicher Arbeit.

Es käme dcr Moment, >uo die Genossenschaft vermöge ihrer
Mittel und ihrcr Bedürfnisse anch,an die eigene Produktion
herantreteil könnte. Wiederum uicht, um etwa den Genossenschaftern
einen kleinen oder größern Gewinn an ähren Bedarfsartikeln
vermitteln zn können, sondern um auch hier ein Stück Boden für ihre
neue Welt zu .gewinnen. Die Genossenschaft hat die Ausdehnung
gewonnen, die es ihr erlaubt, ohne Furcht ein weiteres Gebiet be-

schreiten zu könneu. Sic geht Noch weiter zurück als bei der bloßen
Organisation des Konsums, sie greift,ein in die Verarbeitung der
Rohstoffe oder der Zwischenfabrikate. Sie schaltet damit den Zwischenhandel

auf einer weiteren Stufe aus.
Sie schafft aber zugleich Möglichkeiten, auch einer großen Zahl

von Menschen Arbeit bieten zu können. Sie wird zur Organi-
fatorin der Arbeit. Daß damit wiederum ein ungeheures!
Gebiet und eine gewaltige Masse Don Fragen vor ihr offen liegen, die
sie alle versuchen kann, voir ihrer neuen Hoffnung aus zu lösen oder
die Lösungen doch als das Ideal hinzustellen, ist gewiß deutlich. Daß
damit die Schwierigkeiten wachsen und die Genossenschaft dazukommt,
sich in den ersten Fragen unserer Zeit als das zu bewähren, was sie
sein kann, als ein Baustein einer neuen Welt, ist ebensowenig
abzustreiten. Aber wird nicht sie dafür viel eher fähig sein, als allie
die alten Gebilde, die nicht mehr beweglich sind und sich zudem recht
wohlig eingerichtet haben in allem Bestehenden? Wird sie nicht die
Menschen um sich vereinigen können, die den Willen haben, eben
dieser neuen Ordnung zu dienen, nach Möglichkeitein ihrer Entwicklung

auch durch Schwierigkeiten hindurch 'zu suchen? Wir denken

doch
Ihr wird die Aufgabe zufallen, nach den neuen Formen zu

suchen, in denen sich der Mensch einer Arbeit freudig^ unterzieh««
kann, weil er weiß, daß diese Arbeit getan werden kann und soll für
eben diese neue Gemeinschaft, die Genossenschaft, in deren Geist er
arbeiten darf. Dabei werden die schwierigen Fragen der wirffchaft-
lichen Demokratie, der Teilnahme des > Einzelnen am Ganzen, an der
Organisation der Arbeit, der Entlohnung oder Obsorge der Gemeinschaft

für den Einzelnen nach Lösungsversuchen jetzt schon rufen. Die
Genossenschaft wird damit ohne weiteres wor die Forderung gestellt
sein, dem gegenseitigen Vertrauen gerade in diesen Lösungsversuchen
den ersten Platz einzuräumen. Sie wird damit zu einer Schulung der
sittlichen Kräfte ersten Ranges werden müssen. Nur in diesem
Vertrauen wird es möglich sein, wirklich ein schönes Gebilde zu schaffen,
in dem jedem Gliede seine Stelle zugewiesen ist nach seinen Kräften
und doch auch keines sich muß zurückgesetzt fühlen. Wird es möglich



- 152 —

sein, von den Einzelnen auch wenn, es sein muß, Opfer erwarten
zu dürfen, so daß nicht das starre Recht und Rechnen mehr, sondern
der Wille zur Gemeinschaft die Oberhand gewinnt., Damit wird von
innen heraus die heutige. Form der Arbeit und des Arbeitenmüssens
überwunden. Die Arbeit mird in der neuen Genossenschaftsform ein
gegenseitiges Geben und Nehmen, ein Helfen und Helfenlassen. Die
Arbeit wird zum Dienst am Ganzen.

Daß damit die Eigentumsfrage wenn nicht einfach gelöst so

doch eben auch wieder vor neue Möglichkeiten gestellt wird, ist
einleuchtend. Denn wo ein gemeinsames Eigentum in iminer mächtigeren

Formen entsteht, wo die Produktionsmittel und'der Boden, auf
dem die Menschen leben, in die Hand der Gemeinschaft übergehen, da

kann man gar nicht mehr in der alten Weise reden von Eigentum,
da zerfließt dieses Eigentum in heutiger Form von selbst, da verliert
es den geheimnisvollen verführerischen Glanz. Die Freude am
Gemeinsamen kann erwachen.

Und dürfen wir nicht noch einen Blick weiter hinaus richten?
Wird nicht diese genossenschaftliche Form einer Neuordnung der Welt
auch erst so recht imstande sein, eine wirkliche Internationale,

einen völkerverbindenden Zusammenschluß zu ermöglichen?
Alle Anstrengungen haben bis heute nicht vermocht, eine Internationale

zu schaffen, die deu Konflikten der heutigen Ordnung stand
gehalten hätte. Mag das nicht vielleicht zum Teil daher gekommen
sein, daß diese Internationalen immer eben von der Negation, vom
Kampf gegen etwas gelebt haben, anstatt den Kampf für die neue
Ordnung, für neue Formen eines Zusammenlebens aufzunehmen,
und ihn mit der vereinten Kraft aller durchzuführen? Das
Weltproletariat wäre einig und geschlossen, eine Macht, unter deren
Schritt die Erde erzittern müßte. Sein Kampf gegen diese Ordnung
hat zum Aufsehen gemahnt, hat vielleicht Mehr als es wußte die
Großen dieser Erde beschäftigt und sie über Gegenmaßnahmen beraten
lassen. Wieviel mehr ein Kampf, der allen Ländern mit ganzer Kraft
für eine positive Aufgabe eingesetzt Hütte? Gerade aber der Gedanke
der Genossenschaft als des Kernes einer neuen Welt hat nicht
vermocht, die sozialistische Internationale zu erfassen und ihr auch eine
ernstliche Arbeit abzunötigen. Dieser Gedanke schien zu wenig
großzügig, zu wenig durchschlagend. Man wars sich auf die gewiß
gewichtigeren Fragen. Und als die große Entscheidung kam, hatte man kein
Werk, das als großes gemeinsames Gut vor den Proletariern aller
Länder gestanden wäre, um sie aufzufordern, in seinem Interesse, ihm
zuliebe nicht zu den Waffen zu greifen. Man fand nicht einmal die

Möglichkeit mehr, gegen das hereinbrechende Unheil aufzustehen.
Man war in all dem Kampf gegen das Bestehende doch der Machtlose,

Ohnmächtige geblieben.
Und das bringt zu einer letzten Erwägung. Wäre in jenem

Augenblick ein Werk dagewesen, das es gegolten hätte, zu schützen,



— 153 —

d. h. war Vielleicht über die ganze zivilisierte Welt hin ein Netz

von sozialistischen Genossenschaften ausgespannt gewesen, den
Sozialisten aller Länder ans Herz gewachsen, von ihnen durch die Jahre
und Jahrzehnte hin aus kleinen Ansängen, heraus aufgebaut, zu
einem Machtvollen Gebäude zusammengeschlossen, hätte dieses
Gebäude in ganz anderer Art ,als eine bloß theoretisch, aufgebautle
Internationale die Liebe der Proletarier besessen, weil es

ihr ureigenstes Werk gewesen, dann, Has ist unsre feste Ueberzeugung,
wäre ein Welt streik gegenüber der alten Ordnung in jenem für
unsre Welt fo verhängnisvollen Moment möglich, denkbar und
durchführbar geworden. Dann wäre, bei aller nationalen Mannigfaltigkeit,
die internationale innere Einigung einer Masse von Menschen so

groß und so tief eingewachsen gewesen, daß sie nicht der auflodernden
nationalen Flut mehr hätte zum Opfer fallen können.

Mit andern Worten: unsre Ueberzeugung ist, daß erst der Aufbau

einer neuen Welt inmitten einer alten, die intensive Arbeit auch
für diese neue Welt von seiten aller derer, die mit entschlossenem
Willen fich für eine neue Welt einsetzen wollen, wo immeir sie nur
Gelegenheit dazu haben, daß nur diese Willens- und Arbeitseinheit
im Geist einer neuen Welt im Stande sein wird, einmal jenen Uebergang

zu finden von der alten in die neue Ordnung. Daß nur dieses
unermüdliche Bauen eines Neuen mitten im Alten einst den Tag
heraufführen wird, an dem, wenn es überhaupt noch nötig ist, eine
einzige große Arbeitsniederlegung möglich wird gegenüber der alten
Ordnung. Eine Arbeitsniederlegung aber, die nicht mit heimlichem
Bangen wird geschehen müssen, bei der nicht der folgende Tag mit
drohender Gebärde dasteht. Eine Arbeitsniederlegung, die vom
Jauchzen aller befreiten Menschen widerhallen wird. Eine
Arbeitsniederlegung, die nicht ein Feiern wird bedeuten müssest, fondern
die sich fofort in höchste Arbeit für die neue Ordnung umwandelt.
Eine Arbeitsniederlegung, die den Menschen mit befreiendem
Aufatmen die Vergangenheit abschütteln läßt, um ihn der Zukunft, der
verheißungsvollen neuen Arbeit im Dienst der Gemeinschaft zu geben,
die keiu „Nein" mehr bedeutet, weil sie einem freudigen „Ja" zur
neuen Welt, zu neuer Arbeit, zu neuem Kämpfen und Opfern
entstammt.

Damit wären mir wohl ans Ende unseres Weges gelangtdie
ganze Weite unserer Hoffnung tut sich vor uns auf. Eine Frage
freilich hat sich immer deutlicher gemeldet: woher kommt uns die Kraft,
uns von solch einer Hoffnung tragen zu lassen, ohne zn ermatten,
wenn Enttäuschungen kommen? Für sie zu arbeiten, zu kämpfen,

') Für die Darstellung unseres Hoffens als Ganzes wie für manche Einzelfragen

verweise ich u. a. nachdrücklich auf „Ein sozialistisches Programm" <s.

Buchanzeigen), und auf die Schriften von Emil Ronigcr im Rotapfelverlag. D, Verf.



— 154 —

ohne zu verzweifeln, wenn immer wieder gewaltige innere und äußere
Widerstände uns entgegenstehen? Diese Fragen glauben wir
beantwortet! Beantwortet durch die Helden der Menschengeschichte,
beantwortet durch Menschen wie die Blumhardt, beantwortet durch die

größte Verheißung, die uns erschienen ist, durch Christus. Wenn Gott
dergestalt in die Menschenwelt durchbrechen kann, dann gibt es für
uns nur noch eines: für unsere Welt das Größte hoffen und dafür
einstehen. K. Straub.

vas Eigene uns Sas Fremile.

^ n einer Tram faß eine elegant gekleidete Dame mit zwei kleinen
» Mädchen, deren lautes Geplapper die ganze Tram anfüllte. Die

Mutter war stolz darauf, daß sich die Aufmerksamkeit sämtlicher
Fahrgäste auf ihre Kinder richtete. Sie erzählte dem Publikum, daß
die beiden Mädchen zum Photographen gebracht würden und fügte
hinzu: „Sie werden jedes halbe Jahr photographier!!" Trotz ihrer
Kindheit machten die Mädchen die entsprechenden Album-Gesichter
dazu. Der Dame gegenüber faß ein Arbeiter mit einer ärmlich
gekleideten, kleinen Tochter, die mit großen Augen auf die laut
redenden Mädchen starrte; der Vater blickte tiefernst und nachsinnend
auf die stolz redende Frau. Deren Auge fiel plötzlich! auf ihn,
gewahrte mit einer gewissen Betroffenheit den erstaunt beobachtenden
Ausdruck darin; dre Sicherheit ihres selbstgefälligen Redens erhielt
einen fühlbaren Stoß; da hielt die Tram und die Dame stieg mit
ihren Kindern aus. „Das werden schöne Affen werden" sagte eine
Frau. Der Arbeiter schwieg und sah nur mit müder Zärtlichkeit
auf das flachsgelbe Haupt seines Kindes herab.

Jn der Nacht erwachte die Mutter der beiden Mädchen uud sah
den ernsten Blick des Arbeiters auf fich ruhen — es war ihr, als
sagte er etwas zu ihr und über sie, aber fo leise, daß sie
es nicht hören konnte. Und doch ahnte sie in der Tiefe ihre Seele,
was er meinte, und Mährend sie sich seines Gesichtsausdrucks
erinnerte, kam es ihr wie eine Erweckung, daß ihr geräuschvolles und
prahlerisches Auftreten doch eine schwere Herausforderung sei gegenüber

der anderen Welt, aus der Jener kam, ja überhaupt eine
Herausforderung gegenüber Allen, die das nicht haben, was sie hatte
— und damit auch eine Herausforderung Gottes, der ihr sicherlich
ihr Glück nicht verliehen hatte, um Anderen damit einen Stachel in
die Seele zu drücken. Sie machte Licht und sah im Spiegel ihr Gesicht.
„Ja, da sehe ich mich selbst" so dachte sie, „aber wenn Mir nur
wüßten, wie wir uns in den Anderen spiegeln!" Da erwachte ihr
Mann und fragte, warnm sie Licht mache. Sic erzählte ihm ihr
Erlebnis. Er sagte: „An solche Blicke mußt du dich gewöhnen, das


	Soziale Neuordnung (Schluss)

