
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 15 (1921)

Heft: 4

Artikel: Blumhardt, Vater und Sohn. 5., Die Erlösung ; Blumhardt-Worte

Autor: Ragaz, L. / Blumhardt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134801

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134801
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 128 —

ob du an diese Reiche glaubst, indem du dich ängstlich an sie klammerst,
oder ob du an sie glaubst, indem du in ohnmächtigem Zorn dich

unter sie beugst, — aber, wie dem auch sei, laß dir vom
Osterglauben, der auf herrliche, machtvolle Gottestaten sich gründet,
zurufen: „Christus ist dennoch der Stein, von den Bauleuten
verworfen, der zum Eckstein geworden ist; und es ist in keinem andern
Heil, ist auch kein anderer Name unter dem Himmel den Menschen
gegeben, darin wir wollen selig werden. Jn seinem Namen sollen
sich noch aller Kniee beugen und alle Zungen sollen noch bekennen,
daß Jesus Christus der Herr sei, zur Ehre Gottes des Vaters."

N. Lcjcunc.

SlumdarSl. Vater una Sobn.
5. Die Erlösung.

IHurch Christns ist der Abfall von Gott mit all seinen Folgen auf-
' I gehoben, die ganze Verderbnis der Schöpfung getilgt, eine neue

Schöpfung entstanden.
Wir können uns diese Tatsache nicht realistisch genug

denken. Vor allem ist Eines festzuhalten und gegenüber den gewöhnlichen

Vorstellungen zu voller Klarheit herauszuarbeiten: es handelt
sich auch hier, uud hier vor allem, nicht um Gedanken, d. h.

um theoretische, rein „geistige" Wahrheiten, sondern um Kräfte,
um greifbare, ja materielle Wirklichkeiten. Wie Gott felbst nicht
Idee, Begriff, Gedanke ist, sondern Kraft, schaffende Wirklichkeit,
so auch sein Reich. Durch das Leben Christn, seine Geburt, sein
Wirken und Leiden, seine Auferstehung, sind Kräfte in die Welt
ergossen, die vorher nicht darin waren, sind Möglichkeiten
erschlossen, die vorher nicht bestanden, ist ein Leben entquollen, das
vorher nicht existierte. Es hat die Mächte,- die das Leben Gottes
rn der Schöpfung knechteten nnd verderbten und die im Tode
gipfelten, besiegt und damit das Lcben Gottes darin freigesetzt. Diese
neuen Kräfte nun sind eben nicht bloß geistiger Art, wie man
sich dies gewöhnlich denkt, sonderu ebensosehr leiblicher Natur.
Freilich findet die Erlösung und Umkehr zunächst im Geistigen
statt, in der Besiegung geistiger Mächte, besonders in der Aufhebung
der Schuld, in der Erschließung eines neuen geistigen Lebens aus
Gott. Aber dieses neue Lebsn fließt doch sofort auch ius Leibliche,
ja, es ist sozusagen von Anfang an auch leiblich, Denn wie Gott
selbst nur Einer ist, so auch seine Schöpfung nur Eine. Die Trennung

von Leib und Seele ist menschlich, nicht göttlich; geschichtlich
ausgedrückt: sie entspricht Plato, nicht Christus, sie ist auf griechischem,

überhaupt heidnischem Boden daheim, nicht auf dem der
Bibel. Dort herrscht Idealismus, hier Realismus, dort Spirktua-



— 129 —

lismus, hier Materialismus. Der Leib (die Materie) kommt zu
Ehren. Er hat ein Recht von Gott sogut wie der Geist; er
spielt in der Schöpfung Gottes eine diesem ebenbürtige Rolle. Auch
der Geist wird verderbt, wenn das Leben des Leibes verkehrt ist.
Den Leib gering zu schätzen ist gottlos. Darum darf die Erlösung,
um eine vollstäudige zu sein, nicht bloß den Geist erfassen,
sondern muß sich auch aus den Leib, d. h. das ganze Gebiet des
„materiellen" und „natürlichen" Lebens erstrecken. Darum darf
man sich, nebenbei gesagt, auch das ewige Leben nicht allzu „geistig"
denken, nicht als bloße „Unsterblichkeit der Seele" im Sinne Platos
und nicht als ein ideales Schattendasein im Jenseits, sondern als
ein volles, sogar erhöhtes Leben in Wirklichkeit und Leiblichkcit, wenn
auch verklärter, erlöster. Darum reden die Bibel wie das
Bekenntnis von einer Auferstehung des „Leibes" (oder gar des
„Fleisches"), nicht der „Seele". Aber diese Auferstehung, als Teil der

ganzen Menschwerdung Gottes in Christus, ist im Sinne Blumhardts

noch weiter zu fassen: sie erstreckt sich wie gesagt über alles
„Fleisch", das ganze Reich der Leiblichkeit oder' Materialität.
Ueberall bringt sie an Stelle des Todeswesens das Lebcnswcsen
zur Geltung, überall stellt sie die Schöpfung Gottcs wieder her
gegen dic eingerissene Verderbnis. So bekommt denn die
Auferstehung Christi eine neue, universelle Bedeutung. Sie ist Sinnbild
und zugleich Beginn und Grundstein eines großen Ostern der ganzen
Schöpfung. Das Wort, das in der geistigen Nähe Blumhardts
gesprochen worden war, daß das Ende der Wege Gottes Leiblichkeit
sei, gewinnt in diesem Zusammenhang einen gewaltigen Sinn.
Noch ahnen wir kaum feine volle Bedeutung.

Wir haben diese Blumhardtsche Denkweise, die auch die der
Bibel ist, Materialismus genannt. Es versteht sich aber wohl
von selbst, daß dabei nicht an die Vergötterung des Stoffes zu denken
ist, die man gewöhnlich darunter versteht. Im Gegenteil: es handelt

sich darum, daß auch in der Materie Gott zu Ehren kommt,
daß Gottes Schöpfung darin verstanden wird, mit andern Worten:
daß sie Gcist wird. Aber nicht durch Verachtung („Askese") wird
sie dies, sondern durch Anerkennung des Schöpfers in ihr. Das

- Heidentum verachtet sie — asketisch — oder es macht sie libertin istisch
und mammonistisch — zum Götzen, was dann eben Materialism'us
im schlimmen Sinne wird. Das Heidentum erhöht das natürliche
Leben auf falsche Weise und erniedrigt cs dann auf ebenso verkehrte
Weise. Die Bibel sagt Nein,zu aller Natur, soweit sie verderbt ist,
soweit sie Gott sein will, und gibt Gott allein die Ehre, aber von
hier aus glänzt alle Natur in ihrer göttlichen Reinheit und
Herrlichkeit aus. Darum ist das Heidentum Lebensverneinung — mit
Notwendigkeit führt es früher oder später zu ihr — das Reich Gottes
aber ist das große, freudige Ja zur Schöpfung Gottes.

Jn der Christenheit hat bald dieser Kampf zwischen Leib und
Geist, der in Christus aufgehoben ist, wieder eingesetzt. Man hat



— 130 —

das innere Lcben wie man heute sagt — vom äußeren
geschieden und es ist die Meinung aufgekommen, die eigentliche
Frömmigkeit bestehe darin, fich auf 'jenes zurückzuziehen und dieses
gering zn schätzen. Man verachtete den Leib, die äußern Verhältnisse,'

die materiellen Dinge, das Weltlcben. Man ging mönchisch
ins Kloster oder zog — puritanisch und pietistisch — in der Welt
stehend einen Graben zwischen Weltleben und Frömmigkeit. Es
galt dann bloß, das Heil der Seele und den Himmel zn gc,Vinnen.

Auf diesem Wege geriet mau fast immer in die Heuchelei, ins
Unnatürliche und damit zuletzt in die Gottlosigkeit hinein. Man
verachtete den Leib — und versank ins Gelüsten des Fleisches. Man schätzte
das Geld gering — uud verfiel dem Mammonismus. Man floh die
Welt - und die Welt wnrde mächtig, innen und außen. Die Welt
geriet in des Teufels Hand und Christus wurde zum Mythus. Das
Schicksal des Mönchstums, überhaupt der katholischen Kirche,»aber
auch, obwohl auf etw.rs andere Weise, des Protestantismus, zeigt
furchtbar deu Fluch dieses Weges.

Denn cr ist Entfremdung von Gott, der Leib und Seele nicht
getrennt, sondern auf einander hin erschaffen hat, der über das Aeußere
herrschen will wie über das Innere, über die ganze Wirklichkeit! Er
ist Verachtuug dcr Schöpfung Gottes, aus der die Welt gekommen ist.

Nicht Vernichtung der Schöpfung ist sein Wille, sondern Wiederherstellung,

nicht Flucht' vor der Welt, fondern Eroberung der Welt für
Gott, nicht Nein, sonderu Ja, nicht Zerstörung, sondern Erlösung.
Gott hinein in die Welt, in's Fleisch, in die Materie, damit er alles
sei in allem. Innen und Außen verderben miteinander und müssen
miteinander erlöst werden.

Diese Erlösung des Geistes nun, die zu der des Leibes führt,
ist vor allem die Aufhebung des Todes und zwar nicht bloß
des physischen Todes, der das Leben des Einzelnen trifft, sondern
des Todes als der umfassenden Macht, die auf allem abgefallenen
Weltwesen lastet und die auch iu Armut und Krankheit sich
auswirkt. Diese gauze Wclt muß vor dem Reiche Gottes weichen! sie
ist vor Jesus und leinen Aposteln gewichen und sie wird weiterhin
weichen müssen in dem Maaßc, als das Reich Gottes kommt.

Das ist der umfassende Sinn der Besiegung des Todes bei
Blumhardt wie in dcr Bibel. Man täte diescr Auffassung stark
Unrecht, ,wenn man sie bloß auf das Sterben des Einzelnen
beschränkte. Es handelt sich vielmehr um zwei Welten, die einander
gegenüberstehen: die Todeswelt, die die Welt des Absalls und die
Lebenswelt, die die Welt Gottcs ist. Gott und der Tod — das ist,
wie wir früher gezeigt haben, der große Gegensatz. Aus Gott
quillt die Welt des Leöcns, wo Gott nicht ist, beginnt das Reich des
Todes. Ewiges Leben ist das Leben Gottes in seinem Reiche, im
kommenden Aeon, das Leben aber in der „Welt", in diesem Aeon,
ist in sich selbst Tod. Die Ueberwindung des Todes ist die Rück-



— 131 —

kehr zu Gott, die felbst — paradoxerweife — durch ein Sterben, ein
Sterben nämlich für die „Wclt", geschieht.

Diese Erlösung ist aber in keiner Beziehung bloß individuell,
sie ist überall sozial d. h., sich nicht bloß auf den Einzelnen,
fondern auf die Welt, die Gesamtheit, die Gemeinschaft erstreckend.,
Daß auch das soziale Leben im engeren Sinne darin befaßt ist,
versteht sich nach dem über die Bedeutung des materiellen Lebens
Gesagten von felbst. An der durch die Abwendung von Gott, die
Sünde, verursachten Verderbnis nehmen selbstverständlich auch die
Gemeinschaftsverhältnisfe der Menschen, die wirtschaftlichen und
politischen inbegriffen, teil. Sie sind von dieser Quelle her durch, Selbstsucht,

Gier, Nngerechtigkeit und Lüge vergiftet; fie sind den Götzen
Untertan geworden, besonders dem mächtigsten unter diesen, dem Mammon.

Darum müssen sie auch aus der Quelle des göttlichen Lebens
erneuert werden zum Wesen des Reiches Gottes, das Wahrheit,
Bruderschaft, Gerechtigkeit und Gottesdienst am Menschen ist. Diese
Erkenntnis liegt mehr oder weniger deutlich dem Sozialismus
zu Grunde. Er ist eine Vorahnung, ein Vorbote des Gottesreiches,
das freilich in seinem Gesamtsinn noch! weit über allen Sozialismus

hinausgeht.

Die Erlösung von Seele und Leib aus dem Tode zum Leben
ist durch Christus gefchehen. Aber hier muß nun noch ein neuer
Gesichtspunkt eingefügt werden, der ganz fundamental wichtig ist:
Die Erlösung ist geschehen — aber sie soll zugleich noch
geschehen. Die Christenheit hat, ihrer ganzen sonstigen Denkweise
gemäß, eine fertige Welt und einen fertigen Gott zu haben, fast nur
das Erste festgehalten: die Erlösung -ist geschehen. Sie konnte das
umso leichter, als sie ja keine Hoffnung auf das Kommen des Reiches
Gottes in die Welt hatte. Aber auch hier denkt die Bibel alten und
neuen Testamentes anders. Freilich ist das Reich Gottes gekommen.
„Es ist mitten unter euch." i) Es ist rn Christus selbst vorhanden, in
dem in ihm erschienenen Gottesleben. Es ist vorhanden in der
Wirkung, die von seinem Leben, Sterben und Auferstehen ausgeht. Er
Hat nicht nur eine Lehre und Verheißung gebracht, sondern hat
die Welt verändert. Sie ist nun nicht mehr wie sie vorher war.
Aber dieser Prozeß ist noch nicht vollendet. Das ist die andere Seite
der Wahrheit. Die Erlösung ist prinzipiell vollbracht, aber sie muß
sich nun auswirken in alles Leben hinein. Die neue Schöpfung ist
gegründet, aber sie muß nun in Wachstum und Kampf fich entfaltM.
Die Entscheidungsschlacht ist siegreich geschlagen, aber nun muß das
Land des Feindes noch Stück für Stück erobert und befetzt werden.

l) So heißt es. nämlich nach der im Zusammenhang wahrscheinlichen Uebersetzung

Luck. 17, 21, nicht wie man unter dem Banne einer falschen Auffassung zu
übersetzen gewohnt ist: „Inwendig in Euch".



132 —

Das ist dic Meinung Blumhardts wie des Neuen Testamentes.
Beide Sätze sind richtig: „Das Reich Gottes ist schon da", und „Das
Reich Gottes kommt". Sie widersprechen sich nicht, sondern
ergänzen sich. Die Erlösungstat ist geschehen, aber sie muß sich nun
auswirken in einer mächtigen Geschichte. Darin muß Christus zu
einer Welt werden. Nnd darin wird, wie schon bemerkt worden ist
und wieder im Sinn des Neueu Testamentes, das Größte erst noch
geschehen.

Davon wird bald mchr gesagt werden. Hier sei nur noch der
weitere Gedanke angeknüpft, daß die Erlösung zwar die Wiederher«
stellung der Schöpfung, aber eben damit doch auch ihre Fortführung,
ja eine ueue Schöpfung ist. Wir Huben dies ja schon wiederholt
angedeutet. Es ist auch eine alte Wahrheit, die aber uns neu aufgegangen
ist. Es gibt im Reiche Gottcs, des Lebendigen, keine bloße Rückkehr,
jedes Zurück ist zuglcich cin Borwärts; cs gibt darin keine bloße
Wiederherstellung, jede Wiederherstellung ist zugleich eine Schöpfung,
Es gibt im Reiche Gottes nur Neues. Es ist eiu ewig neuer Morgen.
Die Geschichte ist als fortschreitende Erlösung fortschreitende Schöpfung.

Diese Auffassung von der Geschichte des Reiches Gottcs als
cincs stetigen Werdens, einer fortschreitenden Schöpfung, entsprechen
eine Reihe weiterer wichtiger Gedanken. Ganz besonders eigenartig
und für seine Gesamtauffassung wichtig ist Blumhardts Lehre vom
heiligen Geist. Davon redet das nächste Kapitel.

LlumvaM Ulsrte.

Radikaler und massiver Glaube. Es muß cin Radikalismus des

Glaubens her, der den Glauben massiv nimmt.

Es wird sich lösen! Wentt man mir oft so schwere Sachen vortragt,
Lebensschicksale, vor denen mir graut, dann kann ich nicht bloß sagen: „Schick dich

drein!" Nein, ich sage: „Sei nur geduldig, es wird sich lösen; ganz gewiß, es

wird sich lösen,"

Falscher Trost, Tröstet euch uicht mit einem gewissen Christentum, das

heute die Kunst besitzt, allen Jammer zuzudecken, alles mit Phrasen einzuhüllen,
als sei alles gut, was nur überhaupt geschieht. Tröstet euch nicht mit dem, sondern

werbet mit mir Leute, die vor Gott stehen und sagen: „Lieber Vater im Himmel,
wir sind nicht wert, daß wir deine Kinder heißen, aber ach, daß du uns noch

einmal zu deinen Taglöhnern brauchen könntest!"
Der Geist muß sich verkörpern. Der Geist muß sich verkörpern. Er

muß in unser irdisches Leben hinein, es muß das Göttliche im Fleisch geboren

werden, damit cs diese irdische Welt überwinden kann. Erst dann ist Geist wirklich
Gcist, wenu er etwas von nnserer Materie unter die Füße bringt; vorher ist es

bloß Gedankenwesen. Geist will das Leben beherrschen.

Jesus Christus im Fleisch, Wir dürfen nicht denken, mit dem, daß

der Heiland geboren sei, sei die Sache fertig, Ich glaube, unser erhöhter Herr
Jesus Christus fragt nicht viel darnach, ob wir seine Geburt feiern, ob wir das



— 133 —

Kindlein in der Krippe verewigen oder nicht. Ihm ist nicht das allein das Wichtige,
daß wir merken, daß er einmal geboren ist, sondern daß er da ist, daß es nunmehr
eine Wahrheit, eine Weltwahrheit und mit der Zeit durch das Evangelium eine

Menschenwahrheit wird. Gott ist im Fleisch. Das allein kann die Menschheit und

in Folge dessen auch das übrige Fleisch, die Erde, die ganze Schöpfung, in eine

Höhe heben, deren Mangel hente so viel Not und Tod mit sich bringt.
Die Sünde und dcr Tod hat selbst vielen Christen so imponiert, daß sie

nicht mehr glauben konnten: Gott ist im Fleisch, Jesns Christus ist ins Fleisch

gekommen als das Wort Gottcs und bleibt und ist jetzt drin, trotz Sünde und
trotz aller Torheit und Verwirrung, in der die Menschen sich befinden.

Leib und Seele. Es ist cin göttlich-natürliches Gesetz, daß Leib und
Seele zusammengehören, und daß da, wo auf den einen Teil eingewirkt
wird, immer auch der andere Teil seine Berücksichtigung stnden muß. Leib und
Seele trennen wollen, heißt einen Totschlag ausüben.

Krankheit und Gesundheit, So ist nun des Geistes erstes Sorgen,
daß nur schnell dcr Leib gesund werde, während im stillen die Seele Gott dankt,
daß sie unter der Krankheit des Leibes mehr Ruhe hat als bei seiner Gesundheit,
ja mehr Leben wiederum empfindet uud Kraft, als in gesunden Tagen. Aber viele

Menschen werden, über einer solchen Beruhigung fast ärgerlich, sie sind das Stillesein
und Aufmerken auf ihr Leben so wenig gewohnt, daß es sie mit Gewalt wieder
in die Unruhe ihres Treibens hineinzieht; aber eben damit stehen sie ihrer
Gesundheit im Wege, und zwar gerade dann, wenn Gott ihren Geist binden
möchte, weil Er sie nicht dem Verderben preisgeben möchte. Schaden am Äeib ist

das Gericht über das Geistestreiben des Menschen. Jammer und Umnachtung der

Seele ist das Gericht über das Vagabundenleben des Geistes, und darum ziemt
sichs für jeden Kranken, der Christus kennt, nicht zuerst ungeduldig gesund werden

zu wollen ssonderns zuerst seinen Geist zuriickzudämmen und das wilde Wesen

zu beschneiden, damit Christus recht bekomme und in Stand gesetzt werde, durch

unsern eigenen Willen nns an Gott und seine Wahrheit zu binden. Das heißt
auch: Trachtet am ersten nach dem Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit, so wird
Leib und Seele gesund werden. Gesundsein heißt überhaupt bei Gott so viel wie

gerecht sein; ein gesunder Leib, und wenn er noch so normal ist. heißt bei Gott
nicht gesund, wenn er in Ungerechtigkeit herumgeschleppt wird. Da dringen Tausende

von Stacheln des Todes hinein und ehe sie äußerlich wirksam werden, kann

ein uns gesund scheinender Körper vom Kopf bis zum Fuß krank, zum Tode krank

sein. Gerechtigkeit ist unsere Gesundheit und das erste Stück der Gerechtigkeit ist,

daß wir uns von Gott binden lassen und unser Geist nicht mehr frei sein will
Erlösung des Leibes, Wenn unsere geistige Frömmigkeit nicht auch

am Leibe wahr, nicht auch am Leibe recht, nicht auch am Leibe frei für Gott sich

darstellt, los von menschlichem Sittenwerk, soweit dieses verkehrt ist und den

göttlichen Gesetzen nicht entspricht, so lange sind wir nur verkrüppelt fromme Leute.

Wir müssen es verstehen lernen, wahrhaftige Geschöpfe Gottes zu sein, durch welche

nach allen Seiten Lcben ausströmen kann, wie es aller Kreatur zugedacht ist.

Wunder, Deswegen betteln wir nicht: „Tu Wunder", sondern: „Laß
cs nach der Wahrheit gehen!" Gott soll Wunder tun, aber nur, wenn sie

hervorgehen aus dcr innerlichen Zurechtstellung des Menschen, Es muß ein Boden



— 134 —

da sein, ein Himmelreichsboden, der uns nach der göttlichen Seite hin erleuchtet

und erneuert. Da sollen die Wunder geschehen, dann, ja dann jauchzen wir auf,
wenn von innen heraus die Sachen recht werden. Aber dann verschwinden die

äußeren Wunder Ich will kein einziges Wunder an jemanden sehen, das

nicht Folge ist einer innern Zurechtbringung eines Menschen.

Offenbarung für die Politik, Nur Offenbarnng bringt
Fortschritt und das wäre so wichtig, daß endlich Offenbarung auch einmal komme auf
den Boden der Politik, Das wäre ein wirklicher Fortschritt in der Welt; denn

das ist bisher nie gewesen, Gott ist bisher nicht eigentlich in die Völkergeschichte

eingetreten. Es sind immer nur Menschengeschichten, z. B. der Burenkrieg, Nur
hintendrein kann der Geist Gottes Einzelnen mehr Licht geben, Buren, wie

Enzländern, daß sie weitsichtiger werden, aber eine Leitung muß durch Offenbarung
auch in die Politik kommen.

K e i n K r i eg. Nach verschiedenen Seiten sind die Zeiten drohend und es

tut not, daß wir Glaubeis halten und namentlich nicht glauben, ein Krieg oder

derartiges werde unsere Lage verbessern. Das ist ja nur eine Art der Verzweiflung,
die in unserer Zeit spricht und fehr viel beiträgt zu dem Kriegslärm. Da wolle
Gott dreinsehen; dcnn es ist ja absolut kein Grund vorhanden zum Krieg und
wir dürfen es seinem allmächtigen Arm zutrauen, wenn es auch sehr gefährlich ist,

daß er doch Frieden schaffe und in alle unsere Verhältnisse hinein Zeichen und
Wunder tue, vom Himmel her uns zu helfen. Wir brauchen keine Kanonen und

Schwerter, wir wollen leben und leben lassen. Darum erbarme dich, Herr, unser

Gott.zdaß du endlich, endlich das Friedensreich schaffst, das du verheißen hast,

1886,

Gottes Wohlgefallen an allen Völkern, Gott hat ein

Wohlgefallen auch an unserm Volke, an uns Deutschen, cr hat ein Wohlgefallen an den

Franzosen, an den Engländern, ja, meine Lieben, auch an den Chinesen und

Japanern, 1898,

Pazifismus, Nationalität, Anarchie, Reich Gottes, Daß
in Europa nichts anders mehr vernünftig wirksam werden kann, als

Friedensbestrebungen, das kann jedermann sehen, der noch Augen im Kopfe hat. Wer
heute noch ein Wort gegen den Frieden sagt, der verspielts, Es ist zwar noch eine

gewisse politische Luft vorhanden, die ist nur gleichsam anerzeugt. Vor
Jahrhunderten her ist eine gewisse Kriegslust in Fleisch und Blut der Europäer und
anderer Völker hereingekommen. Diese Kriegslust herrscht noch immer in gewissen

Teilen der Bevölkerung, aber' das seßhafte Volk weiß nichts davon. Immerhin
läßt es sich auch leicht dafür begeistern, weil die Idee im Hindergrunde schlummert:
„Es muß Krieg sein," Man hat bis jetzt in der politischen Welt noch keine Lösung
gefunden für gewisse Fragen außer durchs Schwert, aber es ist eine Schande, daß
es keine andere Lösung geben soll, als das Drauflosschlagen und Sehen, wcr der

Glücklichere ist — denn man kann kaum sagen: der Mächtigere, man weiß aus den

Geschichten des Krieges, daß tausendmal die Mächligeren zu Grunde gegangen sind,.,
Wer es denken kann, der denke es einmal: wie beschränkt wir politisch

gesinnt sind. Das große Erdenrund mit seinen Völkern, was könnte das ein freier
Tummelplatz sein für richtige Menschen, und wie kleinlich haben wir es gemacht,
indem wir uns als Tiger und Lämmer, als Füchse und Gänse verteilt haben auf



— 135 —

Erden, da natürlich die Füchse die Gänse fressen. So geht es auf Erden nach

gewissen Regeln des animalischen Lebens zu und die Regeln des Geistes sind fort.
Man kann freilich nicht zu weit denken, sonst kommt man auf ein Wort, das heute

sehr verpönt ist und doch ist etwas darin — ich will es aussprechen: „Anarchie",
Mit Bezug auf das Bewohnen der Erde ist ein gewisses Freiheitliches, fast Regelloses,

fast richtiger als dieses Festgenagelte, wo die einzelnen Völker gleichsam

vertieren auf ihrer Scholle und unfrei werden für jeden großen Gedanken,

Der Mensch ist dazu da, Fortschritt zu machen und wenn man Frieden will,
muß man auch mithelfen dazu und es auf seinem Boden, in seiner Art, in
Szene zu setzen suchen. Denn bloß davon reden und meinen, es komme von
selber, das hat keinen Wert, So mnß jeder, der Frieden will, anch Frieden
besorgen, ein Friedensmensch sein.

Das tun nun wir im Besondern um Gottes willen aus Rücksicht auf
die ewige Wahrheit und Gerechtigkeit Gottes, Das ist unsere Sache, und wer

weiß, ob wir nicht in dieser Situation die Stärksten sind? Ich will die Leute nicht

verachten, die aus andere Rücksichten sich Mühe geben, Frieden zu machen und aus

Mitleid, Humanität und Dergleichen, aber ich glaube nicht, daß diese Bestrebungen

viel Kraft hinter sich haben. Eine gewisse, unverstegliche Kraft aber hat das Bestreben,

um Gottes willen um dcr ewigen Wahrheit willen wollen wir Frieden, wollen

wir, daß die Völker anders werden und daß diese abscheuliche europäische

Geschichte untergeht,
Wer in der bisherigen Geschichte stecken bleibt und da eine Lösung finden

will der ist ein entsetzlich kleiner Mensch. .Es hat aber schon einen Wert,
wenn nur wenige Menschen in diesem Sinn, um des Rechten, Ewigen, Wahren
willen die Augen aufmachen und es an sich zur Festigkeit machen: „Da muß eine

Aenderung werden!" und insofern auch über ihre Zeitgeschichte fich zu erheben

vermögen. Es wird das nicht unnütz sein, sondern im Gegenteil, es wird das dem,

was wir Reich Gottes heißen, entgegenführen, 189S,

DiesozialcUmwälzungunddas Reich Christi. Kann das

mit Recht verlangt werden oder ist es wirklich, wie vielfach angenommen wird,
vielmehr Pflicht jedes Staatsbürgers und jedes Kirchendieners, die Sozialdemokratie,
weil sie den „Zukuuftsstaat" am energischsten vertritt, mit allen Mitteln zu
bekämpfen? Es muß jemand mit Blindheit geschlagen sein, wenn er nicht sehen

könnte, daß dieses ganze Jahrhundert, seit der französischen Revolution, Bewegungen
mit immer steigendem Erfolge aufweist, welche auf eine neue Gesellschaftsordnung

hinzielen. Wo ist ein Land, welches nicht von sozialistischen Ideen bewegt wird?
Es ist ein Drang, ein vorwärtsstrebender Geist, der aus eine neue Gesellschaftsordnung

hinzielt. Niemand kann sich dieser Bewegung entziehen, Staat und

Kirche mußten daraufhin dem Volke Freiheiten zugestehen. Wir haben in einem

Revolutions- und Umsturzjahrhundert gelebt und lcben mitten in Umsturzbewegungen,
die eine andere Gesellschaftsordnung herbei führen sollen und zwar ganz gewiß

nach Gottcs Willen. Wie anders sind auch schon heute die Anschauungen geworden!
Wer wundert sich heute, wenn jeder Bürger politische Rechte in Anspruch nimmt und

mehr und mehr bekommen soll? Wenn gleiches Recht für Alle, hoch und niedrig,
gefordert wird? Wer möchte wieder Leibeigenschaft und Sklaverei einführen?
Wer wollte die Parlamente abschaffen? Lauter neue Anschauungen, Jn früheren



— 136 —

Jahrhunderten sind Menschen, die solche Freiheitsrcchte äußerten, einfach

hingerichtet und vertilgt worden. Wenn nun der Sozialismus heute auch das Ziel
im Auge hat, daß jedermann gleiches Recht ans Brot bekommt, daß die

Eigentumsverhältnisse sich so gestalten müssen, daß nicht das Geld und der Besitz, sondern

das Leben der Menschen die höchste Bedeutung bekommt, warum soll das ein

verwerfliches Umsturzverlangen sein? Mir ist es gewiß, daß es im Geiste Jesu Christi
gelegen ist, daß sein Ziel in dieser Richtung verfolgt wird, und es wird Umwälzungen

geben, bis es erreicht ist. Da hilft kein Sträuben, weil es Gott so will,
daß alle Menschen in jeder Hinsicht gleich geachtet werden, und auch auf Erden nicht

geplagte, sondern selige Geschöpfe Gottes sein sollen.

Daß es bei diesem Ringen der untern Klasse nicht immer fein zugegangen
ist und viel Unvollkommenes gedacht und gehandelt wird, stößt mich nicht ab. Der
Grund der Bewegung, das energische Wollen und das geistige Schaffen auf das

Ziel ist mir genug, um mich als Verbündeten fühlen zu können, und zwar in
dem Geiste Christi, der mich von jeher geleitet hat.

Aber, sagt man, die Sozialdemokratie will blutige Revolution, will
ungerechten Umsturz der bestehenden Verhältnisse, will allgemeine Umordnung, Nun,
da sage ich einfach: Das ist nicht wahr. Es liegt in vielen Menschen ein Grauen
vor jeder Revolution, weil die französische Revolution und die nachfolgenden
Bewegungen revolutionärer Art blutig verlaufen sind. Aber die Reformation des

sechszehnten Jahrhunderts ift noch blutiger verlaufen; warnm hassen wir dann

nicht die Reformation? Sie hat bis auf einen gewissen Grad religiöse Freiheit
angebahnt. Warum hassen wir aber die Revolution des achtzehnten Jahrhunderts?
Weil sie dem Volke politische Freiheit anbahnen half? Mir gehört die letztere

notwendig znr erstern. Das vergossene Blut infolge der Reformation schmerzt mich

ebenso, wie das vergossene Blut der Revolution, aber ich muß beides in Kauf
nehmen und den Fortschritt ansehen: die Freiheit der Menschen, Warum schrecken

wir nicht allgemein zurück vor Blutvergießen der vergangenen und heutigen Zeit,
wenn um nationaler Vorurteile willen Blut vergossen wird? Ja, die ganze
Weltgeschichte ist eine lange, lange revolutionäre Strömung voll Blut.

Man sagt: Christus aber habe sich von allen derartigen Umstnrzgedanken
fern gehalten, habe nur geistige Hebung der Menschen im Auge gehabt. Aber wenn
er sich dem Tempel dir Juden gegenüber sah, wenn er die falschen Nationalgötter
und Gesellschaftsgötter berührte, welche dem Reich Gottes entgegenstanden, so

kündigte er gerade den größten Urmsturz an: „Kein Stein soll auf dem andern
bleiben", sagt er von dem stolzen Nationalheiligtum der Juden und er sieht das
Verderben schnell kommen über das kapitalistische Gesellschaftstreiben der damaligen
Welt. Er dachte sich gerade in Folge seines Auftretens die größten Umwälzungen
und machte seine Jünger darauf aufmerksam, daß es sehr blutig hergehen werde.

Aber allerdings fügt er hinzu: das sei noch nicht das wahre Ende, Ganz am Ende
da soll es unblutig zugehen. Des Menschen Sohn, der Mensch der Menschen,
kommt wie ein Blitz, der das Erdreich erleuchtet; das heißt wohl: Gottes Gedanken
und Gottes Wille drängen allgemein und mit Gewalt in die Herzen hinein und
schaffen die Menschen, die Gott haben will; dcnn wir warten eines neuen Himmels
und einer neuen Erde, Wenn wir alle die Worte Jesu und der Apostel, die auf das

Endziel der Menschcngeschichte hinzielen, zusammenstellen, so finden wir sehr wohl,



— 137 —

daß Jesus sich im Geist mit den politischen und sozialen Einrichtungen beschäftigt,
daß er sich sein Reich gar nicht kommen und denken kann ohne Umsturz der
bestehenden Verhältnisse, und er denkt sichs zunächst auf gewaltsamen Wege. Darum
aber brauchen wir als Nachfolger Jesn keine Gewalttat zu tun, wir müssen keine

blutigen Umstürzler sein, aber voll Ruhe und Kraft gehen wir durch alle Entwick»

lungen hindurch und haben das endliche Ziel des Friedens im Auge. Dieses Endziel

aber kann nicht ohne erschütternde Umwälzungen kommen. Wie die Geisel,
welche Jesus schwingt im Tempel zu Jerusalem, so wird auch noch eine Geisel
kommen über das ganze ungerechte Wesen der Menschen, „ein Tag, der brennen

soll wie ein Ofen", wie dcr Prophet Maleachi sagt. Und wenn das Gericht im
Hause Gottes anfängt, so will ich mich freuen. Die sozialistische Bewegung aber

ist wie ein Feuerzeichen vom Himmel, welches Gericht ankündigt. Uud wenn die

christliche Gesellschaft sich einem Gericht gegenüber sieht; so möge sie nicht trotzen,
sondern sich besinnen, was ihr von Wahrheit entgegentritt. Ja, es ist Wahrheit,
daß der Geiz die Wurzel alle? Uebels ist! Und mich wundert, daß diese Wahrheit

nicht schmerzlicher empfunden wird. Wahrheit ist, daß unser Geschlecht in
lauter Geldwirtschaft und Geldbedürfnis untergeht. Nichts Hohes und nichts

Heiliges kann heute ins Auge gefaßt werden ohne Spekulation auf Geld. Auch

unter den Reichsten seufzen viele unter dieser Last und machen sich auf in
selbstverleugnender Wohltätigkeit, ohne jedoch dem Elend damit abhelfen zu können.

Wahre Hilfe bringt nur das von Christus angekündigte Ende.

Tritt nun cine Gesellschaft auf, au? bitterster Not geboren, und ringt um
dieses Ende, um Erlösung von diescr Geldwelt und Geldzeit — wer will mir wehren,

diescr Gesellschaft dic Hand zu reichen im Namen Christi? Wer will mir
verargen, ihr recht zu geben in ihrem lauten Zeugnis, daß wir uns auf abschüssiger

Bahn befinden, und in ihrer Hoffnung, daß wir trotz alles heutigen Verderbens
einer besseren Zeit entgegen gehen, einer Zeit, in welcher es in Wahrheit heißen

wird: «Friede auf Erden!", in welcher Menschen geboren werden, die «erstellen,

was Leben und Seligkeit heißt? Solches Endziel ist das Reich Gottes auf Erden,
des Gottes, der ein Heiland ist aller Menschen. 1899.

Jesus und das Proletariat. Der Wille Gottes tritt hervor in dem,
wie Jesus auftritt auf Erden, Was ist er? Er ist der Freund der Menschen

und dcr menschlichen Gesellschaft und in ganz eigentümlicher Weise faßt er sozusagen

die menschliche Gesellschaft am untersten Teil: bei den Elenden, bei den Verachteten,
bei den Geringen, bei den Massen der Menschen, die unbeachtet durch das Leben

gingen — da faßt Jesus mit fester Hand zu. Und wenn alles auf ihn einstürmt
und wenn man ihn einen Gotteslästerer nennt und einen Sündendiener, und einen

Menschen, der zu verwerfen ist, er greift fest da hinein wo sonst noch niemand

hinein gekommen ist — und dadurch sind die Elenden zum erstenmal ans Licht
gekommen, auch die Kranken, auch die im Geiste Verwirrten, kurz, alle die Massen

von Menschen, die man in der menschlichen Gesellschaft nicht brauchen kann, die

Geringgeschätzten, die Sklaven, die von oben herunter Angesehenen, über die die

Geschichte der Völker, die Geschichte der Gesellschaft wegging, über die jeder Mensch,

der in Bildung gekommen war, wegzugehen Lust hatte, sodaß die Gebildeten stch

abtrennten und eine Kluft zwischen den Gebildeten und den Ungebildeten entstand,

zwischen den Reichen und den Armen, zwischen den Hohen nnd den Niederen — in



— 13» —

diese Sphäre greift Jesus hinein Jesus hält sich zu diesen Menschen, die

müssen heraus. Die Kranken sollen heraus, die Verirrten sollen ans Licht, die

Armen sollen an die Oberfläche kommen, die Verworfenen, die Sklaven, die

Gefangenen, die Weggeworfenen, die von den Gebildeten Mißachteten — die müssen
an die Oberfläche herauf, Jesus wird sozusagen viel massiver „Mensch" als irgend

je ein Mensch Mensch geworden ist und das zeugt für ihn als den Sohn Gottes,
Ein Anderer, der nicht von Gott gekommen ist, kann sich dieser Masse von Menschen

nicht annehmen, bis auf den heutigen Tag; cin Mensch, der nur von Bildung ist,

ein Mensch, der nur von Philosophie und Wissenschaft ift, ein Mensch, der nnr von
menschlicher Philosophie und Wissenschaft ist, ein Mensch, der nur von menschlicher

Liebe und Barmherzigkeit ist, kommt nicht zu diesen Menschen, Er wird immer
denken: „Ach was, das ist Nebensache!" lind begegnet ihm cin Vornehmer, ein

Geehrter, ein Gerechter: „Ja, mit dem muß ich mich halten!" Will jemand eine

Partei gründen, will irgend jemand etwas gelten in der Welt, er sucht sich in der

Höhe der Gesellschaft seine Freunde, Sie können nicht — die höchsten Geister, die

höchsten Engel — sie können nicht, was Jesus kann. Wir hoffen immer von den

Professoren oder sonst hohen Geistern aller Art, wir hoffen von den höchsten Höhen
des Himmels her und Jesus hofft von den Proletariern, von dem weggeworfenen

Voll, das Könige und Kaiser übersehen, mit dem man nur so spielt, das nur das

Spielzeug ist für die Herrschenden; dort sieht Jesus den Anfang dcr Erneuerung,
Wollen wir ihm darin folgen? Darin müssen wir Jesus bekennen, da heißt es,

mit ganzem Herzen auch zugreifen; denn dort ist Jesus, 1899,

Der Sturz der heutigen Welt, Die Leute haben Angst vor dem

Sturz der Welt, ich freue mich darauf; ich wollte, es würde heute schon anfangen
krachen und zusammenfallen. Denn diese Welt der menschlich Hohen, dies ist und

bleibt der Ausgangspunkt des Elends. 1899,

Jesus unter den Sündern, Jesus ist der eigentliche Mensch der

Gesellschaft. Aber wie schwer ist es. daß dieser Jesus lebt, Wcr glaubt an ihn? Wer
will diese Gerechtigkeit? Wer will sich zu den Sündern wenden? Denn da heißt
es jetzt nicht: „Glaube bloß an Jesus", sondern: „Glaube an die Sünder; glaube

an die Verdorbenen; glaube an die Getöteten, an die, die nicht leben", denn das
ist Jesus, Wenn es sich bloß darum handelt, daß wir den Herrn Jesus für sich

in seiner Höhe anbeteten, o wie leicht hätten es da die Leute! Das tun sie sehr

gerne, sie fallen gern vor ihm nieder, stellen irgend ein Bild von Gold oder Silber
auf, es wird ihnen leicht, das anzubeten. Aber so will Jesus nicht angebetet sein ;

er will nicht getrennt von den Menschen angebetet sein; er will in Verbindung mit
den Sündern angebetet sein, und das ist seinerzeit schon den Pharisäern zu schwer

geworden, es ist auch den ersten Christen unter den Juden zu schwer geworden schon

zurzeit der Apostel, Das konnten sie nicht verstehen, daß Jesus zusammen mit den

Heiden angebetet werden soll, daß Jesus iu den Verworfenen soll gesehen werden,

daß er dort gesucht werden soll — es wurde ihnen bitter, bitter schwer. Die
Apostel «erkämpfen sich und können es fast nicht durchbringen. Das ganze neue

Testament hallt Wider vom Streit der Geister gegen diesen Jesus. Zuerst waren
^es, die stolzen Judengeister, die in ihrer Bildung auf die Heiden herabschauten und
später, als die Apostel tot waren und nicht mehr reden konnten, da kam auch in die

christliche Kirche die heidnische Philosophie und da waren es dann die christlich



— 139 —

Weisen, die christlich Hohen, die christlichen Majestäten, die machten alles und stritten
gegen den „Jesus unter den Versalzten," Darum hat sich auch die christliche Kirche

'nicht wehren können und sie mußte ähnlich wie die Heiden Millionen verfolgen; wer
nicht sofort in ihren Augen gerecht erschien, der wurde verdammt Auch bei
der Reformation wird bis aufs Aeußerste verfolgt und getötet Was nicht sofort
in die Höhe eines Reformators kommen konnte wurde niedergeschlagen und
alles sollte konform gemacht werden den Königen, den Fürsten, den Gewaltigen.
O liebe Freunde, wenn ich euch könnte meine Trauer ins Herz geben um diesen

Jesus unter den Sündern! 1899,

Haltet euch zu den Niedrigen! Wie viel könnte ich euch erzählen

von meinen Bemühungen, wenn ich mich um das Elend der Menschen angenommen
habe, wie hundertmal bin ich getäuscht und betrogen worden! „Wie oft gellte es

mir in die Ohren: „Du bist ein Narr! Halte dich doch zu den Gebildeten, halte
dich zu den Guten, zu den Gerechten, zu denen, die auf der Höhe sind, auf die

kann man fich doch verlassen!" Aber nein! das sind Satansstimmen, das sind

Teufelsstimmen, nein, sage ich, hunderttausendmal nein! Ich will bis zu meinem

letzten Atemzuge für die Sünder, für die Elenden, für die Verstoßenen kämpfen und
meine große Freude wäre, wenn ich alles, was hoch ist, aufklären könnte über die

Fäulnis, die in der Höhe liegt.
Ich möchte es auch meinem Haus alle Tage hineinschreien: «Haltet euch zu

den Niedrigen!" Und wenn wir oft wie eine vornehme Gesellschaft aussehen, schämt

euch, daß ihr so vornehm seid. Wollte Gott, wir Vornehmen müßten alle in die
Ecke hinein und es würden alle Lumpen hier sitzen! Wir wären tausendmal glücklicher

in der Verkündignng dieses Jesus, Sie müssen aber auch noch

kommen. 1899.

Vornehm und Gering, Was Menschen achten, ist vor Gott verachtet.

Es ist unnatürlich, bloß in Wolle und Sammt zu sitzen, Eigentlich sollten alle
Vornehmen schaffen, statt spazieren zu fahren in Equipage; da verliert man alle
Anständigkeit. Alle Dienstboten mit all ihren Fehlern sind dem lieben Gott viel lieber,
als alle vornehmen Leute, Wenn wir einmal schwielige Hände haben und selbst

etwas schaffen, dann dürfen wir mit die Dienstboten schelten. 1896.

Das Ziel Jesu. Andere Geister verfolgen andere Ziele; lassen wir ihneu
das; das große Ziel aber, das Jesus verfolgt, ist, daß hier auf Erden eine

Gesellschaft ersteht zum Lobe Gottes, daß die Völker noch kommen nach Zion und
anbeten und daß alle Welt schaut das Heil ihres Gottes. So wollen wir von
Herzen glaubeu und wollen mit der ganzen Tatkraft bekennen, daß Jesus der Herr
ist, und wollen es so glauben und so bekennen, daß wir immer sind da, wö die

Niedrigen find, wo die Verachteten sind; dort wollen wir den Heiland suchen, nicht in
den Himmeln droben — nein, ich wenigstens nicht! Dort, wo die Verachteten,
dort wo die Verstoßenen sind, dort ist der Himmel Jesu Christi; dort wollen wir
ihn suchen, dort wollen wir unser Herz haben; dorthin wollen wir unsere Energie-
richten und dann werden wir eben sehen, welch eine Kraft in dem Jesus ist. Ja,
ich sage euch, wenn wir könnten eine Gesellschaft für diesen Jesus hervorbringen,
dann würde die Welt staunen über das Licht, das aufgeht gerade über uuserm

Todeswehe», in uuserm Elend, in unserer Armut, iu uuserer Ratlosigkeit, Dann
würde es bald keine soziale und keine politische Frage mehr geben; es würde der



— 140 —

Wirrwar aufhören. Denn aus einer Gemeinde, die um diesen Jesus sich schart,

geht Freiheit, Leben und Liebe aus in Hülle und Fülle, und Geist und Wahrheit
und Kraft, die alles überstrahlt, was bis jetzt die Menschen gesehen habe», Gott
gebe, daß dieser Jesus erkannt, dieser Jesus geglaubt, dieser Jesus
kommen werde. 1899,

Gott und der Tod. Gott und der Tod sind unvereinbare Gegensätze.

Das haben wir unserm Geist einzuprägen, wenn wir Kämpfer und Nachfolger

Gottes sein wollen.

Reich Gottes und Aufhebung des Todes, Die Hoffnung der

Auferstehung gehört zum Trachten nach dem Reiche Gottes und die Aufhebung des

Todes ift ein unveräußerlicher Bestandteil eben des Reiches Gottes. Wer den Mut,
nicht hat, daran im Ernst zu denken und sich zu beteiligen am Kampfe wider den

Tod der, sagen wir mit Recht, kann nicht ein Jünger Jesu heißen Alle
Worte und Werke Gottes in Christus atmen Aufhebung des Todes.

Fortgehende Auferstehung. Wahrlich, es soll nicht dabei bleiben

daß Jesus auferstanden ist von den Toten, wie etwas ganz Einziges, an das wir
bewundernd hinschauen und das eine ganze Menge Menschen höchst gleichgiltig nimmt,
weil es so ganz einzig dasteht. Einmal ist keinmal, sagen die Leute, und in
gewissem Sinne haben sie recht. Es muß Auferstehung nun folgen.

Nicht selig sterben, sondern Herrlichkeit Gottes über alle
Kreatur! Die gauze Bibel sieht auf eine ungeheuer große Gotteszeit hin, um
der willen alle Kämpfe und alle Leiden und Trübsalc der Jetztzeit nichts sind

Dies ist ganz neu und unbiblisch — ich sage es offen — dcr Gedanke: „Es ist

ja bald aus, ich sterbe ja bald!" An das hat weder ein Prophet noch ein Apostel

gedacht, sondern bei denen ist es immer nur der Gedanke: „Bis unser Gott kommt!
Bis unsere große Zeit kommt!" Das ist biblisch. An die ewige Sterberei hat

man nicht gedacht; erst die neueren christlichen Zeilen, die die Bibel nimmer
verstehen und die von heiliger Geschichte nichts mehr wissen, haben den Tod zum Ziel
des Lebens gemacht.

Im Tode salleinj ist kein Mensch selig; glaubt nur das nicht! Glaubt ihr,
wenn man hinliegt und im letzten Hauch noch ein paar fromme Gedanken hat, sei

man geschwind selig! Ja, du wirst dich schön brennen! Wenn Einer weltlich,

irdisch gelebt hat, da kann der liebe Gott ihn nicht selig machen und wenn's der

beste Mensch ist. Er selber ist das Irdische zu gewohnt und streckt sich nicht nach

dem Himmlischen Die Gotteszeit, die ihren Mittelpunkt hat im Volk Jesu

Christi, diese Herrlichkeit, welche der Trost der ganzen Welt und Kreatur ist, d i e

muß ersehnt werden.

Vergebung. Man kann sich selbst schwach machen, indem man immer

nur auf die sündlichen Verhältnisse, auf gewisse Verkehrtheiten in sich selber sieht.

Oft sind diese längst vergeben, aber der Mensch hängt noch dran und hält sich für
den, der in Sünden schwach ist. Da heißt es: aufstehen und stark sein und im
Glauben an Gött der Vergebung gewiß sein. Darum ist auch das Klagen und
sich unglücklich aussprechen nicht gut. Man sollte das nicht tun, sondern immer

am Guten halten, das uns stark macht in uns selbst. So werden wir die
Ueberwinder des Bösen in und um uns, Sünde ist vergeben im Prinzip und wir
müssen die Wirklichkeit in die Welt hinein tragen. '



— 141 —

Vergebung tilgt Sünde. Vergebung ist wie Schwefelsäure, welche

die Sünde ausrottet.

Buße und Bekehrung. Indem ich die heutigen Bekehrungen ansehe,

so fehlt freilich noch vieles, und das erfüllt mich mit Angst, daß es an dem
einen Aufenthalt geben könnte, wenn man die Bekehrung der Leute nicht mehr zum

Zentralpunkt macht; denn dcr Herr wird nichts geben, wird nicht sich offenbaren,
wie ich es hoffe, wenn die Bearbeitung der Herzen nicht Erstes und Letztes bleibt.

Alles Evangelium wirkt Buße, Was aus eigener Buße fließt, wirkt
wicdcr Buße, auch wos lauter Evangelium ist; was aber nicht aus eigener Buße

heraus geredet ist, wirkt wie Seifenblasen gegen ffestungsmaucrn.
Wenn der Fluch auf unserer Christenheit uicht zuerst weggenommen wird,

wenn der Bann nicht gelöst wird, jo kann ein Neues und Großes unter dem

Volke Gottes nicht werden uud wirds in der alten, kläglichen Art fortgehen.
Durch Bnße hindurch muß unser Bitten gehen, Bl, Vater,

Das Geheimnis der Erlösung. Am glücklichsten bist du, wenn du
von irgend einer Liebe eingenommen bist — das hält aber nicht vor. Wenn du

erlöst und glücklich werden willst, mußt dn eingenommen wcrdcn von dcr Liebe zu
Gott, Es muß dich innerlich erwiirmeu und das wird, sobald wir eine

Liebesempfindung haben, und je mchr wir uns üben, Gott anzusehen als unsern einzigen

Herrn, desto mehr wächst unsere Liebe zu ihm. Dann bekommt unser äußeres
Benehmen einen andern Charakter; ohne das werdet ihr mit keiner Sünde, keinem

Unglück fertig und bleibt auf dem Boden liegen und seid von jedem Schüsselchen

abhängig. Sobald wir aber dicse Liebe haben, können wir siegen über alles
Unglück im Leben, über Tod nnd Teufel. Wenn Elendspersonen zu mir kommen, so

heißt es in mir immer: „O, da wäre leicht zn helfen!" Wenn ich schon einen

ruinierten Leib vor mir sehe und Einen in den Krallen der Hölle, da bekomme ich oft
den größten Eindruck: „Wenn diese Leute die Liebe Gottes hätten, so wäre

geholfen, aber der Aberglauben, o die Götzen!" Da denkt man an allem herum,
aber Gott kommt nicht ins Herz. Das gibt der Finsternis Raum und gibt uns so

verkehrte Stimmungen, Da ist man entweder verliebt odcr im Uebelnehmen und

vom nächsten Zufall eingenommen. Da hängt man sich mit einer Leidenschaft an

sein Verderben, Das ist der Jammer der Lieblosigkeit zu Gott, Sucht nicht so

viel au einzelnen Sünden herum; es kommt nichts dabei heraus, an Deiner Sünde
herumzustieren. Häng dich an Gott hin, sieh doch das Eine! Ohne das kannst

du Buße tun und glauben, du bist doch nicht bekehrt; dein Leben hängt nicht an

Gott. Eine einfache, nüchterne Gottesverehrung, im Geist Gott suchen und im
Gemüt von Liebe zu Gott erfüllt sein, damit können wir's zwingen — aber ganze
Leute müssen wir sein!

Das Erste. Laß einstweilen dein Betteln vor Gott und suche zuerst den

Weg wie wir Gott gerecht werden können in Erkenntnis der Schuld und im
rechten, einzigen Trachten nach dem Rechte Gottes in seinem Reich auf Erden, Laß
deine Leiden liegen und wirke rechtschaffene Werke der Buße und tue das mit
Freudigkeit, ohne Murren und ohne Klagen, Gott die Ehre gebend an deinem Leib
und an deiner Seele, indem du die Schulden auf dich nimmst und im Gericht ein

wahrerer Mensch werden willst. Also wird dich Christus mit Gott verbinden und

von selber werden weichen deine Leiden und deine Bedrängnisse, Drehe deinen



— 142 —

inwendigen Menschen herum und schaue nicht auf dich und all deine Not, sondern

schaue auf die Not des Reiches Gottes, das durch das verlogene Wesen der Menschen

nun schon so lange aufgehalten ist, und dann sei zuversichtlich: Gott wird dich dann

als sein wahrhaftiges Kind, das um seine Ehre eifert, nicht zu Schanden werden

lassen an deinem Leben,

Auf was es ankommt. Laß Gott wieder Gott sein, dann hören die

Lumpereien in unserm Leben ganz von selber auf. Dan» wird man nicht mehr

so zornig, so neidisch. Vorher kann man sichs lange vornehmen: man tut die

Sachen doch immer wieder. Das nützt nichts, sich zu sagen: „Ich will die bösen

Sachen nicht mehr tun," Man muß sich sagen: „Ohne Gott mache ich keinen Schritt
mehr!" Sonst kommt man von den Sünden nicht weg. Deszwegen hat es gar
keinen Nntzen, den Leuten ineinemfort von ihren Sünden zu predigen. Das ist

nicht die Hauptsache. Wenn ihr die Propheten leset, so sehet ihr, daß das alles

nur nebensächlich behandelt wird, von Gott und immer nur die Hauptsache

hervorgehoben: „Fragst du nach Gott oder nicht?" Dann weiß ich schon, dein Leben

ist in Ordnung, wenn du da treu bist.

Die Süude nicht fürchten. Wenn ich meine Sünden fürchten muß.

so ist Jesus Christus nicht ins Fleisch gekommen. Ich fürchte keine Sünde, keinen

Tod, Jesus Christus ist in dieses Fleisch gekommen, in welchem Sünde und Tod

herrsch!: also bin ich frei; der Sieg ist auf meiner Seite; der Sieg ist auf eurer

Seitc. Aber glauben müßt ihr es und müßt es in eurem Bewußtsein habe».

Dann seid ihr bekehrt, weiter braucht ihr nichts.

Keine Verdammnis. Die ewige Verdammnis ist nicht biblisch: das

sind lauter Kirchenbcgriffe Was der liebe Gott einst mit denen macht, die

etwa ungehorsam sind, das ist seine Sache. Hier ists hauptsächlich eine Kampfesgeschichte

; bei dcr sollen wir bleiben. Was geht uns dies an, was der liebe Gott
einst tut in eineni ganz andern Aeon? Uns gehts blos an, was Gott uns zum

Kampf in dieser Welt darbietet, und da, ihr Lieben, niachts ernst,

Frciheit vom Gesetz, Unter „Gebot" haben die Propheten etwas total
Anderes verstanden als wir. Da werden nicht einzelne äußere Gebote gemeint, auch

nicht die zehn Gebote; cs ist eben das Normale, das in Jehova, im besonderen

Namen Gottes, den Israeliten im Herzen sitzt. Da kommt cs auf das äußerliche

Gebot gar nicht an, sondern es ist die Natur des Lebens. Das ist das Gebot

Gottes. Daher sehen wir in der Bibel so kolossale Freiheit. Es gibt keine

Regeln, die sind erst in dcr Zeit Jesu geworden, über das geht aber Jesus vollständig

hinüber; nicht einmal das Sabbath-Gebot ist ihni eine Regel - kein Opfer, kein

Tenipel, kein Altar, gar nichts ist ihm Regel, Im Aeußeren ist nicht das Gebot

Gottes, sondern im Geist,

Es muß sozusagen unsere Massen durchtränken, das einfache Bewußtsein:
Wir sind Gottes! Damit werden wir ohne weiteres Geschwätz und

christliches Zeugs Freie und Gebundene: Frei — es gilt mir kein Gesetz mehr,
daß dies etwas fromm sei uud jenes nicht fromm, diese Beschäftigung zur Heiligung
führe und jene nicht. Es ist alles erlaubt, alles ist euer, Himmel und Erde, spaziert

herum, wo ihr wollt, es ist kein Gesetz da aber fine esj mit Bewußtsein:

„Ich gehöre den Sachen nicht; es geht mich nichts an, ich gehöre zum Vater im

Himmel, Gott hat es mit mir zu tun!"



— 143 —

Himmel und Erde, Himmel ist, wo Gott grosz ist und wir klein, Erde,
wo wir groß sind und Gott klein.

Das Leiden und die Gnade. Alle Völker, alle Menschen, auch du

einzelner Mensch, sei gewiß : Du stehst in der Gnade. Die Gnade räumt hinter
dir auf und schließlich kommt es mit deinem Leben zu einem guten Ziel, wie auch

im Allgemeinen unter den Menschen. >

Und vorher müssen Einzelne leiden um dieser Gnade willen und der
Mensch soll nicht sagen: „Es ist alles umsonst, was tue ich mit meinem Leben?"
Es kann oft so sein, daß ein Einzelner sagen kann: Ich muß um des Allgemeinen
willen, um der Gnade Gottes willen, auch etwas auf mich nehmen. Meine Leiden
sind nicht umsonst, sie dürfen helfen, daß irgendwo eine Finsternis überivunden wird,,.

Es handelt sich immer wieder um das Leiden, das eine Kraft hat gegen das
Böse, Es ist lauter Kraft, lauter Gottestun hinter unserer Entwicklung

Kein Le id en umsonst. Ich habe das herzlichste Anliegen vor Gott für
Euch Alle und möchte ja so gerne helfen können. Ich weiß aber eben nichts, als
zu sagen: Bleibet — bleibe fest auf das gerichtet, was Gott will. Das Reich

Gottes muß unser Herzenswunsch sein, dann gibts Lösungen, Du bist brauchbar,
wenn du um Gottes willen auch das Elend trägst und wirst dann auch leiblich
nicht zu Grunde gehen und wenn cs auch den Anschein hat.

Es darf nichts umsonst sein, was wir um Gottes willeu tragen, dem nach,
der sein Kreuz trug,

„Lustiges Christentum," So ein luftiges Christentum ist doch eigentlich

die größte Narrheit in einer Welt, wo Millionen von Brüdern und Schwestern

zu Grunde gehen, wo Alles dunkel ist. Da darf das Schreien wohl ein heftiges
sein und wenn es bis zu dem kommt: „Gott, mein Gott, warum hast du mich

verlassen!" Im rechten Sinn gesagt ist das kein Unglaube, sondern Mitleid mit
der Welt, Jn diesem Schreien liegt der Weg zu Gott und Gottes zu uns

Die Macht der Hoffnung. Man schätze cs ja nicht gering und nehme

es für das Reich Gottes, wie für seine eigene Entwicklung, man nehme es für die

Hilfe, die die Menschen im Großen brauchen, wie für seine eigene persönliche Hilfe,
ungemein wichtig, daß man Hoffnung haben darf; denn es ist etwas ganz Reelles,

Mächtiges, was mit dieser Hoffnung in unser Herz gelegt wird. Es ist sozusagen

eine Macht, die uns Menschen gegeben ist, die korrespondiert mit der Kraft Gottes.
Von Gott gehen die Kräfte aus, daß wir etwas werden, von uns geht die Hoffnung
aus, daß wir etwas werden und die Kraft Gottes und unsere Hoffnung- gehen

sozusagen eine Ehe eiu und wandeln nun miteinander. Wir in der Hoffnung, Gott
in seiner Kraft, wir gehören zusammen, um auf Ein Ziel hinzu lcben, das Gute Gottes.

Gehorchen! Das Erste und Letzte für einen Jünger Jesu ist das

Wort: „Gehorche!" Ich möchte sagen, heutzutage ist weniger das Wort geeignet;

„Glaube!" als: „Du, der du glaubst, gehorche"! Was nützt dein Glaube, wenn
du nicht gehorchen kannst? Wer nicht gehorcht, für den kann ich keinen Trost
finden, weder im Himmel noch auf Erden, Wenn ihr aber folget, so wird es sich

leicht anch ini Einzelnen korrigieren, was ihr noch nicht recht seid. Es ist nicht
so schwer. Ein gehorsames Hcrz hat immer die allmächtige Hilfe Gottes bèi stch,

und wer ganz will und von dem Gedanken durchdrungen ist: „Ich will gehorchen!",
der wird finden, wie viel er leicht, ja spielend überwindet.



— 144

Heilige Furcht — das ist der Schooß, in welchem das Neue empfangen

wird, in welchen das Göttliche hineindringt.
Geduld. Kaum ist eine Not, so meinen wir, müsse sie schon

weggenommen sein, weil wir an Gott glauben. Aber darin werden wir doch oft
enttäuscht. So immer — daß ich so sage — in unserem niedrigen Leben sich

einstellen, kann Gott nicht. Die Staatsverwaltung des himmlischen Gottes und Vaters

hat auch noch andere Dinge im Auge, als die, die uns gerade passen und

drängen. Gott geht oft seinen Weg hoch über die Bedürfnisse und Leiden der

Menschen weg. Wir meinen, es müsse sobald als möglich ein Eingriff geschehen,

aber Gott sagt ost zu uns: „Hab nur Geduld! Das Ziel kann nur erreicht

werden auf einem Weg, da ich nicht blos dich allein vorziehen kann, um dir ganz

Besonderes zu geben." Es kann nicht immer eine Vermischung Gottes mit unseren

Schicksalen stattfinden, in der Weise, daß so eine Art Wunder an uns geschieht.

Und das ist auch im Großen zu beachte». Jede Zeit hat ihr Schreckliches

und Gott geht ruhig darüber weg. Und wir sollen uns den Glauben nicht nehmen

lassen, wenn irgend etwas nicht so schnell verbessert, vergöttlicht wird. Es ist eine

lange, lange Geschichte, die des Reiches Gottes,

Alles Göttliche braucht seine Zeit.
Fortgang der Erlösung. Daß jene absolute Sprache: „Christus hat

alles vollbracht, du darfst jetzt im Paradies Kerumspazieren", falsch ist, liegt auf der Hand.

Der Netter Aller. Ich wünsche dir nur, daß Gott dir die Festigkeit

gebe, bei dem Evangelium Christi zu bleiben und dich nicht immer wieder anfechten

läßest durch die Pseudoevangelien der Christenheit, Sendet Gott einen Retter für
Verlorene, so haben wir nicht zu philosophieren, was verloren gehe, sondern dabei

zu bleiben, daß Jesus der Retter Aller sein will. Aber wir müssen anfangen, und
das ist die Hauptsache, uns seiner zu freuen und hell zu werden im Blick auf das

Regiment Gottes, das in der Welt jetzt neu angeht, damit endlich Gott alles in
allem werde.

Die Erlösung der Apostelzeit blos ein Anfang. Die Anfänge
der Apostel sind eben Anfänge, nicht Vollendung. Die Vollendungen müssen im

Kampf erobert werden. Man darf die apostolische Zeit nicht überschätzen.

Alle sollen Erlöser sein. Jeder Jünger Jesu kann etwas Erlösendes

an sich bekommen. Das sind die Gaben, die Gott geben will im heiligen Geist,

Das kann sich dann teilen: der Eine hat sie für diese, der Andere für jene
Zustände, aber etwas Erlösendes sollten wir Jünger Jesu für andere Menschen

immer haben. (Fortsetzung folgt.)

Soziale Neuordnung.
(Schluß).

iRamit ist dieser Weg zum Teil freilich nur die Fortsetzung des suge-I nannten Klassenkampfes des Proletariates. Und wenn er
selbst als eine ganz irrige und gefährliche, der guten Sache gefährliche

und verderbliche Form der Arbeit an einer neuen Welt fich


	Blumhardt, Vater und Sohn. 5., Die Erlösung ; Blumhardt-Worte

