
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 15 (1921)

Heft: 2

Artikel: Der Pfarrer in unserer Zeit

Autor: Jäggi, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134792

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134792
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


8Vi

ver Pfarrer in unserer Z!ett

O Jerusalem, ich will Wächter
auf deine Mauern bestellen, dieden
ganzen Tag und die ganze Nacht
nimmer stille schweigen sollen, und
die des Herrn gedenken sollen ; auf
daß bei Euch kein Schweigen sei.

Jesaja W, 6,

DUaß ich einmal Gelegenheit bekäme, in einer Predigt von der

»I Stellung und den Aufgaben eines Pfarrers in unferer Zeit
zu reden, war schon längst mein sehnlicher Wunsch. Zwar

find ja, die sonntäglichen Predigten für die, welche nach einem
Verständnis gefucht haben, auch Zeugnisse, wie ich mein Amt
auffasse, ja allem Wirken, fei es wo es sei, liegt, wenn auch
unausgesprochen, eine alles Tun verbindende und tragende und innere
Einheit alles Lebens fchaffende Ueberzeugung zugrunde. Ohne eitlen
solchen verbindenden Grundgedanken ist ja alle Arbeit nur ein
äußerliches Treiben, das von äußerlichen Zufällen regiert wird, und
wo die einzelnen Pflichten und Lebensäußerungen nicht innerlich
verbunden sind zu einer Lebensaufgabe und zu einem Lebensberuf
zusammengewachsen find. Was hierin von einer jeden Arbeit, welche
wirklich menschliche Arbeit zu heißen verdient, gesagt werden muß,
gilt auch von der Arbeit des Pfarrers, ja von ihr noch in besonderem

Maße. Der Pfarrer ist, wenn es auch äußerlich wohl so
scheint, nicht der Angestellte der Leute, die ihn berufen haben, und
dem einige Pflichten Überbunden worden find, sondern hinter der
Arbeit des Pfarrers, steht, was sie eigentlich trägt und was sie voller
Verantwortung macht, ein anderes als Bloßmenschliches, die Sache
Gottes, das Gottesreich, Wohl gilt es auch von jeder menschlichen
Arbeit: ihr innerer Wert und Sinn ist ja nicht, daß man durch sie
Geld verdient, sondern daß in ihr der Mensch zu höherer Stufe
emporgehoben wird, daß durch sie etwas entsteht wie eine alle
Glieder der Menschheit verbindende Gemeinschaft. So aber steht

's Predigt gehalten am 3. Okt. 1S20 in der Kirche zu Reinach-Bemwil (Aargau)



— 4L —

hinter den Verkündigern des Evangeliums das Evangelium selbst und
der, durch dessen Willen es in der Welt verkündigt wird, Gott. Ja,
wenn die Pfarrer einmal ganz menschlich geworden sind und alle
Pfarrerallüren und Priestervorrechte abgelegt haben, erst recht dann
zeigt es sich, daß es die Sache selbst ist, die ihr Amt trägt, die
Sache Gottes, welche in der Welt schafft und die Menschen zum
Reden bringt. Das merken wir daran, daß wenn die Pfarrer
und die anderen Verkündiger des Evangeliums, ja wenn die ganze
Kirche nicht mehr das rechte Wort hat, Gott selbst sich seine Werkzeuge

sucht und schafft, wv er sie findet. Es ist eben etwas vvn Gvtt in
die Welt getreten, das die Menschen nicht mehr zur Ruhe kvmmen läßt.

Unsere Zeit ist eine Zeit.der Spannungen, voller Erwartungen,
voller Zukunftshoffnungen. Mit allem, was besteht, wird heute
abgerechnet, und noch nie haben sich die Menschen so

bewußt auf einen neuen Tag der Menschheit gerüstet, wie
sie heute es tun. Das ist mehr als eine bloße Illusion^
von welcher die Menschheit genarrt würde. Wir haben sogar
das Gefühl, daß alle diese Unruhe in den Menschen nicht wäre,
wenn alles nur von Menschen stammen würde. Würde alles nur
von Menschen „gemacht" — woher denn diese tiefdringenden,
aufwühlenden Bewegungen, dieses ernsthafte Suchen und Fragen, das
einem die Bequemlichkeit des gewöhnlichen Dahmdämmerns stört,
das einen Plötzlich andere Bahnen einschlagen läßt, als man eigentlich

gewollt hat? Woher denn diese Opferglut, mit welcher Menschen

für eine Sache einstehen? Sein Leben setzt man nicht ein für
eine Selbsttäuschung. Nein es ist etwas in uns allen lebendig
geworden. Es ist etwas über die Menschen gekommen mit Macht. Es
ist uns, wie wenn wir aufwachten nach einem langen Schlaf oder
wie wenn wir Kräfte in nns sich regen spürten, die lange ungebraucht
in uns liegen blieben. Ein Ruf aus den letzten Tiefen des Lebens
ist an uns ergangen: Wache auf, der du schläfst, so wird dir der
Christus leuchten. Der Ruf Gottes hallt-durch die Welt. Darum
siud die Menschen so unzufrieden mit der bisherigen Welt, in welcher
sie gelebt haben. Sie haben eingesehen oder sind wenigstens daran,
es einzusehen, daß es eine Welt des Scheins ist, eine Welt des
Unrechts und der Gewaltt.it. Es war für viele einfach nicht mehr zum
Aushalten, darum die wilden Formen, welche der Protest gegen
diese gegenwärtige Welt angenommen hat. Ja, sind nicht auch die,
welche sich in unnützen Klagen über die Schlechtigkeit der Welt und
die Bosheit derWNenschen ergehen, auch ein wenn auch nicht
gerade erhebender Beweis dafür, daß diese Unruhe, welche über die
Welt gekommen ist, in Gott ihren Ursprung hat? Es gibt vielleicht
wenige Menschen, die noch so leben können, als sei die Bewegung der
Zeit nicht an sie herangekommen. Wer nicht ganz oberflächlich
geworden ist, sieht, daß diese Welt im Begriff ist, eine andere Gestalt
anzunehmen, und daß wir in ihr und mit ihr anders werden. Denn



— 43 —

eben daß die Welt anders wird, heißt, daß wir Menschen anders
werden, daß ein neuer Wille aus uns hervorbricht, daß eine nene
Schöpfung in uns geschieht — wir wissen oft uicht einmal, wie es
uns dabei zumute ist — und die hinauswirkt in alle Verzweigungen
der natürlichen Schöpfung und der menschlichen Verhältnisse.

Was ist denn das für eine Welt, gegen die sich die heutige
Menschheit vor alleMl erhebt? Ist es nicht eine Welt, in der ein
rechtes Heimatgefühl nicht aufkommen konnte? Wir Menschen
wandelten eigentlich inmitten eines Haufens von Dingen, die zu uns in
keinem inneren Verhältnis standen. Wir standen in dieser Welt einsam

in der größten Fülle des äußern Reichtums und der sogenannten
Kultur. Es blieb eine leere Stelle in unferem Herzen, die durch
nichts ausgefüllt werden konnte. Zwar hieß es immer, die Arbeit
fei das höchste Glück, welches dem Menschen beschieden sein könne,
allein, eben gerade die Arbeit verlor, was sie für einen Menschen
zur Freude machen kann. Sie wurde eine Sache, die man nur um des
Verdienstes und Profites willen schätzte, und die jede veredelnde
Macht über den Menschen einbüßte. Darunter litten natürlich die
am meisten, die sich nicht mit dem großen Geldgewinn, den ihnen
die Arbeit abgeworfen hätte, über das innere Ungenügeu ihrer
Arbeit hinwegtrösten konnten, ja die zusehen mußten, wie Leute
zu Reichtum kamen, welche nicht einen Finger zu ehrlicher Arbeit
rührten, während andere trotz angestrengtester Arbeit bis in die
Nächte hinein nicht über die bitterste Lebensnot hinauskamen. Kein
Wunder, daß sie dann oft allen Mut und Glauben verloren und
sich dem Alkohol und anderen „Sorgenbrechern", die die Welt ihnen
zum Droste darreichte, in die Arme warfen, bis sie ihr Lebensglück
und das ihrer Familie völlig zerstörten! Köunen wir eigentlich
sagen, diese Welt „war"? Nein! Ist es eben nicht unsere Welt, die
vou solchen dunkeln Mächten regiert scheint, in welcher wir uns
wirklich manchmal nicht mehr zurecht finden können? Haben nicht
jene recht, welche die ganze Welt von einem blinden Schicksal regiert
wähnen, das den Einen zum Glück bestimme, während es für den
anderen Leid nnd Not schon in seiner Wiege bereit halte? Findet
nicht dieser Glaube an den grausamen Gepflogenheiten unserer
Welt immer wieder Nahrung? Aber das ist es ja: Dieser Wahn
hat ja nur recht iu dieser Welt, deren gottloses Treiben nichts
anderes ist, als die furchtbare Illustration dieses Wahnes eines
Schicksales, welches blind über unserem Menschentreiben walte!
Mochten auch die Menschen dieser unerkannten Macht den Namen
Gott geben, es war nicht Gott, sondern das Geld, vor welchem sie
wirklich niederfielen; und zu diefem Gott beteten sie um Glück und
Vorwärtskommen in der Welt, und wenn sie dieses Glück, diefes
satte Behagen wirklich erreicht, dann glaubten sie schließlich, Gott
hätte es ihnen gegeben, wirklich Gott. Es hatte aber oft genug
g e g e n Gott, g e g e n die Ehrlichkeit, g e g en die Liebe gehandelt



— 44 —

werden müssen, bis man so weit war. Wohl wird es auch immer
wieder offenbar, daß dieser Schicksalsgott ein Götze ift, daß der
Mammon ein Götze ist, der den Meuscheu zerstört, der den Menschen
aufreibt, dcr den Menschen doch nicht froh werden läßt im' Genüsse
aller zusammengerafften Güter, wohl gibt es immer wieder tot-
unglückliche Menschen, obwohl sie alles haben könnten. Allein es

lag uud liegt doch auf uns wie ein Bann, daß wir trotzdem in
der Verzauberung verharren. Das ist unsere seelenlose und ent-
geistcte Welt, in "der wir leben.» Wo aber kein Geist ist, da wird
alles auf den Nutzen hin berechnet, da herrscht die klägliche und
dürre Nützlichkeit und die rohe Selbstsucht. Da rafft man sich
auch nicht auf zu einer gemeinsamen Tat der Liebe, denn dazu fehlen
die göttlichen Kräfte. Wenn etwas geschieht, geschieht es aus Zwang
oder aus Rückficht auf die öffentliche Meinung, weil man anstandshalber

nicht zurückstehen darf. Schließlich verliert man auch den
Glauben an die Wahrheit Gottes, Gott wird ein Rätsel, cin
unerkanntes Etwas, ein unerforschlicher Ratschluß, ein Gespenst, welches
noch hie und da etwas Furcht einflößt und mit welchem man die
Kinder schreckt. An diesem grenzenlosen Abfall von Gott krankt die
Welt. Weil wir keine Wahrheit mehr glauben können, welche unser Leben
durchleuchtet nnd trägt, die uns Menschen zusammenführt, in welcher
wir alle Eines Sinnes find, in welcher wir alle bewegt sind. Darum
nimmt der „Fromme" seine Erfahrungen so wichtig und hätschelt
feine religiösen Erlebnisse, die er in irgend einer verborgenen Ecke

seines Herzens aufspürt. Wo Gott und Gottes Sache uns ganz
erfüllt, da werden wir uns selbst ganze Nebensache, da verwechseln
wir nicht unsere religiösen Gefühle mit dem Reiche Gottes, das mit
seinen Kräften die Welt umgestalten soll. Da wissen wir, daß es zwei
ganz verschiedene Dinge sind: Religion gleichsam haben wie eiueu
sicheren Besitz, welcher vor Gott augenehm macht und jenes glau-
bensvollc und unentwegte Harren auf Gottes Reich, das in der Bitte
ausgesprochen ist: Dein Reich komwe zu uns. Aber wie viele im
täglichen Leben nach dem Grundsatz handeln: Erlaubt ist, was gefällt,
sv ist auch Gottes Botschaft von dem kommenden Reich zu einer Lehre
geworden, wie jeder auf dem kürzesten Weg in den Himmel kommen könne.

So wirft das Licht, das, wie wir glauben, über uns aufgeht,
auch tiefe Schatten. Der Ruf Gottes, der durch die Welt ertönt,
wird für uns zu einem Gericht. Weil wir an Gott solange
vorbeigegangen sind, können wir seine Wahrheit und die Herrlichkeit
seines Reiches nicht mehr ertragen. Darum vernehmen wir denn
aus allem heraus zunächst nur das Gericht über uusere Zeit. Ja
für viele fcheint es nur eine Zeit des Gerichts/ des ZüsamMeN!-
stürzes und des Endes. Ein Ende ist unsere Zeit, ein Gericht
vollzieht sich in ihr, das ist gewiß. Aber nicht nur das, sondern wir
schauen in diesem Gericht und Untergang auch einen Ansang.
Der Faden reißt nicht bloß ab, sondern er knüpft sich n e u. In Gott



— 45 —

gibt es nicht bloß Untergang und Zerstörung, sondern erst recht
einen Neubeginn, eine neue Schöpfung, einen neuen Himmel und
eine neue Erde. Davon reden die Wächter auf der Burg Zions,
auf den Mauern Jerusalems. In ihre Augen ist ein Licht gefallen
von dem, was Gott noch schaffen will und von der nahen Gotteshilfe.
Und wenn alle. Gottes nicht mehr gedenken, weder seines Ernstes
noch seiner Verheißungen, so schweigen s i e doch nicht, damit kein
Schweigen sei bei den Menschen., Das ist Gottes Wille:
Es soll nimmermehr auf Erden so zugehen, als ob Gott ferne fei,
denn Gott hat für alle Zeiten fein Wort gesprochen, fein „Wort
von des Erlösers Huld, der der Erde fchwere Schuld durch des

heiligen Todes Tat ewig weggenommen hat"! Weil Gott dieses
lebendige Wort gesprochen, kann kein Schweigen mehr sein auf
Erden, bis sein Reich alle Fragen löst, alles Verworrene entwirrt
und offenbaren wird, was verborgen ist.

Liebe Gemeinde, ich möchte nun von den Pfarrern sagen,
daß sie solche Wächter sein sollen, die des Herrn gedenken sollen,
auf daß bei uns kein Schweigen sei. Eigentlich sollte man meinen,
es sei nachgerade genug Gerede aus der Welt, auch an Religion sei

nicht gerade Mangel. Man kann nicht sagen, es werde zu wenig
über Gott geredet, es gebe zu wenig Gelegenheit, „etwas über
Gott" zu hören, wie wir sagen. Bestehen doch allein in nnserer
Gemeinde soviele Kapellen und Gemeinschaften, die. einen religiösen
Zweck, nämlich den der Erbauung ihrer Mitglieder haben, daß man
fich wundern muß, daß es dann nicht anders mck uns steht, baß
die Leute dann so auf ihr Glück, auf ihr Wohlsein erpicht sind, wie
anderswo, ja daß geradezu Geldinteresse und Gott schiedlich-fried-
lich nebeneinander hergehen können. Ja wenn es darauf ankäme,
dann müßte man sich über diese Tatsache wundern oder empören.
Aber so wenig hat Gottes Reich mit diesen Religionsübungen der
Menschcn zu schaffen, daß man geradezu sagen kann, wenn die
Menschen weniger von sich und ihren Erlebnissen redeten, könnte
Gott vernehmlicher werden, dessen Stimme heute von diesem
Menschen- und Religionslärm beinahe übertönt wird. Es gibt viel
Reden über Gott aber wenig aus Gott! Und wie kommt es, daß
alles, was wir Religion nennen, nichts aber auch gar nichts an der Welt
verändert, während die Bibel es laut verkündet: Siehe ich mache alles neu.

Das kommt daher, daß uns dieses „Alles" noch nie in
seiner vollen Bedeutung klar geworden ist, und wir uns über Christi
Wesen einer argen Täuschung hingeben. Aus der Verkündigung,
daß alles von Grund aus neugeschaffen werden soll, daß Gott
durch Christus der ganzen Welt aus ihrer Not geholfen und den

Anfang einer neuen Gottesgeschichte gestiftet har, wurde im Laufe
der Zeiten eine matte und etwas süßliche Lehre von einer innerlichen

Frömmigkeit, cinem Herzenschristentum, welches gewöhnlich
über den Genuß frommer Stimmungen und warmer Gefühle nicht



— 46 —

hinauskam. Die Menschen aber hungerten nach ' wirklicher selbstloser

Liebe, welche Böse und Gute, Gerechte und Sünder umschließt,
ohne daß hinter ihr ein ungeduldiger Bekehrungseifer hervorlauert,
aber vor lauter Herzensfrömmigkeit kam mau nicht zu dieser Liebe.

,D,u könntest aber eher die Sonne in einen Sack einsperren, als daß du
aus Christus einen sanften Herzensfreund machen kannst. Nicht die

Herzensregungen allein gehören Christus, sondern die Welt. Man
kann nicht die Herzen zu Christus ziehen, ohne seinen Herrschaftsanspruch

auf die Welt ernst zu nehmen. Man kann nicht die Seele
Gott übergeben, und doch in dieser Welt tapfer mitmachen und alles
gutheißen, in dieser Welt, in welcher eben die Seele Schaden leiden
m u ß. Da gibt es nur ein Entweder-Oder. Entweder wir geben
den Anspruch Gottes preis, den er auf die Welt geltend macht, oder
Gott hat heute noch recht: Siehe ich mache Alles neu. Oder
meinen wir vielleicht, Gott habe nun die Welt zu seinem Ziele
gebracht und nun sei nichts mehr zu tun als diese Gnade den
einzelnen Menschen auszuteilen, wie mit einem Schöpseimer? Nein,
Gott will diese, unsere Welt noch durch schwere Kämpfe hindurch
seinem Reiche entgegenführen und was er uns in Christus gegeben
hat, in denen er es geschehen lassen will und durch die es geschaffen
wird. Und schaut, in Christus ist nun ein so mächtiger
Durchbruch geschehen, so gewaltig und sichtbarist
dort in seinem Leben und Sterben und Auferstehen
die Welt des Hasses, des Krieges, der Selbstsucht,
die Welt des Mammons uud des Todes durch st oßen
worden, daß es bis in die Grundfeflender Welt
nachzitterte, daß dort die Welt e,inen Riß bekommen
hat, welcher fich so bald nicht wieder schließt. Und dieser

Sieg hat nun auch seine Folgen, ja die Welt kann nun seither nicht
mehr zur Ruhe kommen. Sie kann nicht, denn ihre Ruhe und
Sicherheit wird immer wieder gestört, gestört von Christus, von
dem Ewigen, welches in ihm Ereignis geworden ist, von dem, „was
kein Auge gesehen, was kein Ohr gehört, was in keines Meuschen
Herz gekommen ist, was Gott bereitet hat denen, die ihn lieben."

Darum sind wir Revolutionäre gegeu diese Welt, Christus
macht uns dazu. Darum diese furchtbaren Proteste, die seit Christus
immer laut wurden gegen diese Welt, deren scheußlichste Offenbarung
im Kriege sich uns unauslöschlich eingeprägt hat. Darum die soziale
Frage, und die Sozialdemokratie, welche mit ihrem Kampfe gegen
diese Welt tat, was die Christen aus dem Geiste Jesu heraus hätten
tun sollen und besser und kraftvoller hätten tun können!, als cs die

Sozialdemokraten vermögen, welche schließlich aus Haß gegen die
Welt vollbringen, was die Christen aus der Liebe Gottes heraus
hätten wagen sollen. Aber auch dieser Haß gegen diese jämmerliche
Welt ist ja wohl auch Gottes Werkzeug, mit dem er noch Besseres

fchaffen wird als der Haß voraussieht.



- 4? -
Jn Christus hat Gott das Schweigen gebrochen und mit uns

Menschen von ganz Großem und Allerletztem geredet. Und als das
soll es uns auch gelten. Auch heute gehen uns auch wieder diese

allerletzten und höchsten Gottesziele aus, Gott läßt uns wieder einen
Blick tun hinter den Vorhang, dcr das' Allerheiligste verhüllt. Freilich
gibt es auch Vieles, das sich für dieses Allerletzte ausgibt, darum
wollen wir erst recht wachen und von diesem Großen nimmer schweigen.

Davon müßte die Welt hören und wenn es die Pfarrer nicht
tun, dann sind es andere, welche es auf sich nehmen müssen. Aber
wenn nun der Pfarrer es wagt, den Finger auf die wunden Stellen
des öffentlichen Lebens zu legen, wenn er diese Verlotterung, in
welcher wir Menschen drin stecken und die Flachheit der sogenannten
guten Sitten mit dem rechten Wort kennzeichnet, dann meint man
ihn zu ächten mit dem Vorwurf, er treibe Politik. Natürlich muß
er „Politik" treiben, zum öffentlichen Leben Stellung nehmen,
sonst ist er ein Mensch, der nicht wagt, dort Christus
Geltung zn verschaffen, wo dieser gerade herrschen will. Haben
etwa die Profeten des alten Bundes nicht „Politik" getrieben, die
mitten im öffentlichen Leben standen und dort von ewigen Zielen
aus, nicht von irgend einem Interesse aus das Leben ihres Volkes
beeinflußten? Hat Jesus sich nicht um die verlorenen Schafe des
Hauses Israel gekümmert? „Und als er das Volk sah, jammerte
ihn desselben, denn sie waren wie Schafe, die keinen Hirten haben."
Oder darf der Pfarrer nur mit den heutigen Machthäbern am gleichen

Stricke ziehen, was ja auch schon vorgekommen ist? Heißt aber
die „Politik", wie wir sie meinen, nicht etwas ganz anderes als man
gewöhnlich darunter versteht, das pure Gegenteil der landläufigen
Wirtshaus- und Biertischpolitik, wo man im Alkoholnebel über
Wohl und Wehe des Volkes entscheidet? Kämpfen wir nicht mit
Leidenschaft gegen die verrottete und versumpfte Personen- und
Geheimpolitik, welche auch bei uns dreist geübt wird? Wollen wir
nicht auch gerade die Politik endlich wieder zu einer reinen und
guten Sache machen, statt zu einer Sache, bei der man sein Gewissen
beschmutzt? Und endlich: Kann man wirklich den Menschen helfen,
ohne fich in einem Kampf mit den bestehenden Mächten einzulassen?
Als Beispiel möchte ich nur die Trinkerfürsorge vor Augen führen.
Kann man einen Trinker wirksam aus dem Alkoholsumpf herausreißen,

solange das Alkoholkapital sich alle erdenkliche Mühe gibt,
ihn in den Sumpf zurückzulocken, und unsere Gesetzgebung keine
wirkliche Handhabe bietet im Kampf gegen diese Gefahr? Kann man
die Bruderliebe predigen und zusehen, wie um des lieben Geldes
willen alte und schwache Arbeiter unbarmherzig auf die Straße
gestellt werden? Kann man die Heiligkeit des Familienlebens preisen,
ohne die gegenwärtige Wohnungsnot zu berühren? Denn nicht
von seinem Belieben hängt es ab, ob der Pfarrer dies tun oder lassen

will, sondern davon, ob ihm Jesus aufgegangen ist als der, dem
alle Gewalt gegeben ist im Himmel und auf Erden.



— 4« —

Aber freilich, da kommt es zu manchem Zusammenstoß. Denn cs

gibt ja der Menschen viele, welche ein Interesse daran haben, daß die
lieben Mitmenschen in ihrem Elend verharren, und die sich nicht genug
tun können, den allerschlimmsten Gewohnheiten und Gepflogenheiten
der Leute zu schmeicheln. Man könnte da an gewisse Zeitungsschreiber
erinnern. Und schließlich ist der Pfarrer dann nicht mehr der allezeit
beliebte, von freundlichen Gesichtern umgebene Herr, den man sich

darunter vorgestellt hat. Liebe Gemeinde, ein Pfarrer der heute
allen Ehrgeiz daran setzt, beliebt zu sein, ist kein Pfarrer, ein
beliebter Pfarrer, so würde man sich etwa gelehrt ausdrücken, ist
ein Widerspruch in sich selbst. Und wenn es nun von einem solchen

Pfarrer heißt, er sei der Friedensstörer, fo will ich es euch nur
bekennen, daß cr das eben fein will und sein mnß. Und ist dann
wirklich Frieden, ehe der Pfarrer diesen „Frieden" stört? Wenn der
Starke denn Schwachen verdrängt, ausbeutet, der Kluge ben Ehrlichen
übervorteilt, wenn dec Neid aufeinander herrscht, und die Mißgunst
und das Streben eines jeden, es weiter zu bringen als sein Nachbar: Ist
das dann Frieden? Und ist nicht diese Welt eine Welt des beständigen
Kleinkrieges, ist nicht das Geld und das Erben überall an so vielen
Familienstreitigkeiten schnld? - Ist das also Frieden? Ist doch der
Friede vvn der Welt schon längst gewichen durch das Vorwalten
der grenzenlosen Ichsucht, die die Menschen voneincmoer trennt
oder was wir „Friede" nennen ist nichts anderes als eine feine
Form der Selbstsucht. Heißt den Frieden schaffen, wenn man zum
Schein ein freundliches Gesicht macht und cin Auge zudrückt, statt die

Wahrheit auszusprechen. Aber allein die Wahrheit kann uns frei
machen und nur den Aufrichtigen läßt es Gott gelingen. So hat
auch Jesus fageu können: Ich bin nicht gekommen, Frieden zu
bringen, sondern das Schwert; ich bin gekommen, ein Feuer
anzuzünden und ich wollte, es brennte schon. Und doch will er Frieden,
den Frieden schaffen, ja er allein vermag es, ja in ihm und durch
ihn allein gibt es wirklich Frieden. Friede steht hinter dem Zwiespalt,
ja einmal muß sich auch der Riß iu der Welt wieder schließen
durch dic Macht Jesu, einmal wird wieder heil, was zerrissen ist,
wir alle sind berufen zu seinem Frieden. Aber der steht auf einem
anderen, höheren Bodcn, nicht auf dcm Boden dieser Welt.. Der
Friede, den Jesus meint ünd welcher sich im Gottesrciche verwirklicht,
das ist ein ganz anderer Friede. Es ist der Friede, der dann
emporsprießt, wenn die Welt sich zu Gott zurückgefunden hat, wenn
verwirklicht ist, daß Leid und Geschrei nicht mehr sind und auch der Tod
nicht mehr ist, und man sagen kann: Siehe die Hütte Gottes bei den
Menschen. Wollen wir aufrichtig diesen Frieden? Dann
laßt uns für ihn den Kampf nicht scheuen, denn nur durch Nacht
gehts zum Licht. A. Jäggu


	Der Pfarrer in unserer Zeit

