
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 14 (1920)

Heft: 12

Artikel: Christus und unser Denken

Autor: Lejeune, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134690

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134690
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 499 —

deiner Gerechtigkeit, Sicherheit nnd Herrlichkeit dann strömt
in dich aller Reichtum der Wunder Gottes - vor allem seiner
Barmherzigkeit und Güte der im Kinde uns nahe tritt. Nie
kannst du diese Wuuder der Hilfe, besonders das größte und
wunderbarste aller Wunder, das der Vergebung der Schuld und
Erhöhung des Sünders, erfahren, wenn du nicht zuvor ganz arm
geworden bist. Dein Reichtum wird dich /immer daran hindern.
Werde ganz arm und dann komme zum Kinde.

Fürchtet euch nicht! Es kommt große Freude allem Volk
vom Kinde. L. Nagciz.

evrlslus una unser Venken.

^v weit auch unsere alljährlichen Weihnachtsfeiern vom Sinn
des ursprünglichen Wcihnuchtsfestes abgeirrt sind, das Eine
haben sie doch festgehalten nnd deuten es, bald in anmutiger

Kindlichkeit, bald in flitterhafter Aufdringlichkeit nn: jene Weihnacht

brachte Licht in die finstere Nacht, die vordem über der Erdc
lastete.. Ja, ein Licht ist damals über der Erdc aufgegangen und
ließ den Sinn der Schöpfung, insbesondere den Sinn des Menschen,
der diesem in dem Dnnkcl, das ihn nmgab, fast völlig verloren
gegangen war, wieder hell aufleuchten. Dieses Licht, das über der
Menfchenwelt aufstrahlte, war die Gotteswelt: iu Jesus Christus
ist sie sichtbar geworden nnd ließ den ursprünglichen Sinn der,
Schöpfung und das Ziel alles Menschenlebens wieder offenbar werden.

Mitten in, unsrer alten Welt drin, die doch znm Reich aller
finstern Mächte und Gewalten geworden war und den Schauplatz
all der Nöte und Uebel, die aus jeuer Herrschaft der Finsternis hcr-
vorwuchseu, darstellte, - mitten in dieser Welt brach eine neue
Welt durch und kündigte die fchlicßliche Ueberwindung jener Mächte
nn. Was bisher ganz auf ein fernes Jenseits beschränkt zn fein
schielt und höchstens in den wehmütigem Träumen von einer
herrlichen Vergangenheit odcr in dcr Zuknnftshosfnung einiger einsamer
gotterlcuchtcter Seelcu anch für diesc Wclt Gcltnng hatte, das liest
sich in jeuer Weihnacht nns die Erde nieder: cur Himmelreich,
ejn Gottcs rci ch. „Jn ihm war 'das Leben und das Leben war
das Licht der Mcnschcn: und das Licht schcint in dcr Finsternis. Ja,
das Wort ward Fleisch uud wohutc unter uns, und wir sahen seine
Herrlichkeit, cinc Hcrrlichkeit. als des einzigen Sohnes vom Vallor,
voller Gnade nnd Wahrheit."

Das ist die frohe Weihnachtsbotschaft. Ihr Licht leuchtet weithin
über die Erde in all die Dunkelheiten hinein, denn all dieses
Dnnkel soll ja noch vor dem erschienenen Lichte weichen. Schon
über dem Kind in der Krippe erschallte drum die Verheißung:



— 500 —

„Friede auf Erdeu und den Menschen ein Wohlgefallen." Der
gekommene Christus ließ die Menfchen ausschauen nach einem immer
herrlicheren Kommen jener Gotteswelt, die in ihm sichtbar geworden
war. Er ist ja eben, wie es schon in der Weihnachtsgeschichte heißt,
ein „Heiland", der alles Volk aus seiner Not erlösen wird, und er
ist „Christus der Herr", der diese Welt für sich beansprucht und nicht
ruhen wird, bis er sie zu seinem Reich gestaltet hat. So stellt er,
der die tiefste Sehusucht und Erwartung der alten Profeten erfüllte,
uns zugleich iu eine neue Erwartungszeit hinein, in die Erwartung
seines völligen Sieges auf Erden. Däbei ist er selber uns das Unterpfand

für diese Erwckrtung, in ihm, seinem Leben und Wirken ist
uusere Hoffnung verankert. Denn das ist doch das Eutscheidende,
daß in Christus das Wort Fleisch, Mensch geworden ist und
daß in ihm die Kräfte jener Gotteswelt hervorgebrochen sind^. Seitdem

steht — und das macht unsere Weihnachtsfreude aus ^ diese

Tatfache: „Jesus der Christus" im Mittelpunkt aller Menschen-
gefchichte: aber ^ und das macht unfere Weihnachtsfehnsucht aus —
dieser Mittelpunkt drängt auf ein Ende, auf ein Ziel hin, das neue
Leben will von diefem einen Punkte aus die Schöpfung in ihrem
ganzen Umkreis erobern. Der Gott, der in Christus den Anfang zu
seinem Reiche gesetzt hat, will schließlich „alles in allem" werden:
alles Leben und Dasein soll durch Christus zu einer Neuschöpfung
kommen.

Wenn Christus derart alles Leben neugestalten und für fein
Reich erobern will, sollte das nicht auch für das D enken der Menschen

von entscheidender Bedeutung werden? Wenn alle Menfchen
jene Erfahrung des Apostel Paulus machen sollen: „Ist jemand in
Christus, so ist das neue Schöpfung; das Alte ist vergangen, siehe
es ist alles neu geworden" so wird doch diese Neuschöpfung durch
Christus sich gewiß auch im Denken der Menschen zeigen muffen,
Christus trat ja auf mit den Worten: „Tut Buße, ändert euern Sinn,
denn das Himmelreich ist herbeigekommen!" — nur dadurch, daß
die Menfchen in ihrer ganzen Gesinnung, in ihrem Denken, Sinnen
und Trachten umkehren und sich zu ihm und seinem Reiche kehren,
können sie in dieser neuen Welt aufgenommen werden, Finsternis
bedeckte ja nicht nur die Erde und Dunkel lag nicht nur über den
Völkern, ihren Zuständen und äußeren Verhältnissen, nein finster
sah es auch in ihren Herzen und Köpfen aus — ihr Geist war
umnachtet, „ihre Gedanken sind verstockt." Eine Hülle hing vor
ihrem Angesicht, sodaß sie die Wahrheit nicht Mehr zu sehen
vermochten und all ihr Geist und Verstand ihnen nur noch dazu
dienen mußte, möglichst klug ihre Vorteile zu erspähen und möglichst
schlau ihre Interessen zu verfolgen, wodurch sie nur immer neues
Dunkel in ihre Finsternis hereinbrachten. Doch nun sollte sich durch
Christus die Weissagung des Jesa'ja erfüllen: „Er wird die Hülle
Hinwegtun, damit alle Völker verhüllet sind und die Decke, damit



- 5V1 —

alle Heiden zugedeckt siud." Durch nll die Nacht hindurch, iu die dcr
Abfall vou Gott auch das Denken der Menschen versetzt hat, durch
jene Hülle hindurch, die aus menschlicher Selbstsucht und Selbstherrlichkeit

gemobcn wurde, strahlt das neue Licht der Wahrhcit. Wcr
sich diesem Lichte zuwendet, dcr sieht die Wahrhcit, „wo die
Bekehrung zum Herrn eintritt, wird die Decke weggenommen." Er
ist ja eben „dazu geboren und dazu in die Welt gekommen, daß er
für die Wahrheit zeuge." Jn ihm ist die Wahrheit, die den Menfchen
verborgen war, sodaß sie im Dnnkel tappen mußten, erschienen,
und zwar nicht nur als Idee und Lehre, sondern als Leben und neue
Wirklichkeit, denn er ist die Wahrheit. Wahrheit ist ja nicht irgend
ein Gedankenfündlein, das einer abseits vom Leben nnd seilten tiefsten

Nöten auf selbsterwählten, verstiegenen Pfaden macht, nicht
irgend eine leblose Kompliziertheit, zu der uns nnsere Denkkünstc
führen mögen: nein Wahrheit ist das Licht, das unser Lcben beleuchtet,

sodaß wir verstehen, wer wir Menschen denn eigentlich find, und
wozu wir eigentlich sind; Wahrheit ist,die Antwort Gottes auf unser
tiefstes Fragen, - auf jene Fragcn, ,für dic wir Menschen keine Antwort

haben, weil sie übcr unserc Wclt hinnnsrcichcn, uud für deren
Beantwortung wir drnm der Offenbarung von oben, aus der Gottes-
ivelt, bedürfen. Nnd eben diese Offenbarung, diese Antwort, dieses
Licht ist Christus. Jn ihm lernen lvir erst den Menschen und den
Sinn seines Lebens verstehen, cr offenbart uns die wahre Bestimmung

der Welt. Das neue Denken, das Christus uns geben will,
kann drum nur das Erfassen dieser Wahrheit sein: es ist das Denken,
das sich nicht mehr an der alten, verkehrten Welt orientiert und
bildet, sondern die neue Welt Christi ergreift und sich von ihr ergreifen

läßt, das nicht mehr in der Welt und ihren Gegebenheiten drinsteht,

und von ihr aus alles deutet, fondcrn das im Vertrauen, daß
wirklich Christus das Licht der Welt ist, mit diesem Licht alles, sich
selbst, die Menschen uud die Welt beleuchtet. Dieses wahre Denken
läßt sich demütig und dankbar die Wahrhcit von Gott schenken und
stellt alles in den durch Christus sichtbar gewordenen Heilsplan Gottcs

hinein, da dieser ihm dic Grundtatsache geworden ist, durch die
alles Sein sein Recht oder scin Gericht finden muß.

Dieses neue, wahre Denken tritt uns denn auch bei all jenen
Menschen entgegen, die wie Paulns in Christus zu einer ueuen Schöpfung

geworden sind. Dem Paulus verging all seine gelehrte Phari-
säerweisheit wie Nebel vor der Sonne, als das Licht Christi ihm
erschien. Jn echter Demut vor der Wahrheit, die er ja nicht in
eigenem Grübeln sich ersonnen hatte, sondern die ihm geoffenbart,
von oben geschenkt worden war, bezeugt er es jetzt: „Christus ward
uns von Gott zur Weisheit gemacht", „iu ihm sind alle Schätze der
Weisheit und der Erkenntnis verborgen." Wie sein ganzes Leben
nnd Wesen dnrch Christus neu geschaffen wurde, so erlebte auch sein
Denken einen herrlichen Schöpfungstag: „Der Gott, der da hieß



— 502 —

das Licht aus der Finsternis hervorleuchten, ist es, der es in nnsern
Herzen tagen ließ znm strahlenden Aufgang der Erkenntnis von
der Herrlichkeit Gottes im Angesicht Jesu Christi." Oder wie hat
jener' Johannes, mit dessen Worten wir bereits mehrfach die mit
Christus gegebene Wahrheit auszudrücken suchten, sein ganzes Denken
von dieser Wahrheit durchdringen lassen. Sein, ganzes Denken will
ja nur immer wieder der neuen Erkenntnis Ausdruck geben, daß
Christus „der Weg, nnd die Wahrheit, und das Leben" ist>)

Doch - stehen denn wir noch in diesem Denken drin? Hat
Christus auch unser Denken erobert, sodaß die durch ihn offenbar
gewordene Wahrheit auch aus unserem Denken hervorleuchtet und
ihm seineu Weg weist? Mnß nicht, so. oft wir an jene Weihnacht
denken, in die Freude darüber, daß das Licht in die Finsternis schieil"

') Indem ich gerade Paulus und Johannes als Vertrelcr des wahren Denkens
nenne, möchte ich die ganze Art, mit der diese beiden vielfach von der modernen
Theologie beurteilt werden, etwas beleuchten. Wenn man sich daran gewöhnt hat,
den Paulus als „Theologen" hinzustellen, so müssen wir doch sehr dafür besorgt
sein, daß er dadurch nicht zu sehr in unsere eigene Nähe geruckt und auf eine Linie
mit unsern Theologen gestellt wird. Ganz abgesehen davon, daß Panlns noch
verschiedenes andere war, was unsere Theologen nicht sind, ^ z, B. ein glühender
Kämpfer für das Reich Gottes Wider die Gewalten dieser Welt — dürfen wir nie
vergessen, daß seine Theologie, trotz einiger Mängel, die kritische Augen an ihr
entdeckt haben, prinzipiell wahr ist, während unsere modernen Theologien, trotz
all der glänzenden Vorzüge, deren sie sich rühmen dürfen, prinzipiell falsch sind,
was doch immerhin einen nicht nur graduellen, sondern wesentlichen Unterschied
ansmacht. Denn Paulus steht, weshalb wir auch oben auf ih» hinwiesen, in eben

jenem neuen Denken drin, das sich seine Wahrheit von Gott schenken läßt, während
unsere modernen Theologien prinzipiell auf dem Boden der alten, unbekehrten,
(und deshalb noch verkehrten) Welt stehen, mit dem alten, selbstherrlichen Denken
dieser Welt operieren und von hier aus vergeblich Gott und seine Welt zu erfasse»
suchen. Vielleicht verrät sich dieser prinzipielle Unterschied unbewußt auch darin,
daß es für unsere Theologen kaum etwas Höheres gibt, als wenn sie eine Schule,
die den Namen ihres Meisters trägt, zu gründen vermögen, während einem Paulus
wohl nichts verkehrter und schlimmer erschienen wäre, als wenn man seine Theologie

— „Paulinismus" genannt hätte. Nicht seine eigenen Gedanken wollte cr ja
entwickeln — wie heftig wehrte er sich dagegen, daß man seine Botschaft als
Menschenmeinung, statt als Gotteswort denten könnte! — sondern allei» jener
Wahrheit Ausdruck geben, die ihm durch Christus geoffenbart worden war. Nennen
wir ihn darum lieber wieder einen A p o st e l nnd vergessen wir nicht, daß zwischen
einem Apostel und einem Theologen auch dort noch eine tiefe Kluft besteht, wo
der Apostel einmal „Theologe" wird und sein Denken, seine Erkenntnis zun, Ausdruck

bringt.
Wie seltsam uimmt sich aber auch die heute bei modernen Theologen übliche

Beurteilung des Johannesevangeliums aus, wenn es einem zum Bewußtsein
gekommen ist, daß hier eben wieder jenes neue Denken, das die in Christus erschienene

Wahrheit wiederspiegelt, einen herrlichen Ausdruck gefunden hat, Mag cs sich doch

mit der literarischen „Echtheit" dieses Bnchs verhalten, wie es will, — was bat
dies gegenüber der Echtheit und Wahrheit dieses nenen Denkens zn sagen? Mag
doch dieses Evangelium dcn historisch - kritischeu Theologen als dürftige oder gar
unbrauchbare Fundgrube für den Bau ihres Bildes vom „historischen Jesus"
erscheinen — will es nicht unendlich mehr heißen, daß es in herrlichster Weise uns
den Christus zeigt? Mag doch dieser „Johannes" gelebt haben wann er will,
im Jahre 80 oder im Jahre 13V, mag er den „Christus nach dem Fleisch" gesehen



— 503 —

die Bekümmernis darüber sich mischen, daß „die Finsternis es nicht
ergriffen hat", daß „die Menschen die Finsternis mehr liebten,
als das Licht?" Es kann uns ja nicht verborgen bleiben, daß trotz
des Erscheinens Christi auf Erden die Herrschaft jener flüstern Mächte
weiter besteht, und daß insbesondere trotz jenes Aufleuchtens dcr
Wahrhcit aufs ncue unser Geist umhüllt ist, sodaß cr dic Wahrhcit
nicht zu schauen vermag. Gerade jene entscheidende Erkenntnis, die
Christus uns bringen wollte: die Erkenntnis einer neuen, weltüberlegenen,

übernatürlichen Welt und damit einer Wahrheit, die nicht
das Produkt nnserer Gedanken, sondern eine Offenbarung Gottes ist,
die uicht an dcr Relativität und Vergänglichkeit aller zeitlichen
„Wahrheiten" teilnimmt, sondcrn als dic Wahrheit, mit ewiger,
bleibender, absoluter Geltung uns entgegentritt - gerade diesc
Erkenntnis ist uns wieder verloren gegangen, sodaß wir uus wieder
iin schwankenden Dämmerlicht unserer vielen, nnsicheren „Wahr-
hcitcn" oder gar im Dnnkcl bloßen Wahnes bewegen müssen.

Wie kam cs nur zu dieser neuen Ueberschnttuug des Menschen-
geistes, nachdem doch die Hülle von ihm genommen war? Was uns
schon die Erzählung vom Sündenfall geheimnisvoll zuflüstert, um
uns das dunkle Rätsel des fluchbeladenen Menschendaseins zu deuten,
das steht als schweres Geheimnis überhaupt über aller äußern Not
nnd inneren Finsternis, die uns drückt: im Abfall von Gott und
seiner Wahrheit uud in der Hinwendung zn den Wahngebilden
unserer Eigenwilligkeit und Selbstherrlichkeit, die uns jenes ,,sritis
sicmt, Deris'^) vorgaukeln, liegt der tiefste Ursprung aller Verdunkelung

uuseres Geistes rmd Lebens. Und gerade einen solchen Abfall
im Großen, ein bezaubertes Hiuhorcheu auf die Zuflüsterungen der
Schlange, ein erst zaghaftes, dann immer gierigeres Zugreifen nach
der verbotenen Frucht und schließlich den Wahn, wirklich zu seiu,
wie Gott: all das stellt uns die Geistesgeschichte der letzten
Jahrhunderte, insbesondere seit denr Ende des Mittelalters, dar. Nur
müssen wir betonen, daß die Verlockung, die dcr Baum dcr Erkenntnis

für dic Menschen bedeutete, darum so groß, fast nnbezwingbar
war, weil die dem Menschen von Gott dargebotenen Früchte längst

oder nicht gesehen haben — müssen wir nicht mit Bantus allein darauf allen
entscheidenden Nachdruck legen, daß jemand jenen Christus sieht und erkennt, der
„gestern und hente und in alle Ewigkeit derselbe" ist? Und da gerade Johannes
so tief in solchem Leben und solcher Erkenntnis drinstand, wäre es gewiß die einzig
richtige Stellungnahme ihm gegenüber, daß wir - nicht als „Weise und Verständige",
sondern als „Unmündige" — zu ihm gingen, um uns von ihm auf jene Wahrheit
hiumeiseu zu lassen, die unserem Verstand in seiner eingebildeten Selbstherrlichkeit
emiq verborgen bleiben muß. Jene Wahrhcit sehen lernen ist doch, denke ich, immcr
noch die wahre Aufgabe christlichen Denkens uud damit wohl auch aller Theologie,
die auf ihrc Christlichkeit solchen entscheidenden Wert leg', daß sie nur mit ihr
überhaupt bestehen will.

2) «Ihr werdet sein wic Gott", — wobei wir auch gleich das Wort des

Mephistopheles hinzufüge» mögen: „Folg nur dem alten Spruch und meiner Muhme,
der Schlange, Dir wird gewiß einmal bei deiner Gottähnlichkeit bange!"



— 504 —

Nicht mehr in paradiesischer Frische da ivaren. Nicht von der lichteil
klaren Wahrhcit Christi hinweg wandte sich der „moderne" Mensch
jenen trügerischen Wahrheiten, die sein eigenes, natürliches Crkennt-
nisvermögen ihm verhieß, zu: die Wahrheit Christi wurde ihm
fast bis zur Unkenntlichkeit entstellt dargeboten. Immer mehr war
nämlich an die Stelle Christi, der in den ersten Zeiten des Christentums

die Menschen in aller Unmittelbarkeit ergriff und in feine Wahrheit

shellte, die Kirche getreten, die die'Menschen, vermeintlich
als Stellverrreterin Christi, an ihre Wahrheiten band. Wenn
nun auch in dieser Bindung des Deutens an die Kirche insofern
ein tiefeö Recht lag, als damit cine Bindung an die in Christus
erschienene weltüberlegenc Wahrheit gemeint war - und ich stehe

nicht an, mn dieses tiefsten Sinnes willen dem verachteten
mittelalterlichen Denken trotz all sciner Verirrungen prinzipiell eine höhere
Wahrheit zuzusprechen, als beispielsweise dem Denken der
Aufklärung,, das sich völlig von jeder Bindung an eine höhere Welt
losgesägt hat und darin der typische Vertreter des modernen Denkens
wurde — so mußte doch diese Bindung mit der fortschreitenden Ber-
kirchlichung immcr mchr ihr Recht verlieren und zur bloßen Fessel

werden, da ja die Wahrheit Christi so wenig wie Gott „in rempeln
mit Menschenhänden gemacht" wohnt. Denn so sehr Bindung an
Gott und seine Wahrheit Befreiung im vollsten Sinne bcdcutct
Oso »srvii's lidertg.« — so wird die Biudung au Menschen und
menschliche Institutionen, mögen dicsc nnch mit dcm Anspruch
göttlicher Autorität auftreten, zur Knechtschaft. Jc mchr sich darum
das Christentum in der K i r ch c n gefchichte seinem weltüberlcgenen
Ursprung entfremdete und sich immcr tiefer in der rein weltlih-
menschlichen Geschichte verlor, umso mehr verlor auch jene
Bindung des Denkens ihr Recht, während umgekehrt all jenen neuzeit-
licheu Befreiungsversuchen ein weitgehendes Recht zukam. Nur
widerfuhr dem neuzeitlichen Menschen bei diesen Befreiungsversuchen

dasselbe, was wir im individuellen Leben etwa bei jungen
Menschen beobachten können, die sich gegen die Fesseln einer
hergebrachten, nur mit äußerer Autorität ausgestatteten Moral- und
Religionssatzung auflehnen: am Ende der berechtigten Befreiung
steht nicht jene wahre Freiheit, die nur von oben, von jener höheren
Welt her, uns geknechteten Meuschen znteil werden kann. — „wo der
Geist des Herrn ist, da ist Freiheit" — sondern bloße
Zügellosigkeit und Willkür und damit eine Gebundenheit neuer Art:
Gebundenheit ans eigene Ich uud seiue Triebe, Gebundenheit an
den Geist dieser Welt. Zugleich mit jener kirchlichen Fessel warf
der neuzeitliche Meusch auch die Bindung an Christus und die
Welt Christi und damit an d i e W a h r h e it von sich.. Und eben

damit, daß der Mensch wieder die Wahrheit aus dem Auge verlor,
legte fich die alte Hülle um seinen Geist: er sah nur noch die
alte Welt und wurde wieder blind für jene neue, in Christus er-



— 505 —

schiencne Welt. Wie in der Zeit vor Christi Erscheinen, sind die
Menschen wieder mit jener „Decke" zugedeckt, sehen durum nur
noch, was uuter der Decke ist: die bestehende Welt und in der
Welt vor allem s i ch s elbst.

Und das ist bas Kennzeichen des modernen Denkens: es

steht nur die Welt und rechnet nur mit ihr, ihrem „natürlichen"
Sein und ihren „immanenten" Kräften, und dieser Welt gegenüber
läßt es nur den natürlichen, menschlichen Verstand als Maßstab und
Wegweiser gelten. Auf allen Gebieten des Lebens hat sich in den
letzten Jahrhunderten dieses Denken durchgesetzt und allenthalben
eine große Säkularisation vollzogen. Insbesondere führte diese Los-
lösnng von dcr kirchlichen Bevormundung und der darin
angedeuteten Bindnng nn eine übernatürliche Wclt ans dem Gebiet der
Wissenschaft zu jenem Naturalismus und Mechanismus, der den
Erklärungsgrund für die Welt und alles Geschehen nur in dieser
selbst sucht, und die Menschen der Idee einer „wissenschaftlichen
Weltanschauung" nachjagen läßt; odcr auf dem Gebiet der Philosophie

,zu jenem Aufklärungsdenken, das alle überlieferten Wahrheiten

vor den Richterstuhl der menschlichen Vernunft zitiert nnd nur
gelten läßt, was sich vor deu kritischen Augen dieses Richters durch
völlige Erklürbarkcit rechtfertigen kann. Aber anch in das
religiöse Denken, in die Theologie, die doch vor allem berufen
gewesen wäre, jene Welt Gottes, die in Christus erschienen ist, festzuhalten

und zu vertreten drang das inoderne Denken ein und
führte schlicßlich zu jener „modernen Theologie", die, so seltsam
das klingt, prinzipiell gleichfalls von jener Welt Gottes und ihren
Kundgebungen abstrahiert, um auch das religiöse Leben in all seinen
Aeußerungen aus den natürlichen Anlagen nnd Kräften des Menschen
zu erklären und ihm Ursprünge und Ziele zu weifen, die keine

Durchbrechung der alten Welt und ihres Wesens bedeutÄi. 'Die
moderne Thcologic ist durchaus cinc parallcle Erscheinung zu all
jenen Versuchen die Welt und den Menschen von jeglicher göttlichen,

« weltüberlcgenen Beeinflußung und Zielsetzung zu befreien: sie sucht
das religiose Leben zu erklären zu 'verstehen und zu gestalten,
ohne das Dasein und Wirken einer höheren, ewigen, absolut gclteu-
deu Wclt anzunehmen. Es ist drnm auch gewiß nicht ein Zufall,
sondern deutet auf eine tiefe innere Verwandtschaft hin, wenn diese
moderne Theologie wie die moderne Beurteilung und Gestaltung des

Wirtschaftslebens fich als „Liberalismus" bezeichnet und sich, wie das
moderne, von allen höheren Zielen absehende politische Denken,
ihres „Realismus", ihres „Wirklichkeitssinnes" rühmt.

Das moderne Denken duldet nichts was prinzipiell auf höherer
Stufe steht, als es selber, — es anerkennt keine Wahrheit, die es

nicht selber erzeugen kann. Der Begriff der „Offenbarung" ist ihm
ein arger Anstoß, denn cs will sich nichts geben lassen, das es sich

uicht selber nehmen kann. Wenn auch es von höheren Stufen des



— 506 —

Lebens und Erkennens redet, so betont es doch, das; dies Stufen
derselben Treppe sind, uus der es bereits - uud zwar in beträchtlicher
Höhe! - - steht und zu deuen cs Schritt für Schritt in muntercrn
Aufstieg emporsteigt. Daß es aber eine höhere Welt gibt, die uns
ewig fern bleiben müßte, wenn nicht sie zu uus hernicdersticgc uud
sich uns als ein Wunder offenbarte, die uns drum aber auch als
cinc Welt eigener selbständiger Art, voller „Objcktivitcit",und Auto<
rität und mit absolutcm Ansprach entgegentritt, - das ist diesem
Denken ein unmöglicher Gedanke. Alle Kundgebungen dieser'
höheren Welt werden deshalb von diesem Denken irgendwie in
den „Rahmen der wnnderlos verlaufenden Welt" eingefügt oder
dann eben als unpassend aus dem Rahmen dieses Weltbildes aus-
geschicdcu. Früher geschah dies mchr iu,jencr naivcn Selbsthcrr >

lichkeit dcs Aufklürcrs, der knrzcrhand alles als Trug und Schwindel,
Wahn und Mythus erklärte, ivas über 'seineu Verstand ging, -
heutzutage geht man, historisch durchgebildet wie man ist, mehr
historisch vor und erklärt alles cntwicklungsgcschichtlich nnd „zcit-
geschichtlich", was den Rahmen jenes vom modernen Denken
geschaffenen Weltbildes sprengen würde. Propheten nud Apostel sind
diesem Deuten nicht mehr gottcrwählte Zcngen jcncr höhercn Welt,
sondern „geniale religiöse Persönlichkeiten", die ihrc Botschaft tcils
der ganzen religiösen Entwicklung, teils der eigenen genialen Veranlagung

verdanken. Etions Rcligionsgcfchichtc und Rcligionspsycho-
logie uud das Wunder ist nil jene Natürlichkeit aufgelöst, der
mau gewiß nicht höchste Bewunderung versagt — daß dieser und
jener religiöse Genins nns selbst um Hauptes Länge überragt, will
ja gewiß niem.tnd lcugncn - dcr man abcr keinesfalls jene Autorität
zubilligt, die nicht bloß Bewunderung, fondern - Gehorsam heischt!
So werden die Sendboten Gottes gerade der Ehre beraubt, dic
Gott ihnen verliehen hat, nnd übcr diese entscheidcude Beraubung
können alle irdisch-menschlichen Ehrbezcugungen, mögcu sie sich auch
in lauter Superlativen äußer», nicht hinwegtäuschen. Denn nicht
als glänzcndstc allcr Relativitäten will Gottes Wahrheit in unsere
Welt ciutreteu, sondern als das Absolnte, das nube dingt
gilt. Hören wir Kierkcga.irds Urteil über diese Entwicklung: „Was
hat die irrende Exegese nnd Spekulation getan, um das Christliche
zu verwirren? Sie hat die Sphäre des Paradox-Religiösen zurückgerückt

iu das Aesthetische, So wird ein Apostel weder mehr noch

weniger nls ein Genie, uno dann gut Nacht Christentum!
Geistreichheit und Geist, Offenbarung nnd Ursprüuglichkcit, Berufung
von Gott und Genialität, ein Apostel und ein Geme: all das kommt
und läuft so ungefähr anf ein uud dasselbe hinaus," i)

Wenn schon das Dasein von Profctcn und Aposteln, dieser von
Gott berufenen Zeugen für dic höhere Welt, dein modernen Denken
ein Anstoß ist, den es eben dnrch jene Umdeutung der göttlichen Be-

') I» der Schrift „lieber den Unterschied^zwischen einem Apostel und einem Genie."



— 507 —

rufung iu menschliche Genialität beseitigen will, wic muß erst
jener reine Durchbrnch dcr Welt Gottcs,anf Erden, den Christus
darstellt, ihm zum Aergernis werden! Was soll überhaupt dieses
Denken, das sich als höchster Maßstab und Richter über alle Wahrheit
gebärdet, anfangen mit cincin Mcnschcn — nnd cr kann doch nnr
Mensch sein! — der als erstes verlangt: „Tut Buße! ändert euren
Sinu!" und damit ja gerade fordert, daß dieses Denken seine
Selbstherrlichkeit aufgebe und sich beuge unter eine neue; ihm mit
absoluter Geltung entgegentretende Wahrheit! Wenn Christus nur
von deli Bußfertigen verstanden werden kann — wie soll diefes
durch und durch unbußfertige Denken, das selber von allem, was
seinen Begriffen nicht entspricht, Buße und Unterwerfung fordert,
Christus verstehen? Tatsächlich stehen denn auch die Vertreter
des modernen Denkens, nnd als solche insbesondere die
modernen Theologen, Christns und seiner Botschaft vom kommenden
Gottcsreich ähnlich gegenüber, wic jene Schriftgelchrten und Pharisäer,

die an Jcsu Verkündigung mit gcwiegtcr Kennermiene selbstsicher

dcn Mnßstnb ihrer Lehren nnd Satzungen, ihres festen fertigen
Systems legten uud es darnach beurteilten. Heute ist es das vom,
neuzeitlichen Denken geschaffene „moderne Weltbild", mit sciner
immanenten Entwicklnng nnd slrcngen Kausnlgesctzlichkeit, das man
prüfcnd an die ganzc Erscheinung Christi als Maßstab anlegt. Sd
stehen sie denn wieder vor jenem Eckstein, jenem Fundament, das
Gott gelegt hat, nm dadurch seiu Reich zn crbnuen: schätzend und
abschätzend, manches zwar billigend init dem Vorbehalt, daß noch
die störenden Kanten und Ecken abgeschliffen werden, manches, ach

gar so manches kopfschüttelnd, lächelnd, unwillig bescitc schiebcnd,
da es sv ganz und gar nicht zu dem ci g cu cu Bau passen will.
Dieses moderne Denken h n t ja eben schon seinen Bauplan, die
gegebene Welt mit ihrer „Wirklichkeit", ihren „Renlitäten" gibt ihm
auch bereits ein Fundament, - - nnd es kann sich im Grunde nur noch
darum handeln, ob mnn jcncn in Christus gcgcbcuen Stcin irgendwie
dem eigenen Ban cinfügcn kann, vicllcicht als krönenden Abschluß,
als eine Art Gicbelornamcnt. Aber da der Ban natürlich
stilrein sein muß, kann man nicht Stücke brauchen, denen man auch gar
zu deutlich die Herkunft aus einer fernen Zeit, ja geradezu aus einer V
andern Welt anmerkt! Nicht als „Unmündige" eben, die sich von
Christus erst alle Wahrheit schenken lassen wollen, nein als, „Kluge
und Verständige", die diese Wahrheit kritisch prüfen ivollen, treten
die Vertreter dieses Denkens nn Christns heran. Man unternimmt
es, wie Kierkegaard voll Jugrimm spottet, „in naseweiser Zudringlichkeit

ihn würdigen und zensieren zu wollen, als hätte er ein
Examen abzulegen nnd sollte überhört werden, anstatt daß er der
ist, dem alle Macht gegeben ist im Himmel nnd auf Erden."

Die Fähigkeit aber, über die sich Christus bei diesem Examen
answciscn muß, ist, scinc Welttüchtigtcit. Dcuu - das steht für



— 50« —

dieses Denken von vorneherein fest — er muß sich doch der Welt
und der natürlichen Entwicklung einreihen lassen. Zu diesem Zwecke
muß aus seiner Person, seinem Leben, seinem Wirken, seiner
Verkündigung alles gestrichen werden, was diescr Anforderung nicht
entspricht. Dic Wunder müssen entweder beschämt draußen bleiben

- die Religionsgeschichte gibt genügend Rcchtfertigungsgrllnde dafür

— oder dann sich irgendwie natürlich erklären lassen. Bei
seinen Worten findet all das, was die bestehende Wclt in Frage
stellt — ja mehr als nur iu Frage stellt! - und auf eine nene Welt
hinzielt, eine genügende Erklärung in der israelitischen Religionsgeschichte,

der jüdischen Zeitgeschichte und der „eschatologischen"
Einstellung. Vor allem aber mnß jenes eine, entscheidende Wunder,
Christus selbst, der ja eben als Christus nicht dieser Wclt angehört,
sondern von Gott iu diese Welt hineingestellt wurde — „Als die Zeit
erfüllet war, sandte Gott seinen Sohn," „Ihr seid von drunten
her, ich bin von droben her; ihr seid aus dieser Welt, ich bin nicht
aus dieser Welt." - auf das natürliche Maß zurückgeführt werden.
Und dieser iu menschliche Grenzen zurückgewiesene Christus ist eben

jener „historische Jesus", dessen Darstellung die moderne Theologie
so viel Sorgfalt und Mühe hat angcdeihen lassen. Als „historischer
Jesus" allein kann Christus vor jeuem Richterstuhl des modernen
Denkens bestehen, wenn anch die einzelnen Richter immer noch über
das für diese Rechtfertigung Christi vor der Welt erforderliche
Minimum von Reinwaschuug uncins sind nnd ihn immcr noch
„ivie Zvllgardisten nach eingeschmuggelten Artikeln durchsuchen"
(Zündet), d. h. nach Artikeln, die eben aus jener höhern
Welt stammen und beim Eintritt ins meuschlich-irdische, ins
„historische" Leben unbedingt abzugeben uud zurückzulassen sind.
Was den einstigen Theologen nicht gelingen ,konnte, da
es doch in lebendiger Gegenwärtigkeit schwer fein dürfte,
denjenigen „historisch" zn verstehen und zu erklären, dessen

„unhistorische" Art und dessen übergeschichtliches Wescu einen
ja gerade erregt, das gelang den modernen Theologen: Christus
dieser Welt und der natürlichen Geschichte einzuordnen. Während
drum jene einstigen Theologen, die genau wie die heutigem cine alts

G bestehende Welt gcgen einen Eingriff aus einer höherm Wclt ver¬
teidigten, zn dcm massiven Mittel der Kreuzigung greifen mußten,
um den Christus, den Gottessohn, den Gottesreichbringer
loszuwerden, können die heutigen ruhig ihreu historischen Jesus bewundern.

Der „historische Jesus" ist unserem Denken kein Aergernis
nnd für die bestehende Welt keine Gefahr, — er kann uns vielmehr
Führer, Vvrbild und Ideal sein, der uns mit sanftem, freundlichem
Mahnen einige Stnfen auf der Leiter menschlicher Vervolllömmung
höher weist, ohne uns, wie jener Christns, überhaupt diese ganze
historische Fortschrittsleiter mit seinem „Kehret um, denn das G ot -
tesreich ist herbeigekommen!" wegzureißen, sodaß wir tatsächlich



— 509 —

durch ihn vorerst einmal „in die Luft gestellt" würden, mn einen
heute vielfach zitierten Ausdruck Overbecks zu gebrauchen.

Christus mit seiner Botfchaft derart zu einer historischen Größe;

- einer historischen Größe, gewiß, aber eben doch einer hi sto?
rischen Größe! — machen, heißt eben, ihn jener Kette zeitlicher
Bedingtheiten und Relativitäten eingliedern, welche die von bloß
natürlichen Kräften bewegte Geschichte darstellt. Es heißt, ihm den

Anspruch auf unbedingte Geltnng absprechen, heißt leugnen, daß er
dcr Weg, die Wahrheit und das Leben ist. „Das Christentum
unter den Begriff des Historischen stellen, heißt zugeben, daß es vou
dieser Welt ist." ^) Darum kommen zwei Männer, deren Stimme
immerhin auch für cincn modcrncn Theologen Gewicht haben dürfte,
in ihrem Urteil über dicscs Uiiternchmcn zum selben Ergebnis:
Historisches, d. h. dcr Zeit unterworfenes Christentnm ist etwas
Absurdes" (Overbeck). „Ein historisches Christentum ist Galium
thias und unchristlichc Vcrrücktheit" (Kierkegaard). Entweder ist
Jesus „Christus der Herr" und dann sprengt er mit seiner Botschaft
alle Fesseln des „Historischen" uud stellt jeder Zeit und jedem
Geschlecht seine ewige Wahrheit entgegen, oder er ist eben nur der
„historische Jesus", dessen Wort dann aber auch für uus nicht mehr
bedeuten kann, als für jene Leute in Nazareth, dic in ihm nur „den
Zimmermann, den Sohn der Maria und Brnder des Jakobus und
Joses und Judas und Simon" sahen. Aus seiner Botschaft all das
als zeitgeschichtlich bedingt ausscheiden, was unserem Denken uicht
paßt und unserer Welt sich nicht schmiegsam einfügen kann, - derart
uns selber über ihn stellen nnd über ihn entscheiden lassen, heißt
tatsächlich, ihn als Bringer des Gottcsrciches dnrchstrcichcn. Kann
das noch Christcntn'nl hciszcn, wenn wir sclber Christus
gestalten, statt nns von ihm gestalten zu lassen? wenn wir uns von
ihm das eine sagen lassen und uns das andere höflich vcrbittcu?
Biclleicht ist es

'
Ch ri st c n tum, jedenfalls nicht Christns tum.

„Vicl Sonderbares ist schon übcr das Christentum gesagt worden,
das Dümmste aber, das Empörendste was je über es gesagt wurdc,
ist dies, daß cs bis zu einem gewissen Grade wahr sei", - sagt
wiederum Kierkegaard, und er fügt noch hinzu, daß diese emporcnoe
Dummheit ihrc Wurzel nicht etwa im Mangel an Verstand hat,
sondern darin, daß der Verstand zn groß ist.

Diese Versuche, das Christentum nnserer Welt und unserem
Denken anzupassen, sind ja wohl vielfach aufrichtig zu dem Zweck
nnternommen worden, das Christentum eben dem modcruen Mön-

') Overbeck in dessen aus seinem Nachlaß Heransgegebenen Buche „Christentum
uud Kultur", welches gerade jetzt wie gerufen kommt, die so dringend

notwendige Selbstbesinnung der Theologie zu wecken und zu fördern. Zur Ein-
fnkrung leisten die „Unerledigten Anfragen an die heutige Theologie" vou K. Barth
treffliche Dienste. Vgl. auch die in diesem Jahr in dcn „Neuen Wegen" erschienene
Besprechung,



— 510 —

schen zu empfehlen und es zu retten vor den hereinbrechenden Wogcm,
des modernen Denkens, Und doch laufen sie tatsächlich um bei dem
Bilde zu bleiben — darauf hinaus, es in jene Fluten unterzutauchen!
Abgesehen von denr komischen Gedanken, daß wir dem zu Hilfe
eilen müßten, der als der Retter der Wclt crschicnen ist, kommen all
diese Anpassungsversnche einzig nnd nlleiu dcr bestehenden Welt
- die, nebenbei gesagt, Christus überwinden wollte! — zu gute, iu

deren 'Interesse sie auch meistens unternommen iverdcn. Steht
doch dicse Theologie cbctt als modern c - mit welcher Bc-
zeichnnng übrigens keineswegs nur die liberale Theologie, wenu
auch vorwicgcnd diesc getroffen wird prinzipiell anf dem Bodcm
der Welt und will sie doch nuch dort, wo sie die Botschaft Christi
„ancrkcnncn" möchtc, durchaus auf diesem Boden bleiben. Wo
man einmal das objektive Dasein und die absolute Geltung einer
höheren Welt leugnet nnd ihre Kundgebungen nnd Aeußeruugcu in
bloße zcitgeschichtlich bedingte Relativitäten umdeutet, da wird man
sich natürlich den c ig encn zeitgeschichtlichen Bedingungen und
Umständen, den gerade in der Gegenwart herrschenden Relativitäten
ungleich williger beugen, als jenen, die aus ferner Vergangenheit
lediglich dnrch eine geheiligte Ucbcrlicfcrung uns übcrmittclt wurden.

So weit auf dein Bodeu des modcrncn Dcukcus dcr Begriff
des Absoluten überhaupt noch einen Sinn hat, wird jedenfalls das

Bestehende, die Welt mit ihren geltenden Mächten dcm Staat,
der hcrrschcnden Wirtschasts- nnd Gesellschastsvrduung, der „Kultur"
uud wic diesc Gegenwnrtsmüchtc alle heißen mögen mit dieser
Absolnthcit uusgcstattct. Drum stellt sich diese ganze Theologie
tatsächlich als der Versuch dar, „dcr Wclt das Christentum unter dcr
ausdrücklich heilig gesprochenen Hülle der, modcrncn Knltur
aufzudrängen nnter Unsichtbarmachung, ja Verlengnnng seines asketischen
Grunocharakters." (Overbeck.) „Als Unterhändler des Christentums
mit diescr Welt" treten die modernen Theologen nns, wohlverstanden
aber als solche, die vom Lager der Welt herkommen, und dem

Christentum nllerlei abmarkten möchten, nm es der Wclt annehmbar
zu machen. Nicht Christus, nicht Gott hat das cntschcidcude Wort,
nein „der Zeus am Göttcrhimmcl dicscr Pricstcrgcscllschaft hcißt
die Gegenwart; der moderne Mensch ist das Wesen, auf das die
Blicke unverwandt gerichtet sind." Da aber 'Christus doch eben
gekommen ist, diesen Mcnschcn, dcr ja anch im Kleide, der Moderne
dnrchans als der alte Mcnsch dastcht, znr Umkehr zu rufen,
und „dicsc Wclt", zu der auch unserc Gegenwart noch gehört, zu
überwinden, so mag man sich immerhin dnrüber wunde,rn,
weshalb denn diesc Thcologic noch so krampfhaft an ihrer „Christlichkeit"

festhält. Ta doch dic Vcrkündigung, dic man im Namen des

Christentums der Wclt dnrbietet, vriuzipicll nicht über das hinausgeht,

was die Welt selber iu ihrer Weisheit (uud in ihrer Torheit)
predigt, ja oft einfach die allertrivialste Weltweisheit, lediglich



— 511 —

in christlicher Verbrämung, darstellt ich denke, die Erfahrungen
der Kriegszeit sind .noch in zu frischer Erinnerung, als daß du se

Behauptungeu noch besonders bewiesen werden müßten! — so muß
mau sich tatsächlich fragen, wieso gerade diejenige Theologie, die
sich doch sonst ihres unerbittlichen Wnhrheitsmutes rühmt, dem

Hergebrachten immer »och jene größte Konzession nracht, daß sie äußerlich

den Zusammenhang mit Christus aufrecht hält, während sie ihn
doch gerade als Christus, als Herrn, ablehnt.

Schon beim Beginn jener Bewegung innerhalb der Theologie,
die alle Aeußerungen eines höheren, weltüberlegenen Reiches auf
Natürliches zurückzuführen suchte nud z. B. den Apostel zu einem
Genie machte, schrieb .Kierkegaard sein warnendes „dann gute Nacht
Christentnm." Wie seltsam berühren uns heute diese Worte, —
denn, stehen wir uicht unter dem.Eindruck, daß die Nacht tatsächlich
über uus hereiugebrocheu ist? Als „gute" Lcacht mögen wir diese

ja empfunden haben, solange wir wie dies unser Gutuachtwrmsch
auch meint ^ schliefen und uus dabei unsern seligen Träumen vou
Knltur und Fortschritt überlassen konnteu. Nun aber, wo wir
allmählich erwachen, werden wir mir tiefem Erschrecken inne, wie-

sinster die Nacht nm uns her ist. Ja, wir empfinden es wieder:
„Finsternis bedeckt die Erde und Dunkel die Völker." Und wie einst
ist es darum dunkel um uns her, weil Gott sich wicder vou uns
zurückgezogen hat uud seine Herrlichkeit wieder von uns gewichen
ist. Wir stehen wieder in einer Welt ohne Christus, ohne den Licht-
bringer! Unsere Wcihnachtsbotschnft hat ihre Kraft verloren, —
denn wenn sie uns nur die Geburt jcueS historischen Jesus berichten
kauu, wie soll das unser Dunkcl durchstrnhlen? Das „Historische"
als solches steckt ja eben im Dunkcl nnd ist drum aus Licht von
ob e ir, aus dem Uebcrgeschichtlichcn, Wcltüberlegcncn nngcwicsen.
Lchuen wir dicics Licht „von obcu" ab, so bleiben wir im Dunkel
und können uns höchstens mit dcn? modcrnc'n Kulturevangclium oder
allerlei in der Luft stehenden Erbaulichkeiten ein wenig über die
trostlose Lage hinwegtäuschen. Wir vermeinen mit allerlei künstlichen

Lichtlcin das Dnrckel nm uns her erleuchten zu können so

wie wir ja auch - was geradezu symbolische Bedeutung hat - an
unseren Weihnachtsfesten uns mit nllcrlci äußerem Glnuz uno
Flitter zu erfreuen suchen, weil uns die wahre Wcihuachtsfrcudc
verlorenging.

Doch ist die Nacht zu finster geworden, als daß all die
Selbsttäuschungen noch länger bestehen könnten. Zumal uach all den

Ersahrungen der letzten Jahre wissen wir nun, was cs heißt, in einer

') Damit diese Kritik der modernen Theologie nicht etwa als selbstgerechtes
Nichten eines Außenstehenden gedeutet Merde, sei hier noch die persönliche Bemerkung

beigefügt, daß ich selber auf dem Boden dieser Theologie stand, uoch heute
vielfach mit ihr zu ringen habe und drum mit der Kritik in weitem Maße eine
Selbstkritik schreibe.



— 512 -
Welt zu leben, die Christus und sein Reich verbannt hat. Wir haben
jene alte Welt, die Christus überwinden wollte, nun nochmals derart
kennen gelernt, daß wir es einfach nicht mehr in ihr aushalten.
Ja, es graut uns derart vor dieser Welt uud ihren Geistern und
Machten, daß bereits Millionen ihren Zusammenbruch glühend
ersehnen und jeder Revolution, gleichgültig was sie bringen möge,
zujubeln, nur weil sie wenigstens aus dem Alten herausführen wird.
Wie wir aber derart voll Schrecken unser äußeres Leben erkannten
und aus ihm fliehen möchten, so gehen uns immer mehr auch die
Augeu auf für die Finsternis, die über unserem Denken liegt.. Wir
fpüren, wie wir auch hier „die Finsternis mehr liebten als das
Licht", und auch hier drängen wir heraus aus dem Alten, tastend
nach dem Licht jener Wahrheit, die wir verstoßen haben. Und wenn
wir auch vielleicht noch recht unklar darüber sind, wie wir der Nacht,
die uns hier umgibt, etttrinnen können, so ist uns doch das eine klar,
daß wir in ihr nicht leben können. Und so sehr unsere Augen
vielleicht noch unfähig find, den Ausweg aus dem Dunkel zu finden —
wie könnte denn auch diese ganze Zeit, da ein falsches Denken, uns
in diesen Wahn hineingeführt hat, spurlos an unserer Fähigkeit,, die
Wahrheit zu fchauen, borübergegangen sein? ^ so spüren wir
es doch: die Nacht, die uns umgibt, die Hülle, die unser Denken und
Erkennen beschränkt, ist nichts Absolutes und Definitives, mit dem
der Mensch sich nun einmal abzufinden hat. Nein diese Hülle gleicht
dem Nebel, der über der Erde lagert und über dem halt doch das
Licht strahlt, durch den es hindurchdringen kann und durch den es
noch durchdringen wird, siegend über all diese Mächte der Finsternis.

Drum lebt mitten im Dunkel der alte Glaube des Profeteu
wieder auf: „Finsternis bedeckt die Erde und Dunkel die Völker;
aber über dir wird der Herr aufgehen und feine Herrlichkeit wird
über dir erscheinen. Mache dich auf, werde Licht; denn dein Licht
kömmt, und die Herrlichkeit des Herrn wird über dir aufgehen."

Welches ist diefes Licht? Da ruft uns nun Weihnachten zu:
es ist dasselbe Licht, das einst schon auf Erden erschienen ist:
Jesus Christus. „Was also sollen wir öenn tun?" „Glaubet an
den, den Gott gesandt hat!" Horchet hin auf jene frohe Botschaft:,
„Siehe ich verkündige euch große Freude, die allem Volke wider«
fahren wird: denn euch ist heute ein .Heiland geboren, der ist Christus
der Herr!" Aber horchet nun nicht als „Weife und Verständige",
die in ihrer eigenen Weisheit und ihrem Verstand den Maßstab für
alle Wahrheit zu besitzen wähnen, sondern horchet als „Unmündige",
die wissen, daß sie sich die wahre Weisheit schenken lassen müssen!
Und horchet als solche, die den Beruf verstehen: „ändert euern Sinn!"
Bann wird Christus uns wieder sichtbar werden als „Christus der
Herr", als die absolute Wahrheit, ausgerüstet mit göttlicher Autorität,

der wir uus beugen müssen, beugcu gerade anch mit unserem
Denken. Nur diesem 'demütigen Meuscheugcist gibt Christus sich



— 513 —

zu erkennen. Wir dürfen jn uicht wähnen, daß wir mit unserem
Deuten nnd Wissen zu ihm gelangen könnten: Christus, der mit
seinem Leben und seiner Botschaft weder das Produkt einer
religiösen Entwicklung noch das Resultat menschlicher Ueberlegung,
sondern eine Gottestat war, kann uns anch nur durch Gottes Tum
wicder offenbar werden. Soweit wir ihn mit unseren Gedanken
erfassen, mit unserem Verstände verstehen, mit unserer Klugheit
begreifen und ihn derart vor unserem Denken rechtfertigen können,
ist er nicht - Christus. „Von Christus kann man nichts wissen,
er ist Gegenstand des Glaubens und nur für den Glanben da. Der
Schluß des Glaubens aber ist kein Schluß, sondern ein Beschluß."
(Kierkegaard.) Es gilt, das was Gott in Christus tat, fehen zu
uwllen, dieser Kundgebung der Liebe Gottcs vertrauen zu wollen
und sich in das neue Reich, das er in ihm sichtbar werden
ließ, aufnehmen zn lassen. Nur so gelangen wir zur Wahrheit,
Denn weit davon cntsernt, daß wir Christus von uns aus
verstehen könnten, können wir anch uns selber nnr von ihm aus
verstehen; cr muß uns deuten, nicht wir können ihn deuten!, „Er
ist uns von Gott zur Wahrheit gemacht, sodaß wir durch ihn zur
Weisheit, nicht durch die Weisheit zu ihm gelangen." (Zündel.) Erst
wenn er uns die Augen geöffnet hat, sodaß wir ihn fehen als den,
den Gott gesandt hat, um uus zur Wahrheit und zum Leben zu
führen, erst dann verstehen wir anch uns selber, unser Sein und
unsere Bestimmung.

Dieses Verstehen aber ist das neue Denken zu dem Christus
uns führen will. Mit diefem nenen Denken stehen wir gänzlich
anders im Lcben und in der Welt drin, denn nun sehen wir alles
in dem Lichte, das Christus über die Welt hinstrahlte. Vor allem
erwacht mit dicscm neuen Denken wiederum die Hoffnung, welche
Christus uns brachte. Die alten Verheißungen werden wicder lebendig,

denn Gottes Heilsplan wird dem neuen Denken wieder sichtbar.
Was uns unmöglich erschienen ist, solange wir mit unserem Denken
auf dem Boden dieser Welt standen uud uur mit ihren Kräften und
Möglichkeiten rechneten, das erscheint uns als möglich, als notwendig/
gewiß, wo wir mit der Welt Gottes und ihren Kräften rechnen. Und
ivas dem modernen Denken so ziemlich als der Gipfel aller Schwärmerei

und Lächerlichkeit erscheint, das wird nns nun natürlich: wir
iverdcn solchen gleich, „die auf dcn Herrn warten" und seinem Sieg
auf Erden entgegenschauen. Während das moderne Denken seine
Aufgabe in der Erklärung der bestehenden Welt sieht und insbesondere
das moderne religöse Denken immer wieder auf eine Rechtfertigung
der Welt im Namen Gottes hinausläuft, hält ihr das ncue Denken
scinc Gottesreichshoffnnng entgegen. Ihm erscheint ja die Welt
nicht mehr als oberster Richter, sondern als Angeklagter, als von
Gott Angeklagter, und wie könnte es das rechtfertigen, was von
Gott gerichtet

'
ist? Das neue Denken, dessen Anfang Christus ist,



— 514 —

kennt nur ein Ende, nur ein Ziel; das Reich Christi und diesem Ziel
ordnet cs das ganze Lcben unter. Es wurzelt in der frohen
Weihnachtsbotschaft, vernimmt aber aus ihr bereits jenes „laute Rufen
im Himmel: das Reich der Welt in unserem Herrn geworden und
seinem Christus, und er wird herrschen in alle Ewigkeiten."

N. Lejeune.

Die Sotscdalt «brist! unci der Sozialismus.
»Ras Volk, das im Finstern wandelt, stehet ein großes Licht."I Finster mußte cs sein, damit der Stern über Bethlehem

erstrahlen konnte, lichtfehnsüchtig mußtcn die Menschen im
Dunkel ihren Weg snchen, damit sie die verborgene Spur finden
konnten zum Himmelsglanz ini ärmlichen Stall. Denn das große
Licht trat ihnen nicht ünvcrhüllt entgegen, drängte sich ihnen, nicht
auf, es wollte ersehnt und gesucht werden. Nicht als Aufsehen.
erregender, glänzender Mensch, als Held von Erfolg und Ehre
begleitet, stand Jesus uuter seinem geplagten und nach Erlösung
durstenden Volke auf, - seiu Erscheinen un seiner Mitte war so

unscheinbar, so gewöhnlich wic nur möglich. Das arme Kindle
in kommt zu seinem Volke, mit .der Verheißung, scin Heiland

zu sein, und verbindet so mit dieser Verheißung zugleich die
schwere G l a u b e u s fo r d e r u u g, hinter dcr ärmlichen und un-
scheinbarcu Hülle das göttliche Wesen zu sehen. Mitten in einer
Welt, die nichts ahnte und spürte, strahlte nur für wenig Auserwählte

der Stern, nur dein Glanben erfüllte sich der Stall mit
himmlischem Licht, und nur im Glauben beugten sich Weise und
Einfältige, die sich aus dem Dunkel sehnten und ihre Seelen
geöffnet hielten, vor dcm Kindlein in der Krippe.

So schien das erlösende Licht in die Welt, und fo, nur so
kommt Christus auch heute wieder, verhüllt und im
Verborgenen zu deueu die, vom salscheu Lichte sich wendeud, im
Mustern wandelnd, ihre Seelen wach haltcn uud sich nicht vom
Dunkel überwinden lassen.

Vom Dunkcl umgeben sind ivir wohl wic noch kaum
vordem; die Finsternis scheint immer noch gewachsen zu scin. Schien
es nicht mitten im Graueu des Krieges fast leichter, an das Licht
zu glauben, als heute? Damals hoffte man doch, daß gegenüber all
dem Entsetzlichen das geschah, im Kampf gegen die Leidenschaften
des Bösen nun auch die Flamme des Guten emporlodern nnd nns
eine mächtige Bewegung hinausheben könne. Aber heute? Sehen
wir nicht eine Hoffnung nach der andern scheitern, sinken die Wogen,
die uns vorwärts zu tragen schienen, nicht wieder in sich zusammen,
scheint nicht alles so furchtbar wieder beim Alten anzulangen? So


	Christus und unser Denken

