
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 14 (1920)

Heft: 12

Artikel: Das Kind - die grosse Freude

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134689

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134689
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 490 -
aus der Stufe der Tierheit Nuf seine jetzige Höhe gelangt, hätte hierin,
Anhaltspunkte, die wir freilich nicht bedürfen, für das Begreifen
einer bevorstehenden, um ebenso viel Höheren Stufe. Ein Samenkorn
eines neuen Menschen ist in Christo'in unser Geschlecht gelegt, aus
welchem ein neues Menschengeschlecht erwächst.

Friedrich Zündet (aus einer Predigt),

vas Mna — ctte grosse Ireucle.
Fürchtet euch nicht; siebe, ich

verkündige euch große Freude,
diessallem Volke widerfahren wird.
Denn euch ist heute der Heiland
geboren, welcher ist Christus der
Herr, iu der Stadt Davids. Und
das soll euch das Zeichen sein : Ihr
werdet das Kindlein finden in
Windeln gewickelt, in einer Krippe
liegend. Luk. 2, 1« -12.

1.

>^ önnen wir dieses Jahr aufrichtig und ohne Zwang Weihnachten
i?« feiern - selbstoerstandlich nicht scncs Weihnachten mil den,
^ X Gerede von Liebe und Frieden auf Erbet,, das i m in e r eiue Lüge
war, da es mit dem Weihnachtstag aufhörte, nicht jenes Weihnachten,
das umso mehr in eine fieberhafte Weltlichkeit entartet, als der Kern
und tiefere Gehalt verloren geht, sondern das hohe, geistige
Weihnachten mit der großen Freude, die von der Tatsache ausstrahlt, daß
Christus in die Welt gekommen ist? Während des Krieges konnten
wir es, mehr oder weniger leicht, indem wir gerade inr Gegensatz zu
ihm die Welt Christi behaupteten, aber nun, da der blutige Feuerschein
erloschen ift, der doch auch manche Täuschung erregle, und die Welt
als Trümmerfeld vor uns liegt, nicht nur die physische, wirtschaftliche,
politische, soziale, sondern auch die geistige im engern Sinne; nun, da
auch viele nnserer Hoffnungen zu schänden geworden zu sein schieinen
— können wir es noch ohne Unwahrheit? Wir müssen auf der
Hut sein. Denn die Gewohnheit, diese Feste, die Verkörperungen der
großen Grundwahrheiten des Reiches Christi, um jeden Preis uud iu
jeder Lage zu feiern, möge die Wirklichkeit noch so stark widersprechen,
und sie für jeden Fall wiederum zurecht zu drehen; die große und
schlimme Fähigkeit der Krrche und ihrer Organe, aus allem alles zu
machen und so die schlichte Wahrheit zu verhüllen, und den Sinn
dafür zu ertöten, wird auch uns in ihren Bann geschlagen haben.

Trotzdem wage ich zn sagen: Wir können es und können cs

eigentlich erst jetzt recht, besser als während des Krieges und viel
besser als vorher, gerade iveil es so dunkel ist und wir so arm



— 491 —

geworden sind, weil uns nur das Christuskind allein geblieben ist
Ich möchte sagen, cs verhalte sich mit der inneren Weihnachtsfreude wie
mit der äußcru Weihnachtsfeier. Diefe ist arm, gerade solange sie
so zugedeckt ist durch Glanz und Flitter;, Luxus und Materialismus

wie viel reicher wird sie in dem Maße, als sie ärmer wird, wic
ivürde sie erst ganz reich, wenn sie ganz arm würde, wenn nur
der Christbanm mchr strahlte und Weihnachtsgesänge ertönten um
das Kind in der Krippe, uird die Weihnachtsgeschichte erzählt würde!
So war es gerade der Reichtum einer Kultur, die im Gründe, trotz
ihrer religiösen Dekoration, ein gottferner Materialismus geworden
war, der uns durchaus hinderte, Weihnachten zn feiern. Wir konnten
ob all dem Drum und Dran Christus nicht mchr sehen. Es war
nicht wirklich seine Welt, Weihnachten war Trug. Nun ist das alles
weg und nun können wir wieder Christus sehen. Nun ist all dieser
materielle und geistige Scheinreichtum weg, es bleibt uns „nur" ^
Gott allein, der uns nr Christus grüßt. Nuu können wir Weihnachten
feiern.

Die tiefe Dunkelheit der Welt braucht uns nicht zu beirren.
Denn in solchem Dunkel ist einst Christus geboren worden und wird
er immer wieder geboren. Es ist eine der tiessinnigsten und
großartigsten Stellen eines der größten geschichtlichen Denker, des
Philosophen Hegel, worin er zeigt, wie aus der finstersten Stunde der
Weltgeschichte das Licht Christi aufging. Es war die Stunde der
Verzweiflung der Welt an all ihren bisherigen Gütern, Idealen und
Hoffnungen. Verloren war die alte Religion, die alte Sitte, verloren
die Freiheit. Es herrschte die Gewalt des Schwertes, die zügellose
Selbstsucht und das entfesselte Laster. Der Cäscr thronte über der
geknechteten Welt nnd er, dcr einzelne Mensch, ließ sich als Gott
verehren. Jn diescr Stunde der Verzweiflung der alten Welt, in
dieser tiefsten Nacht wurdc Christus geboren. Es tauchte die Welt
des Meuscheu auf. Gott erschien auch in einem einzelnen Menschen,

aber arm uud gering, ja, als der Acrmste und Geringste, als
das Kind in der Krippe, in einem unbekannten Winkel der Welt,
im verachtctsten der Völker, um damit jeden Menschen göttlichen
Wesens und göttlicher Würde teilhaftig zu machen, um den Menschen
als Menschcn zn Gott zu erheben und mit Gott zu verbinden. Jn
dieser dunkelsten Weltnacht stieg Gott zu den Menschen nieder, wnrde
Gott Mensch.

Ist das nicht auch heute die Wahrheit, aus der unsere Weih-
nachtsfreudc quellen muß? Macht uns die Weltkatastrophc wirklich
arm? Ist es nicht eigentlich gut, daß unser Reichtum verzehrt
worden ist? Wie jene alte Welt zuerst arm werden mußte, um den

neuen Reichtum Christi fassen zu können,, so müssen wir nun un«
fern Reichtum,, auch den „christlichen", verlieren, um einen neuen
zu gewinnen im neu gewonnenen Christus. Wie man damals
verzweifeln mußte, um dann in einer neuen Wahrheit zu neuer großer



— 492 —

Lebensfreude zu gelangen, so müssen wir heute in die tiefste Nacht
der Seelennot hinunter, damit wir endlich das Licht sehen können,
das uns allein helfen kann. Wie damals gerade die Mächte, die
das Gegenteil von Christus sind, ihren Gipfel erreichen mußten, damit
im Gegenfatz zu ihnen Christus verstanden werden könne, so muß
heute das Neue, dessen wir harren, dadurch allem Volke klar und
Gegenstand seines heißen Hoffens werden, daß die Gewalten der
andern Welt sich noch steigern und ihr Wesen völlig entfalten
dürfen., Aber das alles zeigt nur, daß das Neue kommt. Diese
Weltnacht, die tiefste, die je gewesen, ist die Nacht einer neuen
Geburt Christi für die Welt. Nun, da die Katastrophe der alten
Welt fertig ist — und dies gerade durch die letzte, schlimmste Entfaltung

ihrer Art — können wir Weihnachten feiern. Das ift unsere
große Freude. Sie wird noch allem Boll widerfahren. Noch sehen
sie das neue Heil nicht, ahnen es kaum, vom Dünkel umfangen;
es liegt, kaum geboren, in der Krippe, an unbekanntem Ort; es

ist nicht in Paris, London, Berlin, wie es einst nicht in Rom,
Athen, Jerusalem war — aber es ist geboren, es wird groß werden

und hervortreten als Leben einer neuen Welt.

2,

Diese Wahrheit unserer Lage wird durch die alte Weihnachtsgeschichte

in all ihren Formen wunderbar dargestellt.
Von ihr zuerst ein kurzes Wort im allgemeinen., Es gibt

wohl auch unter uns noch Menschen, die sich an dieser Gefchichte
stoßen. Sie ertragen nicht, daß dies nicht „geschichtliche Wahrheit"
sei; auch ist ihre Kindlichkeit ihnen vielleicht — trotz dem Weihnachtsfest

— zuwider. Wie gut ist das zu begreifen! Ist es uns nicht
auch so ergangen? Aber ich frage: Sollte solches Denken und
Empfinden nicht auch zu der Welt gehören, die nun versunken
ist? Sollten sie nicht einen Mangel an Sinn für das Verständnis
der Wahrheit, besonders aber des Göttlichen, bedeuten? Sollten
sie nicht aus jenem Intellektualismus entsprungen fein, der einen
Teil der nun versinkenden Kultur bildete und der nicht zuletzt unis
die Wahrheit der Welt und Gottes verhüllt hat? Jn Wirklichkeit
könnten wir uns gar keinen andern Bericht über das Geheimnis
Christi, besonders das seines Eintritts in'die Welt, und feine
Bedeutung in der Geschichte der Welt und des Reiches Gottes denken.
Oder meint jemand unter uns im Ernst, daß einige nüchtern
historische Notizen und ein paar geschichtsphilofophische Abstraktionen
uns das geben könnten, was uns die Weihnachtsgeschichte gibt? Was
Hegel sagt und, in noch höherer Sphäre, der Eingang des
Johannesevangeliums, ist ja herrlich und gewaltig, aber würde es uns
Eindruck machen können ohne die wunderbare Veranschaulichung
durch die Darstellung der ersten drei Evangelien?/ Wahrlich, das
ist Geschichtsschreibung im paradoxen'Stil Gottes das ist Mensch-



— 493 —

werdung des Geheimnisses der Gottheit. Nur so konnte das Göttliche
daran dargestellt, in diese Krippe mußte das Kind gelegt werden.
Das ist gerade das Zeichen seiner Göttlichkeit.

Wir wollen nicht versuchen, den ganzen Sirrü dieser
Darstellung der Geburt Christi wiederzugeben, sondern bloß zeigen, wie
wunderbar sie gerade die heutige Lage beleuchtet und unsere große
Freude enthüllt.

Der Bericht von dem Eintritt Christi in die Welt, besonders

jenes zarte Geheimnis von der jungfräulichen Geburt,
der Geburt aus dem heiligen Geiste, der lange so wenig verstanden
worden ist und in dieser Zeit der Erklärung dcr Dinge aus dem

Milieu, den ökonomischen Verhältnissen, den rein menschlichen
Faktoren auch nicht verstanden werdeu kvnnte — drückt vor allem
eine Wahrheit aus: daß mit Christus etwas Neues in die.Welt
kommt, daß er eine neue Schöpfung ist, nicht eine bloße Fortsetzung
der alten Welt, oder eine notwendige Frucht der „Verhältnisse"
oder der „Entwicklung", sondern eine Geburt aus dem Absoluten,
ein ganz frischer Beginn, ein Wunder, ein Geheimnis. Er kommt
freilich zn der rechten Stunde, nach langer Vorbereitung, er taucht
aus der Menfchenwelt auf, reiht sich in dic menschlichen Geschlechter
cin (was dcr Stammbaum zu Bcginn dcs Neuen Testamentes
andeutet), aber er kommt doch als Neues, darum auch in
unverstandenen Formen. „Als die Zeit erfüllet war, .sandte Gott seinen
Sohn." Nur das schöpferischc Wirkcn eines ganz neuen Lebens
könnte der Welt helfen. Das ist auch unsere Lage. Was wir nötig
haben, ist ein ganz neuer Ansatz und Ausgangspunkt. Die alte Welt
ist überall faul und gerichtet. Wo wir bei ihr ansetzen wollen, da
bleiben uns bloß Fetzen und Trümmer unter den Händen. Wir
müssen bis zur Quelle vordringen. Es hilft uns nichts mehr als
— Gott allein. Das bedeutet, daß wir zunächst arm werden
müssen. Denn das göttliche Wesen kann jetzt unter uns noch nicht
in anderer Gestalt erscheinen. Die „W e l t" ist jetzt noch groß, Zäsnr
sitzt auf seinem Thron. Macht, Erfolg, wenigstens scheinbaren,
kann man nur haben, wcnn maw sich der Mittel der Welt bedient.
Noch gelten andere Gedanken und Werte, als die, dic allein der Welt
helfen und die in der Zukunft ihre Wahrheit enthüllen werden.
Diese sind jcßt noch ein Geheimnis, ein Mährlein, ein Aergernis.
Nur ein demütiger und glaubensvoller Sinn kann sie sehen und
annehmen. Diese rettende Wahrheit ist noch ein Kind. Was in
einer Zeit glänzt und groß ist, das ist selten das, was die Zukunft
regiert. Das „Zeichen" ist viel sicherer „ein Kind, das in der
Krippe liegt."

Aber dieses Kind ist doch schon der Herr der
Welt.



— 494 —

Denn ist nicht dns der deutliche, gewaltige Sinn dieser Zeit,
daß die Weltmächte mit ihrer Gewalt, ihrer Größe, ihrem Reichtum

zusammengestürzt sind vor dem Kind? Was ist aus Imperialismus,
Nationalismus geworden? Sind sie nicht klein, ganz klein

geworden — vor der Liebe? Was 'ist aus dem Kapitalismus
geworden, dem Mammoiiismus - siud sie nicht klein, ganz klein
geworden vor der Seele? Was ist ans der gnuzeu Kultur geworden
msit all ihrem Glanz - ist sie nicht klein, ganz klein geworden
vor den Menschen? Sind sie nicht alle klein geworden vor der
Armut, der Not, dcr Bedrückung des Bolkes - vor dem Kinde,
in dem doch Gott offenbar wird? Ist es nicht das Kind, das diesc
Welt gestürzt hat? Wo man sie anders stürzeu wollte nnd will:
Imperialismus und Nationalismus dnrch bloßcu Internationalismus
des Verstandes oder durch Spott und Hohn; Kapitalismus und
Mammonismus durch Klassenkampf; Militarismus durch Kanonen;
Kulturfalschheit durch neue Kulturphilosophie, da gelang es nicht,
da stärkte man die alte Welt bloß. Sic ist gestürzt wotdVu irnd
wird weiter gestürzt werden durch das Kind. Je stärker wir an
das Kind glauben, desto rascher wird sie gestürzt.

Diese Wahrheit wird in den weitcru Berichten von der
Geburt Christi wunderbar konkret und wunderbar erläuternd für das,
was heute geschieht, dargestellt. Es ist eine völlig ueue Welt,
die hier hervortritt — eine ganz andere Welt, als die bisher
geltende, eine völlige Umkehrung der Dingc, eine Revolution, von
der alle andern, die bisher geschehen, bloß ein Schatten sind.' Die
Christbotschaft, die Verkündigung der nenen großen Freude, kommt
zu den Hirten auf dein Felde. Daran ist ein Doppeltes
auffallend: Sie kommt nicht zum Cäsar in Rom, oder feinem Statthalter

in Cäsarea, sie kommt aber allch nicht zu deu Priestern und
Schriftgelehrten in Jerusalem. Das Zentrum verschiebt sich. Groß
und wertvoll war in der alten Welt, was dies äußerlich war
— die Schicht der Herrschenden, die Besitzer des Reichtums und
der Macht/ und daneben der schöne, 'begabte, gebildete, sittlich
geehrte Mensch. Dnrch das Christentum findet eine erste Umkehruug
dieses Verhältnisses statt. Dcr Adel und Wert dcs Menschen lind
damit d ie „große Freude" geht über zu „allem Volk", besonders
aber zu deu Armen, Schwachen uud Geringen, ja zu den Zöllnern
und Sündern. Abcr auch die „Religion", das heißt, der Besitz
und die Verwaltung der göttlichen Wahrheit, rückt von einzelnen
Privilegierten, die davon zugleich Autorität, Ehre und Macht haben,
lveg, zu den „Unmündigen.,'" Der Himmel öffnet sich über den Hirten

auf dem Felde. Es steigt das allgemeine Priestertum herauf,
die religiöse DemRratie, die die Kröuung alle andern, und damit
oie innerste Erlösung und die größte Freude ist. Es rückt die Herrlich-



— 495 —

keit des Menschen vom König nnd die Wahrheit Gottes vom Priester
weg znm Kind. Und dies wird als große Freude für das Volk verkündigt.

Heute geschieht etwas Aehnliches. Wieder findet eine große
Wertverschiebung statt. Wieder tritt eine neue Schicht von Menschen
ihr Erbe an, wieder wird dies Zentrum der Kultur verschoben.
Diese stürzt zusammen in einer bisher herrschenden Gesellschaft
und leuchtet, in bescheidener aber verheißungsvoller Form, an einer
andern Stelle der Menschenwelt auf. Damit kommt wieder „große
Freude" zll neuem Volk zu alle m V olt! Denn diefer Wechsel ist,
wie einst, so auch heute, für die Beraubten eine Erlösung, Sie
sind iu ihrem Besitz allmülig traurig arni geworden, sie werden
verarmend, ihren Reichtum dcn Armen preisgebend, reicher lverden.
Aber auch im höheren Geistesleben wird sich — glauben wir - der
gleiche Vorgang wiederholen. Das neue Christusleben, das die Welt
allein retten kann, die neue Offenbarung und Entfaltung des Reiches
Gottes wird auch hente nicht ausgehen von denen, die seine
offiziellen Hüter geworden sind, nicht von der Kirche und nicht von
der Theologie oder Philosophie. Auch die glänzendsten Bücher über
Jesus oder — den Römcrbrief werden es nicht bringen, ja kaum
fördern. Es wird auch nicht von dorther kommen, wo viel Lärm
gemacht wird. Es wird auch nicht von dorther kommen, woher man
es erwartet. Ganz in der Stille wird es kommen, aufgenommen von
einfachen, nicht durch Intellektualismus, Aesthetentum, Selbstsucht
und Eitelkeit verderbten Herzen. Es wird sich nicht in tiefsinnigen
Theologien und Philosophien, nicht in Mystik und Theosophie kund

tun,, sondern in demütiger Liebe. Es wird kommen vom Kinde.
Daß es in der Krippe liegt, wird das „Zeichen" sein.

Unsere ganze Kultur wird zum Kinde kommen und vor
ihm sich neigen, wie die Weisen nus dem Morgenlande
kamen uud denr Jesuskinde huldigten. Unsere Kultur ist innerlich
zusammengebrochen, die Wissenschaft, Kunst, Pädagogik, so gut wie
die Politik - zusammengebrochen vor dcm Kinde. Wir haben eingesehen,

daß es ihnen an der Hauptsache fehlte, daß sie nicht dem

Menschen dienten, daß sie sich selbstherrlich blähten, daß sie

zu eitlenl und gefährlichein Spiel wurden, daß sie zu einem Götzendienst

ivürden, der, wie jeder Götzendienst, knechtet und verzehrt.
Nun kommt eine Sehnsucht über sie, zu dienen, ein

Verlangen, menschlich zu werden und darin göttlich. Nun kommen

sie, demütig, zum Kinde. Sie bringen Gold, Weihrauch und

Myrrhen ihm. Denn es soll ja nun neue Kultur werden, vom
Kinde aus. Sie soll einfach sein, wie die Gaben der Weisen
einfach sind, aber in der Einfachheit reich. Sie soll nicht mehr vom
materiellen Gesichtspunkt beherrscht sein — Gold, Weihrauch
und Myrrhen sind nicht brauchbar für das Kind, sondern bloß
Symbole der Huldigung vor dem Göttlichen — sondern die
tiefe, göttliche Poesie des Lebens wieder zu Ehren bringen und



— 496 -
damit freilich auch die Welt der Materie erlösen und segnen nnd
die Menschen in der Freude satt machen.

To huldigt die Wclt doch dem Kinde. Sic kann nicht anders.
Die Weltreiche ivagen es nicht mehr, auf ihre Gewalt uud Herrlichkeit zn
pochen, sie versichern, nuu dem Recht und Frieden dienen zu wollen.
Sie fürchten das Kind. Davon ist der Völkcrbund cin be-
deutsamcs Zeugnis. Aber nun kömmt auch jene andere Geschichte zu
ihrem Recht, vou den Gefahren, die das Kind läuft, gerade
auch durch die, die ihin huldigen. Jene Weifen, die das Kind
suchen, um es anzubeten, dem wahren Sterne folgend, verirren
sich und wenden sich an die falsche Stelle: an die Mächtigen dieser
Welt, an H erodes, dcr seinerseits die Priester und Schrift-
gelehrten fragt. Sic können fich's nicht anders denken, als
daß der ncngcborenc König der Menschheit in Jerusalem müsse

zu finden scin, trotzdem der Stern nicht dorthin weist. Die Priester

und Schriftgclehrien haben nun allerdings schon ein Wissen
von der Wahrheit, sogar Wissen in Hülle und Fülle, nur zu
viel Wissen, aber sie ziehen dnraus keine Konseqnenzen. Sich
aufzumachen, um dem Kinde zu huldigen, einem Kind im Stall, in
der Krippe, dazu kann fich ihr Stolz doch nicht entschließen nnd
dies um so weniger, als ja ganz unoffizielle Menschen, ja eigentlich
Heiden, die Botschaft bringen! Und wic könnte das Göttliche in
so armseligen Formen kommen? So geben sie dcm Hcrodes
formellen Bescheid, aber wcitcr reicht es nicht., Die offizielle Religion

hat die Wahrheit, aber sie weiß damit nichts nnzufangeiu.
Sie ist fo ratlos wie die Welt. Sic glaubt an deu kommenden
Christus, aber lvenn er crschciirt, dann erkennt sie ihn zuerst nicht
und wird ihn später kreuzigen, im Bunde mit der Weltgewalt.
Diese hat sogar ein feineres Organ für die Wahrhcit. Hcrodcs
fürchtet sich vor dcm Kindc. Er ist seiner Sache nicht sicher. So
erklärt er, daß anch er dem Kiindlein huldigen wolle - um es zu
töteit, wcnn dics möglich ist.

Ich denke, cs sei klar genug wie heute diese Geschichte sich

wiederholt, wie die nlteu Weltgewalten, unsicher geworden, nicht
anders können, nls erklären, daß auch sie dem Kinde huldigcu wollen,
um es desto sichcrer umbringen zu können. Was in Versailles ge-
schehen ist, und was in Gcnf jetzt geschieht, ist ja genau diese
Geschichte. Herodes hat sich nicht verändert. Und anch die Priester
und Schriftgelehrten nicht. Es ist gut, lveuu sich auch diese des

Kiudleius nicht annchmcn. Deuu lvenn sie es in den Tempel nähmen
vder in die Schule — ivürde es dann nicht nvch viel sicherer umgebracht?

Wir wollen aber auch noch eine andere Geschichte nicht
vergessen, die nicht wörtlich so in der Bibel steht, aber, wic mir
scheint, wohl darin stehen könnte. In Jerusalem, in einem dunklen
Gemach, sitzen Gesellen zusammen, die auch auf das Messiaskiud
warten Sie wisseu, daß cs Gcfahreu läuft. Sic empören sich,



— 497 —

datz es in der Krippe liegen soll. Sie aber wollen es schützen, wollen
es zum König wachen. Ihre Herzen brennen, ihre Augen glühen,
sie ergreifen das Schwert und den Dolch! und eilen hin — und töten
es, indem sie es zu fchützen, es zum König zu machen wähnen,
mit ihren Schwertern und Dolchen.

'

Doch nein, oas Kind entrinnt ihnen allen,, den Feinden und
Freunden. Es entflieht zunächst. Es geht in ein Land abseits von
Parteien, Religionen, Theologien, Diplomatien. Es wird von Engeln
behütet und begleitet. Es wächst in der Stille; es kehrt wieder
und wird ^ auch durch das Kreuz — der Herr der Welt. Vor
der Welt ist es verloren. Es ist zu klein und schwach, zu sehr von
Gefahren umdroht. Seine Hüter sind zu gering, feine Freunde zu
töricht, seine Feinde zu gewaltig — aber Gottes Macht ist mit ihm,
dem Kind, uud alle Wunder des Kindes. Daß es das „Kindlein"
ist, das ist gerade das „Zeichen." Nie zieht Gott e s Wahrheit
groß und geehrt in der Welt ein.! Nie wird sie mit entsprechenden
Mitteln gefördert. Daß sie arm und gering ist und auf Erdeu keine
Stätte findet, das ist gerade ihr sicherstes Kennzeichen.

'
' <!. ^

'

Es ist unsere große Freude, daß wir auf diese Welt warten.
Sie ist uns ja v e r h e isten. Aber nun geschieht es oft, daß man
die Erfüllung der Verheißung, auf die Man lange gewartet, nicht
erkennt, wenn sie erscheint, weil diese Erfüllung so anders ist, als
man erwartet, viel bescheidener gewöhnlich, und von unerwarteter
Seite kommend. So warteten in Israel viele auf den Christus^.
Aber sie erwarteten ihn entweder in mehr weltlicher Form, als
glänzenden Helden, der sich die Welt unterWerse, oder in religiöser Form,
als korrekte Erfüllung dessen, was sich die Frommen und die
Schriftgelehrten ausgedacht hatten. Diese harrten umsonst oder hängten
sich an Trugbilder, an falsche Messiasse und gingen in den Abgrund.
Simeon und Hann a aber erkennen den Christus so, wie er kommt.,
Sie halten sich nicht an eigenwillige menschliche Konstruktionen, um
dann zu verzweifeln, wsnn diese zerfließen, sondern fassen sich in
Gott und erkennen den Christus, wenn er kömmt, im Kinde,
in einer gar schlichten, alltäglichen, gering geschätzten, oder wenig
beachteten Form. Ihnen wird die große Freude. Sein Name heißt
Jesus! Jesus, der gerade als Menschensohn Gottessohn ist,
Jesus, der nicht kömmt als weltlicher Messias in machtvollen,
politischen oder sozialen Formen, aber auch nicht als theologischer in
religiösem Glänze, Jesus, der nicht kommt in Geistreichtum, Tiesfinn,
Mystik oder Sensation — fondern einfach ünd unbemerkt wie Luft
und Sonnenschein, der kommt als Kind.

Diese Freude muß uns werden, heraus aus allen Illusionen
und Sensationen, allen Begeisterungen und Verzweiflungen, allen

') Christus - Messias, / >



— 498 —

religiösen Bewegungen und Berauschungen an stets neuen Gedanken
und Personen — zum Kind, das geboren ist, das da ist!

ö.

Darum fürchtet euch uicht! Fürchtet euch nicht vor
dem Göttlichen, wenn es unerwartet kommt. Es ist dies ja seine
Art und es ist die Art des Menschen, daß er erschrickt, wenn Gott
kommt. Er sieht darin etwas Furchtbares, und es ist auch
erschreckend. Das Licht, das plötzlich in der Nacht aufleuchtet, kann
schreckhafter sein, als die Finsternis. An diese ist man gewöhnt und
man Hut auch seine Wächter bei sich — die menschlichen Einrichtnngen
— und die Sterne über sich — die alten religiösen Gedanken —
aber diefes plötzliche große Licht blendet, sodaß es zuerst finsterer
wird als zuvor.

Und doch: „Fürchtet euch nicht, ich verkündige euch große
Freude." Fürchtet euch nicht vor der Weltkatastrophe; sie ist eben

nur die andere Seite, die für unsere an die Weltfinsternis gewöhnten
Augen allein sichtbare Seite, des Kommens Christi, der Oeffnung
des Himmels, der großen Freude, die allem Volk widerfahren
wird. Allem Volk, auch denen, die die Katastrophe scheinbar am
stärksten trifft. Noch einmal: Sie sollen reicher werden durch die
Beraubung. Dadurch daß ihre Freude nun weiter geht zu dem
Volk, das ihrer bisher entbehrte, kehrt sie erst recht zu ihnen zurück.
Der Verlust von Privilegien ist immer Bereicherung. Fürchtet euch

nicht, freuet euch!
Wir Alle werden ja nun übrigens nrm. Denn es stürzt ja für

Alle dcr ganze Reichtum einer Weit dahin., Es vergeht der Reichtum

an materiellen Gütern, der Reichtum au Kultur, nber auch der
Reichtum an Religion. Wir Armen! Aber selig sind die Armen,
denn ihrer ist das Himmelreich. Wir wcrdcn in unserer
materiellen Armut vicl glücklicher seiu, als in unscrem verhältnismäßigen

Reichtum von früher. Denn dcr Reichtum nnd die Frende
des s eel i scheu. Lebens, das Gefühl größerer Wahrheit, Gesundheit

uud Gerechtigkeit unseres Lebens, das Leben aus Gott werden
zunehmen. Wir werden in nnserer kulturellen Armut reicher
sein; dcun wir werden zu uns selbst kommen und die wahren
geistigen Werte wieder finden. Wir werden vollends reicher sein
in unserer religiösen Armut: deuu wir wcrdcn Gott finden.
Das Kind wird uus unendlich reich machen. Fürchtet euch uicht,
freuet euch.

Uud du einzelne Seele, die du arm geworden bist nn Erdqn-
glück und Erdentrost, die du äußerlich und innerlich Schiffbruch
gelitten hast, die du schuldig, sündig geworden bist und es mit
vernichtender Klarheit einsiehst, die du an dir selbst verzweifelst -
sei du vollends froh! Denn auch diesc Dunkelheit geht der Geburt
Christi voraus. Werde nur ganz, ganz arm an dein Reichtum



— 499 —

deiner Gerechtigkeit, Sicherheit nnd Herrlichkeit dann strömt
in dich aller Reichtum der Wunder Gottes - vor allem seiner
Barmherzigkeit und Güte der im Kinde uns nahe tritt. Nie
kannst du diese Wuuder der Hilfe, besonders das größte und
wunderbarste aller Wunder, das der Vergebung der Schuld und
Erhöhung des Sünders, erfahren, wenn du nicht zuvor ganz arm
geworden bist. Dein Reichtum wird dich /immer daran hindern.
Werde ganz arm und dann komme zum Kinde.

Fürchtet euch nicht! Es kommt große Freude allem Volk
vom Kinde. L. Nagciz.

evrlslus una unser Venken.

^v weit auch unsere alljährlichen Weihnachtsfeiern vom Sinn
des ursprünglichen Wcihnuchtsfestes abgeirrt sind, das Eine
haben sie doch festgehalten nnd deuten es, bald in anmutiger

Kindlichkeit, bald in flitterhafter Aufdringlichkeit nn: jene Weihnacht

brachte Licht in die finstere Nacht, die vordem über der Erdc
lastete.. Ja, ein Licht ist damals über der Erdc aufgegangen und
ließ den Sinn der Schöpfung, insbesondere den Sinn des Menschen,
der diesem in dem Dnnkcl, das ihn nmgab, fast völlig verloren
gegangen war, wieder hell aufleuchten. Dieses Licht, das über der
Menfchenwelt aufstrahlte, war die Gotteswelt: iu Jesus Christus
ist sie sichtbar geworden nnd ließ den ursprünglichen Sinn der,
Schöpfung und das Ziel alles Menschenlebens wieder offenbar werden.

Mitten in, unsrer alten Welt drin, die doch znm Reich aller
finstern Mächte und Gewalten geworden war und den Schauplatz
all der Nöte und Uebel, die aus jeuer Herrschaft der Finsternis hcr-
vorwuchseu, darstellte, - mitten in dieser Welt brach eine neue
Welt durch und kündigte die fchlicßliche Ueberwindung jener Mächte
nn. Was bisher ganz auf ein fernes Jenseits beschränkt zn fein
schielt und höchstens in den wehmütigem Träumen von einer
herrlichen Vergangenheit odcr in dcr Zuknnftshosfnung einiger einsamer
gotterlcuchtcter Seelcu anch für diesc Wclt Gcltnng hatte, das liest
sich in jeuer Weihnacht nns die Erde nieder: cur Himmelreich,
ejn Gottcs rci ch. „Jn ihm war 'das Leben und das Leben war
das Licht der Mcnschcn: und das Licht schcint in dcr Finsternis. Ja,
das Wort ward Fleisch uud wohutc unter uns, und wir sahen seine
Herrlichkeit, cinc Hcrrlichkeit. als des einzigen Sohnes vom Vallor,
voller Gnade nnd Wahrheit."

Das ist die frohe Weihnachtsbotschaft. Ihr Licht leuchtet weithin
über die Erde in all die Dunkelheiten hinein, denn all dieses
Dnnkel soll ja noch vor dem erschienenen Lichte weichen. Schon
über dem Kind in der Krippe erschallte drum die Verheißung:


	Das Kind - die grosse Freude

