
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 14 (1920)

Heft: 11

Artikel: Reformation

Autor: Lejeune, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134685

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134685
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


lZ52

W 6

Kefsrmatis». >

„Denn so spricht der Herr zum Hause Israel: Suchet
mich, so werdet ihr leben! Aber suchet nicht Bethel
und gehet nicbt nach Gilgal und wallet nicht nach Beer-
sebal Denn Gilgal mutz in die Gefangenschaft und
Bethel wird zunichte werden. Suchet den Herrn, so

werdet ihr leben! Daß er nicht Feuer legt ans Haus
Josephs, das es verzehrt und niemand löscht's!

Suchet das Gute und nicht das Böse, daß ihr
leben möget! Dann wird der Herr mit euch sein, wie
ihr'« behauptet. Hasset das Böse und liebet das Gute!
Und stellt im Tor das Recht her! Vielleicht wird sich

dann der Herr des Restes von Joseph erbarmen!"
Amos 5, 4—S. 14. IS,

^Im Neformationstage kommen ivir zusammen, um der großeu

^ > Reformation zu gedenken, die das Evangelium von jahrhun-
^ dertalten Fesseln befreite'und damit der Welt wieder den

Zugang zu den Kräften desselben eröffnete, — vielleicht auch, um in
freudigem Stolz die glückliche Erbin jener Befreiungstat, unsere
reformierte Kirche, zu feiern und zu preisen. Auf solche festliche
Verkündigung eingestellt, werden wir da vielleicht etwas seltsam
berührt durch den scharfen Klang jener Worte, die der Profet
Amos im königlichen Heiligtum zu Bethel dem zum großen Opferfest

versammelten Volk zurief. Was hat denn dieser Amos mit
unserer Reformation zu schaffen, und was soll uns denn seine Predigt
an unserer Feier? Nun, vielleicht kann ich den Zusammenhang zwr-
fchen Amos und der Reformation dadurch andeuten,, daß ich diesen
Profeten heute einmal einen Reformator nenne. Und ein solcher
ist er tatsächlich gewesen, wenn wir das Wort in jener vollen
und tiefen Bedeutuug verstehen,, die ihm eben unsere Reformation
mit ihrem eigentlichen, tiefsten Sinn einzuhauchen vermag. Freilich,
Amos ist ein Reformator ohne Reformation und ohne reformierte
Kirche; sein Wort fand nicht einen Widerhall in einer lebendigen
Volksbeweguug und führte nicht zu irgendwelchen Neuerungen und

') Prcdigt, gehalten am Reformationstag in Arbon,



— 450 —

Reformen im kirchlichen Leben, — allein, find denn nicht auch
Luther und Zwingli größer noch durch das, was sie gewollt
als durch das, was sie erreicht haben? Wird uns ihre göttliche
Sendung nicht noch weit deutlicher durch die Verkündigung, die
sie dem Volke brachten, ohne damit wahrhaft durchzudringen, als
durch jene protestantische „Lehre", in der sich ihre Verkündigung
schließlich durchsetzte und durch die reformierte Kirche, die ihre
sichtbare Verkörperung darstellen sollte? Auch ihrc Größe beruht
auf dem reformatorischen Auftrag, den sie von Gott empfingen,
und ihr durch diese Berufung gewecktes reformatorisches Wo llen
ist das Entscheidende, das durch all die reformierten Dinge vielleicht
nur verschleiert wird, — sobald man wenigstens bei diesen als beim
Sinn der Reformation verharrt. Gerade deshalb kann uns Amos,
der verjagte und einsam gebliebene Reformator, vielleicht am tiefsten

in den wahren Sinn der Reformation hineinführen, weil hier
keine erzielte Reform deu Blick von dem ursprünglichen, weit übcr
allem Erreichten uud glücklich Reformierten hinausliegenden Ziele
ablenkt und gefangen nimmt.

Und welches ist nun die Botschaft dieses Reformators? „So
spricht der Herr: Suchet mich, so werdet ihr leben! Suchet nicht
Bethel, geht nicht nach Gilgal und wallet nicht gen Bcerseba, —
nein, suchet den Herrn, so werdet,ihr leben!" Welch sonderbare
Botschaft für eiu Volk, das doch gerade damit feinem Gott zu dienen
glaubte, daß es nach Bethel und zu all den andern Tempeln und
Heiligtümern pilgerte! Suchten wir denn nicht den Herrn, indem
wir seine Opferstätte besuchten? — so mags in halb bestürztem,
halb entrüsteten Erstaunen dem Profeten als Antwort
zurückgekommen sein. Und eben diesem furchtbaren Mißverständnis gilt
der Kampf des Reformators: Verblendete Toren,, Gilgal muß in
die Gefangenschaft und Bethel wird zunichte werden, — eure eigene
Gefangenschaft und euern Untergang werdet ihr finden, wenn ihr
nur Bethel suchet; aber suchet deu Herrn, so werdet ihr leben!

Ja, fo spricht der Reformator. Der Reformator ist nie
ein Kirchenmann, der da meint, mit eifriger Kirchlichkeit — sei's
nun eine althergebrachte mit all den geheiligten Mißbräuchen,
oder sei's eine reformierte! — Gottes Willen erfüllen zu können
und der das Heil in einer Verbesserung oder Steigerung des
kirchlichen Lebens sähe. Nein, an all den Tempeln und Kirchcntümern
vorbei, ja über sie hinweg, dringt es zu Gott felber durch, lebt
iu ihm in lebendiger Unmittelbarkeit und findet in ihm erst sein
Leben. Und zu diesem lebendigen Gott will er auch die Meuschen
führen, damit auch sie in ihm ihr Leben fänden und in ihm eine

Erneuerung ihres ganzen Daseins empfingen. Ja, das macht geradezu

den Reformator aus und bildet deu tiefsten Sinn seines Werkes,
daß er die Menschen, die sich, gleichsam in ihrent Kirchentum
verpuppt haben und darin einen tiefen Schlaf tun, wieder auf«



— 451 —

rüttelt, weckt und ihnen die Augen dafür öffnet, daß sie mit all
ihrem Bethel-Suchen gar nicht den Herrn suchen, daß zu einem
Tempel, einer Kirche oder einer Kapelle sich halten und Gott
angehören zwei grundverschiedene Dinge sind, von denen das erstere
niemals ein Ersatz für das letztere sein kann. So scharf und tief
zieht sogar Amos den Strich zwischen Gott und Bethel, daß er in
schmerzlicher Ironie ausruft: „Kommt nach Bethel und — frevelt!
Nach Gilgal und frevelt viel! Bringt am Morgen eure Schlachtopfer

und am dritten Tag eure Zehnten! Räuchert Lobopfer und
rufet freiwillige Gaben aus! So liebt ihr's ja ihr Israeliten!"
(4/ 4.5). Was dem Volke Gottesdienst ist und womit es Gottes
besonderes Wohlgefallen zu gewinnen glaubt, das ist in seinen
Augen Frevel und Sünde, denn so fpricht Gott: „Ich hasse und
verachte eure Feste und mag eure Feiern nicht riechen., Eure Opfergaben

mag ich nicht und die Dankopfer eurer Kälber feh ich nicht
an Schaffe mir fort deu Lärm deiner Lieder! Das Spiel deiner
Harfen mag ich nicht hören!" (5, 21 ff.)

Dürfen wir uns da noch wundern, daß dieser Reformator
als pietätloser Lästerer und frevelhafter Feind alles Heiligen
davongejagt wurde? Nur dürfen wir aber auch nicht vergessen, daß
alle Reformatoren derart einen Kampf führen gegen das, was dem
Volke heilig gilt, und dann in den Augen derer, die au der
hergesbrachten Frömmigkeit festhalten, als solche Lästerer und Frevler
dastehen. Wenn man von unsern heutigen Reformationsfesten aus
und angesichts dessen, was unter uns Protestanten vielfach als
wahres Erbe der Reformation gepriesen wird, fast auf den Gedanken
kommen könnte, unsere Reformation sei eine große kirchliche
Veranstaltung gewesen, bei der allerlei treffliche gottesdienstliche
Verbesserungen und Neuerungen eingeführt wurden, so müssen wir uns
auch da wieder dessen bewußt werden, daß in lebendiger Gegenwart
eine Reformation immer als Eingriff in altehrwürdige Ordnungen

empfunden wird, als Angriff gegen das, was um seiner Heiligkeit

nullen als unantastbar galt, als mächtige Beunruhigung in
all die träge und bequeme Ruhe hinein, die über einem durch
die Tradition geheiligten Kirchentum zu liegen pflegt. Jn naiver
den Oberpriester Amazja zu Bethel, für Luther und gegen den'
den Oberpriester Amazja zu Bethel, für Luther und gegen den
Papst und die Päpstlichen, wie es uns auch selbstverständlich ist,
den ersten Stein auf den Hohepriester Kaiaphas zu werfen> —
was anderes hat aber diese von ihren Zeitgenossen mit allen
Ehrentiteln geschmückten Priester und Kirchenfürsten diesem Urteil
ausgesetzt, als daß sie zufällig mit einem Gottesboten zusammenstießen

und b i diesem Zusammenstoß so handelten, wie jeder handelt

und handeln muß, dem sein Bethel das heiligste ist, — heiliger
sogar als — Gott,, den er ja darin zu beherbergen meint? Steheu
wir darum mit unserm Urteil nicht ähnlich da, wie jene Schrift-



— 452 —

gelehrten nnd Pharisäer, die die Gräber der Propheten schmückten
und sagten: „wenn wir in den Tagen unserer Väter gelebt hätten,
wir hätten uns nicht mit ihnen am Blute der Profeten schuldig
gemacht!" und die von Jesus — Heuchler gescholten wurden? Ist
uns am Ende nicht auch irgend ein neues Bethel wichtiger als
Gott? Vergessen nicht auch wir vielleicht ob unsern „Gottesdiensten"
Gott zu dienen? Und wenn wir wirklich derart ein Bethel
haben, das dem Herrn im Wege steht, statt ihm den Weg zu
bereiten, — hören wir auf den Ruf des Profeten ünd suchen den
Herrn, oder ertragen wir es nicht, unser Bethel angetastet und
bekämpft zu sehen?

Wir wollen aber ob dem scharfen, wuchtigen „Nein!" des
Reformators, durch das die bestehendeir Heiligtümer gerichtet wurden
und ob dem wohl selbst die Besten jammerten, daß er ja dem
Volke „alles nehme", nicht das „Ja" übersehen, das dahinter
steht. Der Reformator sucht ja die Menschen nur darum von
ihren „rissigen Brunnen, die das Wasser nicht halten", wegzureißen,

um sie wieder zum „Bruunquell lebendigen Wassers" zu
führeu (vgl. Jeremias 2, 13). Der Reformator, der über die
bloßen Tempel uud Kirchen hinweg bis zu Gott durchgedrungen
ist, hat hier jenes Wasser gefunden, „das in ihm zu einer Quelle
Wassers werden wird, welches aufquillt zu ewigem Leben"
(Johannes 4, 14). Und wo dieses Wasser hingelangt, da befruchtet es
die Erde, daß allenthalben eine neue Schöpfung erblüht und Gottes
Reich der Liebe und Güte, der Gerechtigkeit und Wahrheit sichtbar
wird, während sich im Schatten des herrlichsten Tempels und des
feierlichsten Kirchentums alle Selbstsucht, Lüge und Ungerechtigkeit
der Menschen breit machen kann. Der Reformator will nicht
darum die Menschen zu Gott zurückführen, daß sie in ungestörter
Versenkung die neu gewonnene Unmittelbarkeit für sich genießen,
— nein mit diesem neu gefundenen Leben gilt es die Welt zu
durchdringen und zu beleben. Die Reformation führt zum leben-
digen Gott znrück, um den bei ihm gewonnenen Lebensstrom wieder

ins Leben einmünden zu lassen. Wer Gott sucht, der sucht
zugleich das Gute und Gvtt dienen heißt zugleich, fich dem Reich
des Guten hingebe Ja, während der Mensch mit all seinem
Tempeldienst Gott doch fernbleiben kann, dringt der, der das Gute
sucht, Hu ihm durch Darum kann Amos das Gute geradezu Gott
gleichstellen und dem Volke, das jenen Gegensatz von Gott und
Bethel wohl nicht verstehen konnte, in erhabener Schlichtheit und
lichter Klarheit zurufen: „Suchet das Gute und nicht das Böse,
daß ihr lebeu wöget! Dann wird der Herr wirklich mit euch

sein, wie ihr's beha.wtet! Hasset das Böse und liebet das Gute
und stellt im Tor das Recht her. Vielleicht wird sich dann der
Herr des Restes von Joseph erbarmen!"



— 453 —

Habe ich mit all dem wirklich nur von einer fernen
Vergangenheit geredet, die weit abseits von ihm liegt, was uns heute
bewegen soll? Trägt denn nicht vielmehr dieselbe Wahrheit, die
aus der Predigt eines Amos heraustönt, auch das Werk der
Reformation? Ganz unwillkürlich werden wir ja auch durch die Worte
des Amos immer wieder in die Zeit der Reformation versetzt.
Ja, es ist e i n Gotteswort, das uns bei Amos und den Reformatoren
begegnet, und gerade in diesem ewigen Gotteswort müssen wir den
Sinn der Reformatoren erkennen und nicht in den zeitlichen
Errungenschaften, Institutionen und Formulierungen, zu denen einst
der mächtige Anstoß führte nnd in denen er sich schließlich — verlor.

„Suchet nicht Bethel und gehet nicht nach Gilgal!" ^> so,

erschallte es machtvoll auch, in deu Tagen der Reformation., Gegen
ein mächtiges, durch eine lange und ehrwürdige Tradition geweihtes
Kirchentum richteten die Reformatoren ihren Kampf, ^ und diese
Kirchenzertrümmerer wollen wir doch ob den Kirchengründern, die
sie, fast ohne es zu wollen, geworden sind, nicht übersehen! Auch
ihre Zeitgenossen sahen in ihnen solche Zerstörer, — fei es nun,
daß sie, am Alten sich festklammernd in frommer Leidenschaft,
sie darob schmähten und verfolgten, oder sei es, daß sie ihnen bei
diesem Niederreißen zujubeltien, da sie selbst die ganze Gottverlassenheit

des alten Tempels und des alten Gottesdienstes erkannt hatten.
Einen scharfen Angriff gegen das ganze bestehende Kirchentum
bedeutete eigentlich schon die erste jener berühmt gewordenen 95
Thesen, mit denen Luther die Reformation eröffnete: „Da unser
Herr Jesus Christus spricht: Thuet Buße, hat er gewollt, daß alles
Leben der Gläubigen Buße sein soll." Luther schiebt hier mit dem
kirchlichen Bußsakrament eine wichtige Institution des katholischen
Bethels beiseite und fordert statt dcsseu ganz schlicht den Gottesdienst
des Lebens. Ja, der ganze Zorn eines Amos durchzittert seine
Worte, wo er, gcgen einen andern kirchlich sanktionierten Brauch
den Ablaß, ankämpft: „Wer durch Ablaßbriefe meint seiner Seligkeit

gewiß zu sein, der wird ewiglich verdammt sein samt seinen
Lehrmeistern." (32. These.) Oder wenn Luther (namentlich in
der Schrift von der „babylonischen Gesangerlschaft der ,Brche") die
römische Lehre von den Sakramenten angriff und das Papsttum,
dieses „Reich Babel", mit den Worten charakterisierte: „Das Papsttum

ist das wilde Jagen des römischen Bischofs" — hat er da nicht
ein ganzes Bethel niedergerissen und mußte das alles nicht ganz
ähnlich empfunden iverden, wie des Amos scharfer Angriff gegen
das Opfer und den übrigen Tempeldienst? Und ähnlich geht auch
Zwingli gegen dieses Bethel vor: fo wie Amos als Frevel
bezeichnete, was dem Volke als Gottesdienst galt, so nennt Zwingli
Teufelswerk, was zu feiner Zeit als göttliche Institution gefeiert
wurde. „Ich weiß, daß das Papsttum die höchste Gewalt und
Herrschaft des Teufels ist, d. h. des Antichrist", schreibt er und



— 454 —

fordert darum kurzweg: „es muß abgetan werden." Nnd wenn er
den Gegensatz von Kirche und Welt verwirft und fordert, „daß Gott
nit yzünt noch zwungen Wirt an kein Ort", wenn er überhaupt
die für alles Kirchentum fo bezeichnende Unterscheidung von heiligen
und profanen Orten, Zeiten und Personen ablehnt. was anderes
bedeutet auch dies, als eiu deutliches, scharfes: „Suchet nicht
Bethel!"?

Auch die Reformatoren kämpfen aber gegen ihr Bethel, weil
sie den lebendigen Gott gefunden haben und den Menschen den

Zugang zu ihm ivieder erschließeii möchten. „Suchet den Herrn,
so werdet ihr leben!" — das ist der tiefste Sinn auch ihrer
Botschaft. Kirche nnd Priestertum hatten sich derart zwischen Gott,
und den Menschen gestellt, daß diese schließlich nur noch dieses Bethel
mit seinen Pei.'sterveranstnltungen kannten, den Herrn zu suchen
meinten, wenn sie ihr Bethel beisuchteu und Gott zu dienen wähnten,
wenn sie daselbst alle Weisuugen der Priester befolgten. Da galt
es, all diese selbstherrlichen Kirchen- nnd Priestertümer beiseite
zu schieben, um wieder Gott selber iir aller Uimiittelbarkeit zu
erfassen. Und eben dieses Suchen des Herrn, dieses Ringen um neue
Unmittelbarkeit bildet das Wesentliche an der Reformation und führte
zum eigentlichen Quell ihrer Kraft. Daß Unzählige auf den Ruf
der Reformation hin ihr Bethel verließen und wirklich den Herrn
suchten und neues Leben von ihm empfingen, das läßt die
Reformation nicht nur als eine weltgeschichtliche Begebenheit dastehen,
sondern machte sie zu einem Glied in der Geschichte des werdenden
Gottesrciches.

Aber auch darin war die Reformation von jener Wahrheit,
die Amos verkündete, getragen, daß jenes in Gott ueu gefundene
Leben zu eiuer Belebung alles Lebens führte und nach einer
Erneuerung des ganzen Daseins hindrängte. Wenigstens wies auch
die Reformation ursprünglich deutlich auf dieses universelle Ziel
des Reiches Gottes hin, wenn sie anch in ihrem Fortgang dasselbe
wieder stark aus dem Auge verlor. Daß der Gottesdienst, der in
seiner kirchlichen Erstarrung ganz dem Treiben zu Bethel glich,
neue, rein-menschliche, „weltliche" Formen finden müsse, haben die
Reformatoren deutlich genug ausgesprochen. Wenu Luther in seinen
95 Thesen statt des kirchlichen Bußsakramcntes cin Leben der Buße
forderte und dem Ablaß gegenüber betonte, man solle die Christen
lehren, „daß wer einen Bedürftigen sieht und deß ungeachtet sein
Geld für Ablaß hingibt, nicht Papstes Ablaß, wvhl 'aber Gottes
Zorn damit sich erwirbt", so ist diese neue Art des Gottesdienstes
bereits angedeutet. Und die ganze Weite jenes Lcbens-Gottes-
dienstes tritt hervor in den Worten Luthers: „Gott will, daß wir
mit ihm wirken, und tut uns die Ehre, daß er mit uns und durch
uns sein Werk wirken will", oder denjenigen Zivinglis: „Ein christliches
Leben ist nichts anderes, als ein emsiges Wirken des Werkes Got-



— 455 —

tes; ein Christ ist ein unablässiger Wirker des Guten gegen Gott
und Menschen." Wie bei Amos macht sich jene gewaltige Vereinfachung

geltend, bei der ^ im Gegensatz zu all den kirchlichen
Kompliziertheiten, ja UnVerständlichkeiten — das Größte als das
Einfachste erscheint und der wahre Gottesdienst als Wirken des Guten,
als Wirken des Werkes Gottes in der Welt sich darstellt., Hier, wo
Gott wieder gefunden wurde, schaute das Auge wieder jenes Ziel,
zu dem Gott die Menfchheit berufen hat: es gilt, dem Gott, der
wieder über die einzelnen Seelen Macht gewonnen hat, auch in
der Welt Geltnng zu verschaffen, daß er ihr anerkannter Meister
werde, — es gilt, wie Zwingli in neuem Verständnis des biblischen
Zieles der Menschheit sagt, „die Herrschaft Gottes auf Erden
wiederherzustellen."

Und diese Botschaft der Reformation — wollen wir ihrer
lediglich in einer Feier voll Anerkennung, voll Lob, voll Dank
gedenken? Oder wollen wir gar, wie die Juden auf ihrem Gesetz, so

auf unserer reformierten Kirche ausruhen, voll Stolz und Befriedigung,

daß diese unfere Kirche eine solche große Wahrheit verkörpere?
Die Wahrheit der Reformation in einer reformierten Kirche
verkörpert? — werden wir da nicht stutzig? Klingt das nicht ähnliche
wie wenn Gott in — Bethel wohnen soll? Nein, in keiner Kirche,
und fei sie noch so reformiert, kann sich die Wahrheit der
Reformation verkörpern, sie, die ja eben über alle Kirchen und Kirchen-
tümer, über jedes Bethel und Gilgal hinausdrängt zu Gott und
seinem Reiche! Die Wahrheit der Reformation kann nur weiterleben
in ihrer steten Erneuerung; während wir dort, wo wir ihren Sinn
in einer neuen Kirchc mit reformierten Gottesdienstes und Lehren
zu verkörpern wähnen, zwar vielleicht glücklich cin katholisches
Bethel verlassen haben, aber dafür bloß zu einem protestantischen
Gilgal hinübergegangen sind. Die Wahrheit der Reformation weist
weit liber alle kirchlichen und konfessionellen Einschränkungen hinweg
nnd mahnt zu stets neuem Suchen des Herrn, zu stets neuem Ringen
um den unmittelbaren Zugang zu ihm und zu stets neuer Hingabe
an jenes Reich des Guten, das er mit den Menfchen auf Erden bauen
will. Echte Erben der Reformation sind wir darum nur dort, wo wir
weiterfchreiten auf dem von dcn Reformatoren gewiesenen Wege und
nicht stehen bleiben an dem Punkte, wo die einstige Bewegung in
einer gewissen Ermattung zum Stillstand kam.. Echte Protestanten
sind wir nur dann, wenn wir heute noch zu protestieren wissen gegen
nlle Erstarrungen des göttlichen Lebens und allein jenes höchste Hiel
im Auge haben, zu dem uns die Reformation, wenn wir sie in ihrem
tiefsten, nur wenig sichtbar gewordenen Sinn verstehen, führen,
ivollte, und wozn ste uns auch mit der Kraft der neu gewonnenen
Unmittelbarkeit ausrüstete: Gottes Herrschaft auf Erden.

So erneuert denn die Reformation jencn alten Ruf des Amos,
und erneuerte ihn gerade auch für uns. Nicht um ferne Vergangen-



— 456 —

heit handelt es sich hier, sondern um Wahrheiten von brennender
Gegenwartsbedeutung. Und die Nöte und Schwierigkeiten, ja die

Abgründe, die uns umgeben, verleihen heute der reformatorischen
Botschaft einen Hintergrund von ebensolchem Ernst, wie einst die

Afsyrergefahr den Worten des Amos. Auch heute kann nur eine

Umkehr zu Gott uns aus unserer Notlage herausführen und uns
die Kraft zu der fo dringend notwendigen Umgestultmug unseres

ganzen Lebens geben. Die wahre Kraftquelle einer echten Revolution
— das Wort in seinen tiefen, noch nicht durch den politifchen Tageskampf

und die Gewalttätigkeiten unserer Revolutionen getrübten Sinn
verstanden — muß eine Reformation, eine Erneuerung des Menschen
von Gott her, sein. Darum sei das unser Reformationstag, daß
wir aufs neue unsere Herzen jener Botschaft öffnen und es

in seiner richtenden Schärfe wie in seiner verheißungsvollen
Klarheit vernehmen: „Suchet mich, so werdet ihr leben! Aber
suchet nicht Bethel und gehet nicht nach Gilgal, nein suchet den Herrn,
so werdet ihr leben! Suchet das Gute und hasset das Böse, dann
wird der Herr mit euch sein, wie ihr's behauptet!" R. Lejeune.

von iler Ldristlichen Wissenschaft.
Line lreunSttdaMlcfte Huseinanâer5tt?ung.

I.

Speicher, im Januar 1919.

Sehr geehrter Herr Ragaz!

«längst ist mir die Märzuummer der „Neuen Wege" dieses
UZ Jahrganges^) zn Gesicht gekommen. Ich habe den darin enthal-

tenen Teil Ihrer Abhandlung Zur Lage: „Der religiöse Kampf"
mit großem Interesse gelesen, und ich danke Ihnen für die Freimütigkeit

und UnVoreingenommenheit, mit der Sie den verschiedensten

geistigen Bestrebungen und religiösen Richtungen ihr Teil an der
Neubeuckerung des Allgemeinbewußtseins unserer Zeit als ihre
Existenzberechtigung anerkennen. Denn man begegnet solcher Unvor-
eingenommenheit selten, und besonders in jenen Kreisen, deren
Lebenszweck die Erforschung des Ursächlichen sowohl auf dem
seelischen Gebiete wie auch auf dem des körperlichen ausmacht.
Und doch ist jedes Bemühen, zum tatsächlichen Wohle der Menschheit

beizutragen, von vorneherein auf Sand gebaut, wo nicht der
Objektivität Tür und Tor geöffnet wird.

') Gemeint ist 1919


	Reformation

