
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 14 (1920)

Heft: 10

Artikel: Zur Lage : neue Folge (zweites Stück). I., Das sittliche Leben ; II., Das
religiöse Leben

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134682

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 414 —

und der Offenbarung seiner Herrlichkeit harrt, ist man dann klug vder
unklug? „Dil hoffst zu viel!" sageu die Leute. Ich aber sage: Auf
den Herrn kann man gar nicht zn viel harren oder zu vicl von ihm
hoffen. Wcr meuig auf ihn harrt und wenig von ihm hofft, ist ein
Tor, der gar nicht weiß, was der Herr ist. Wer überhanpt eine Grenze
sich setzt, wie weit er harren soll, hat den rechten Verstand nicht,
namentlich wenn er sieht, daß die Verheißungen auch schrankenlos
sind. Wäre Letzteres nicht sc, dann könnte man sagen, das, wvrauf
Einer harrt, liege nicht in der Absicht Gvttes. Liegts aber in der
Absicht Gottes, sv ist der der Klügere und Frömmere, der sein harrt.
Einstweilen liegt Alles im Argen, d. h. sitzt gleichsam im Teufel drin,
ist unter ihm. Vvm Herrn aber heißt es, er sei gekvmmen, die Werke
des Teufels zu zerstören (s. Joh. 3, 8). Der Harrende nun sagt:
„Der Teufel muß weg!" Sagt er damit zu viel? Es ist ja gesagt
iind verkündigt in der Schrift, daß er weg muß. Wir harren also des

Herrn und werden damit nicht zu viel tun, wenn wir ihn als den
Befreier und Erlöser aller Gebundenen von aller Macht der Finsternis
herbeisehnen. Entweder ists mit dem ganzen Christentum nichts, oder
unser Glanben und Bitten muß es gewinnen. Mögen uns damit die
Leute eine Weil Narren heißen, was schadets? — Keiner wird
zu schunden, der sein harret.

Xur Hage.
Neue folge, zweites 5töc«.')

»Mas gegebene Versprechen einlösend, möchte ich diesmal versuchen,I in das Wirrsal der geistigen Bewegung der Zeit
(im engeren Sinne) mit einigen erhellenden Gedanken

einzudringen. Wenn ich dies wage, muß ich aber noch dringlicher als bei
der Beleuchtung der politischen, sozialen und kirchlich-religiösen Lage
vvr dein Mißverständnis warnen, als vb der Anspruch gemacht werde,
die ungeheure geistige Gärung, die den Beginn eines nenen Aeons
anzeigt, nach Umfang und Tiefe vollständig darzustellen und ihren
letzten Sinn zutreffend auszusprechen. Ich möchte auch diesmal mir
uur das bescheidenere Ziel setzen, den Blick von dem bloßen Chaos der
Erscheinungen dadurch zu befreien, daß darin gewisse Grundlinien
eines irenen Werdens aufgezeigt werden (das sich freilich nicht mechanisch,

svndern im Kampf entgegengesetzter Mächte vollzieht und darum
immer mit dem Risikv der Freiheit verbunden ist) und damit soivvhl
eine gewisse Klarheit für das eigene Tun als auch, was freilich
unvergleichlich wichtiger ist, mehr Verständnis für das schöpferische
Tun Gvttes zu wirken. Alles natürlich bloß in dem Maß, als es

') Vgl. das letzte Heft.



— 415 —

mir gegeben ist. Dabei möchte ich mich an einige Erscheinungen
halten, die mir persönlich bedeutsam erscheinen, ohne aber behaupten
zu wollen, daß sie das Wichtigste und Letzte seien, was in den Tiefen
der Zeit vorgeht oder sich vorbereitet. Diese Betrachtungen follen ja
fortgesetzt werden und damit müssen wir, wie auch sonst in
unserer Arbeit, wohl von selber auch auf diese Dinge stoßen — immer
so weit uns überhaupt Licht geschenkt wird.

Wir beginnen mit dem sittlichen Leben.

I. vas sttMcke Heden.

Hier treffen wir ganz gewiß das Hauptinteresse auch des Lesers,
wenn wir die Frage stellen:

Sind die Menschen besser oder schlechter geworden?
Zu den Hoffnungen, die die Weltkatastrophe auch bei vielen der

entschiedensten Kriegsgegner, und bei ihnen erst recht, erweckt hatte,
gehörte vor allem die, daß durch die Furchtbarkeit dieser Erlebnisse, die
doch als ein Gericht verstanden werden müßten, ein nerier sittlicher
Ernst in die Menschen käme, ja, daß eine gewaltige sittliche Revolution,

im Sinn einer sittlichen Erneuerung, stattsindeu werde. Wie
steht es nun damit? Gerade diese Hoffnung scheint vvn allen am
gründlichsten enttäuscht zu sein. Es scheint damit ganz anders zu
gehen, als mit der Erwartung einer r e l i g i v s e n Erneuerung. Denn
diese hat sich doch erfüllt oder ist im Begriff, sich zu erfülle». Es ist
ganz offenkundig und wir haben es schon iu unserer letzten Betrachtung
der Zeitlage zu zeigen versucht, daß eine mächtige religiöse Bewegung
tatsächlich die Menschheit erfaßt hat. Ich sage: die Menschheit; denn
sie scheint auch außerhalb der sogenannten christlichen Völker, im
Islam, im Buddhismus und anderswo, vorhanden zu sein, wie denn ja
überhaupt solche Bewegungen bei der innern Einheit der Menschenfamilie

nie isoliert auftreten, sondern stets, wenn auch in verschiedenen
Formen, die ganze Welt durchzittern. Dem Auftreten der Propheten
Israels, der Erscheinung Christi, der Bewegung, deren Höhepunkt
Franz von Assisi bildet, der Reformation, ihnen allen entsprechen
verwandte Vorgänge auf heidnischem Boden.

Aber wenn sich die Erwartung einer kommenden religiösen
Bewegung erfüllt hat, entsteht dann nicht sofort die Frage: Wie sollte
eine religiöse Erneuerung ohne eine sittliche möglich'sein? Muß nicht,
wenn die religiöse im Werden ist, dies ganz notwendig auch von der
sittlichen gelten? Muß dann nicht, wenn wir diese vermissen, ein
falsches Urteil im Spiel sein?

Diese Frage führt uns auf einen andern Gedankengang. Es
mar zu Beginn des Krieges ebenso sehr von einer sittlichen Erhebung,
die er herbeigeführt, als von einer religiöfen die Rede. Wie stand
es nun mit dieser letzteren? Unsere Leser erinnern sich vielleicht nvch
daran, wie wir sie beurteilten. Wir leugneten sie nicht, schätzten sie

aber nicht gerade hoch ein. Wir hielten sie für einen Irrtum, einen



— 416 —

Rausch, und zwar keinen heiligen; für Religion, uicht für Gottesreich.
Darüber hat man sich nicht wenig entrüstet, als über die Schmähung
von etwas Heiligem, aber wir dürfen doch wohl ohue Selbsterhebuug
als zugestanden betrachten, daß wir darin recht behalten haben.
Diese „religiöse Erhebung" erwies sich als Schaum und ist längst
vorbei. Aber wir hatten auch erklärt, daß auf diese erste, aus Fleisch
und Blut, ja aus Trug stammende Bewegung eine tiefere, vielleicht
gerade durch die Enttäuschung erzeugte, Bewegung folgen werde. Und
dies ist es, was sich nun vollzieht, wenn auch mit jenen Einschränkungen,

von denen nachher geredet werden foll. Die Entwicklung von
der „religiösen Erhebung" des ersten Stadiums zu der wirklichen
religiösen Erneuerung, die nun einsetzt, hat sich so vollzogen, daß eine
falsche Religion gerade an der trügerischen „Erhebung" zusammenbrach

und nun erst das Suchen nach der tieferen Wahrheit einsetzte,
anders ausgedrückt: daß aus Religion Gottesreich wurde.

Könnte es sich nun, wird es sich nicht notwendigerweise mit der

sittlichen Erneuerung ähnlich verhalten?
Zunächst liegt auf der Hand, daß an Stelle der Erhebung ein

starkes Sinken getreten ist. Statt des größeren Ernstes haben wir
vermehrte Leichtfertigkeit aller Art, vor allem eine gesteigerte Genußsucht

und geschlechtliche Zügellosigkeit; statt der stärkeren Empfindung
für das Recht der Gemeinschaft eine krankhaft vermehrte Selbstsucht;
statt der neuen Freudigkeit des sittlichen Glaubens nnd Schaffens
größere Skepsis und Müdigkeit als zuvor; statt der größeren und
freieren die kleineren und engeren Seelen; statt der Revolution die

Reaktion; statt der edleren, gütigeren Menschlichkeit eine erschreckende
Verrohung in allen Dingen. Ueberall ist das Gemeine obenauf. Die
Schlechtigkeit scheut sich gar nicht mehr, sondern betrachtet sich als
selbstverständlich.

Das alles liegt auf der Hand und ist jedermann sv vertraut, daß
wir davon nicht weiter zu reden brauchen. Jn der Tat sind Alle
diejenigen welche, ohne Kriegsverherrlicher zu sein, trvtzdem vom Kriege
etwas wie eine sittliche Belebung erwarteten, drastisch widerlegt. Der
Krieg als Krieg hat nur das erweckt, was ihm selbst zugrunde liegt:
er hat den Gewaltgeist und Gemaltglauben ungeheuer vermehrt, hat
jegliche Verwilderung und Entmenschlichung erzeugt. Das
Verbrechen wird zuM Sport und das Laster brandet empor wie ein
brodelndes Höllenmeer.

Aber ob das nun das letzte Wort ist? Ob diese Tatsachen durch
die Formel: „Die Menschen sind nur schlechter geworden", erschöpft
wird? — Ich glaube nicht!

Es ist zunächst doch zu bedenken, daß jene scheinbar bessere
Sittlichkeit vor der Katastrophe vielfach eine zweifelhafte Erscheinung war.
Sie war entweder bloß konventioneller Firnis eines im Grunde sehr
wenig sittlichen Zustandes oder doch eine sehr oberflächliche Sache,
eine Sache ohne wahren Ernst. Wie hätte denn auch sonst aus dieser



— 417 —

„Sittlichkeit" der Weltkrieg emporsteigen können? „Kann man auch
Dornen lesen von den Reben oder Disteln vou den Feigenbäumen?"
Diese Sittlichkit war soviel wert als jene Religion und darum die

sittliche Erhebung der ersten Zeit so vicl wert als die religiöse. Sitte ist
so wenig Sittlichkeit als Zivilisation Kultur. Es ist vielleicht gerade
der sittliche Fortschritt, den wir erleben, daß jene Schein-Sittlichkeit
mit der ganzen Schein-Kultur zusammengebrochen ist. Nun kann es zn
wirklicher Sittlichkeit, wirklichem Gntsein, wie zn wirklicher Kultnr
kommen.

Damit ist cin zweiter Gesichtspunkt eng verbunden, der in diesen
Blättern vft genug betont worden ist: Daß all das Schlechte, das im
Schöße unferer Gesellschaft ruhte, durch einen Trngschimmcr verhüllt,
nun herausgekvmmen und auch dem stumpfsten Blick sichtbar geworden
ist, das bedeutet dvch lauter Fortschritt. Nuu muß doch jenes gerade
bei uns in der Schweiz besonders verbreitete nud freilich auch auf alle
Weise großgezogene Philistertum verstummen, das jeden Tadel nnserer
Zustände (außer am Bettag!) als halbe Lästerung oder dvch
überspanntes Schwarzschertum empfand; nun muß dvch jener Kultur-
optimismus fchwiuden, der mehr als alles Laster lind alle Schlechtigkeit

die Seele unseres Geschlechtes zu ersticken drohte. Nun ist Spannung

in die sittliche Welt gekommen. Nun muß fich gegen das
Uebermaß des Bösen eine in dcn laucn Zeiten, die hinter uns liegen,
unerhörte uud unverständliche Leidenschaft des Guten erheben.

Wir haben ja bisher gegen scheinbar mäßigere Formen des Bösen
allerlei wackere Gegenbeweguugeu gehabt, sind aber nach erfreulichen
Anfängen im Gruude nicht iveiter gekvmmen; nun bin ich sicher, daß
wir mit dem Erstarken der Seelen, wenn die Zeit erfüllt ist, eine
sittliche Erweckung erleben werden, die in gewaltiger Erhebung rmd
riesigen Kämpfen nls ein heiliges Feuer die Welt reinigt. Es spitzt
alles sich zn einem Endkampf zu.

Wir tun also wohl gut, uusere Maßstäbe für den sittlichen
Fortschritt zu verändern. Es kann Fortschritt seiu, wo wir Rückschritt
sehen. Besonders dürfen wir nicht vergessen, daß der sittliche Fort»
schritt sich keineswegs nur einseitig vollzieht, so, daß cs entweder durch
einen plötzlichen Ruck vder Schritt für Schritt vorwärts ginge,
sondern durch Differenzierung, d. h. dlirch Auseinandergehen der Gegensätze,

auf apokalyptische Weise, d. h. dadurch, daß Gut und Böse in
gewaltigen Formen hervortreten, sich „vffenbaren", zeigen, was sie

sind nnd können, um so zum Kampf auf Leben und ^vd aufeinander
zu stvßen, wobei dann wohl das Böse eine Zeitlang die Oberhand
haben mag und vielleicht haben muß, damit das Gute sich völlig
besinnen, läutern, zusammenraffen müsse, bis dann in einem grvßen
Siege des Gute» Entscheidendes errungen wird.

Jn diesem Lichte sehe ich die sittliche Lage. Es ist nun bitter
ernst geworden uird wird noch ernster werden. Ich sehe, wie neben



— 41« —

der Offenbaruug des Bösen — die mir, nebenbei gesagt, wohl
klarer ist, als Vielen, die mich so schnellfertig und oberflächlich des

„Optimismus" bezichtigen - - eine Offenbarung des Guten, die
freilich langsamer hervortritt. Ich sehe, wie wir genötigt sind, im
Angesicht der furchtbaren Mächte des Bösen nach tieferen, ja nach
den tiefsten Kräften der Hilfe und Erlösung zu suchen und sehe, daß
dies auch wirklich geschieht. Und mag die Schlechtigkeit auch größer
geworden sein, in dem Sinn, daß sie heute überall obenauf ist,
so ist doch auch ganz allgemein das Bewußtsein davon
vorhanden. Es ist ein gewisser Trotz, eine gewisse Verzweiflung
des Bösen, die finster die Zähne zusammenbeißen, oder sich wütend
austoben, aber gerade sie legen sür den innern Bankrott auch des

Bösen, und für den Stachel des Guten Zeugnis ab. Wo ist heute
eine lebendige Seele, dic nicht den Bankrott unserer ganzen Kultur
zugeben müßte, auch wenn man sich stränbt, die Konsequenzen
zu ziehen? Wenn nuf der Oberflä che das Schlechte zugenommen
hat, so in der Tiefe das Gute. Damit ist aber doch die Grundlage
für eiueu fittlicheu Neubau gegeben. Troß allem ist heute das
Aufmerken auf neue Wahrhcit sehr viel größer, als vor der Katastrophe.
Diefe Bewegung übersetzt sich freilich noch nicht in moralisches Kleingeld

für Handel und Wandel, Politik und sozinles Leben um. Sie muß
zuerst noch weitergehen, muß iu die Tiefe, um aus ihr Gold zu
holen für einen neuen Reichtum; sie muß iu die Höhe, um dort die
letzten Quellen des Lebens zu finden.

Damit gelangen wir wieder zum religiösen Leben.

II. Das religiöse Leven.

Wir haben dieses im ersten Stück dieser Betrachtungen zur
Lage nur in seiner alleraußerlichsteu Form, der kirchlichen,
gestreift und wollen es diesmal in größerer Tiefe, wenu vielleicht
auch nicht in der letzten, aufsuchen.

,1. Das RcichGottes für die Erdc.
Anknüpfen möchte ich freilich an das dort Begonnene. Es

wnrde von dcm Versuch gcrcdet, die zerrissene Christenheit durch
eine möglichst weitgehende Einigung der Kirchen zu einem neuen
Organisinns zu gestalteu und so den Universalismus odcr Katholizismus

dcs Christentums zurückzugewinnen. Dieses Bestreben soll
unter Anderem deutlich und ausgesprochenermaßen dem Zwcckc
dienen dem Christentum für die Bewältigung der riesigen
praktischen Probleme, die der heutigen Welt gestellt sind,' vor allem
des internationalen und des sozialen, größere Kraft zu verleihen.
Damit ist ein Zug genannt, der für das religiöse Neuwerden uuserer
Tage fundamental ist: es ist die Zuwendung zu den irdischen

Aufgaben des Reiches Gottes und damit ver-



— 419 —

Kunden das Erwachen der Hoffnung auf die Erfüllung
seiner Verheißungen für die Erde. Das ist das

Zentrum der religiösen Revolution, die wir erleben.
Diese neue Orientierung kömmt befonders auch in dem

religiösen Sozialismus zum Ausdruck, 'der zur Signatur
des neuen christlichen Lebens gehört. Man darf vielleicht sagen,
daß jener Universalismus und sogar (wenigstens ein Stück weit,
insofern Gemeinschaftswille darin wirksam ist) die neue
Kirchlichkeit nur eiue Ausdrucksform diefer tieferen Bewegung bilde, deren
letztes Wort: Liebe, Bruderschaft ist. (Womit freilich uicht der
Gegensatz zwifchen dem spezifischen Kirchentum und einem echten
religiösen Sozialismus verwischt werdeu soll!) Dieser religiöse
Sozialismus tritt irr mannigfachen Formen auft Eine davon, die
vielleicht eine besondere Bedeutung gewinueu kann, ist, die von
Bilthoven ausgehende.i) Sie bewegt in mannigfaltigeu
Gestalten die angelsächsische Welt/ Es wird unsere Aufgabe
sein, davon nun wieder ausführlich und regelmäßig zu berichten.
Mit der alten enthusiastischen Kraft nimmt sie in Frankreich unter
der Führung unserer Freunde Elie Gonnelle und Wilfred Monod
einen neuen Anlauft) Jn den nordifchen Ländern., wie auch
in Holland, schreitet sie rüstig vorwärts. Jn Deutschland
bildet sie vielleicht den verheißungsvollsten Deil der dortigen
religiösen Bewegung. Auch darüber ist aber eine besondere
Berichterstattung nötig. Es sei hier nur rasch auf die Gefahr hingewiefen,
die ihr droht, die spezifisch deutsche Gefahr (der in der reformierten
Welt die des Machenwollens entspricht), nämlich den Intellektualismus

und die Theologie. Sehr, sehr wichtig wäre es, zu erfahren,
was in Rußland aus dem geworden ist, was sich in Tolstoi
und teilweise auch in Dostojewsky angebahnt hatte, ob nicht unter
Schutt und Trümmern der bolschewistischen Revolution die Flamme
des wahren, des besten russischen Geistes, auf einen neuen
Ausbruch wartet, oder ob die Verheißung, die diesem Volke
gegeben war, vorläufig in der Entstellung durch den Bolschewismus
verloren gegangen ist.

Sehr bedeutsame Entwicklungen sind überhaupt, sobald die
Kriegserfchöpfung gewichen fein wird, in den flu vis chen Ländern

zu erwarten, z. B. in der Tsch echo-Slovakei, wo der
religiöse Sozialismus, der die Seele des Hufsitentums war, noch
immer ein ganzes Volk kennzeichnet.

Dieser religiöse Sozialismus ist nun überhaupt nicht mehr
die Sache kleiner Gruppeu, die man gern als Parteien oder Sekten
abgestempelt und damit unschädlich gemacht hätte, sondern einer
der Grundzüge der neuen Orientierung der Christenheit, der auch

') Von der im nächsten Heft mehr berichtet wird.
-) Es sei aufs Neue an ihr Hauptorgan, die äußerst wertvolle „ktsvus cU,

(nnstiêmismo Koeisl" erinnert, die E. Gonnelle leitet (st. Etienne, Loire),



— 420 —

die bisherigen Gegner sich nicht mehr entziehen könnend) Das
mag uns darübcr trösten, daß die Bewegung als Gruppensache
wenigstens bci uus in der Schweiz so unheilvoll durch schlimmen
Geist verderbt worden ist.

Diese ganze Orientierung au dem Reich Gottcs, das dic Erdc
erlösen soll, und die wir an zwei Hauplcrscheinungen
gekennzeichnet haben, ist gegenüber der so lange hcrrschcndcn Oricnticrung
des Christentums einerseits am „Himmel" und anderseits au
der Gnade, die bloß dem Einzelnen als solchcn zu Teil ivird,
ein Neues. Darin versinkt Vieles, was das Christeutum während
einer langen, trotz vieler großen Leistungen im Ganzen doch kleinen
und entarteten Epoche gekennzeichnet hat.

Vorbei ist die Vorherrschaft des Dogmas, der Lehre sdas, was
wir Intellektualismus nennen und der Streit darum, der den
religiösen Parteien meistens zu Grunde lag. Diese Art und Weise ist

offenbar überlebt. Es versinken unsere berühmten „Richtungen",
aber auch die dogmatisch abgegrenzten „Sekten"! eine neue, aus
der Tiefe steigende Wärme, cin ncuer Lebcnszug löst diese starren
Gebilde ans und führt das, was daran Wahrheit bedeutet, dem
Strom eines frischen Lebens zu. Damit verschwindet eine Fülle
von altem Gift und Streit, damit wird eine der gewaltigsten
Mauern niedergerissen, die das Kommen und. Schaffen des Reichcs
Gottes hinderten. Wer sollte sich nicht darübcr freuen?

Aber nicht nur unsere kleinen, verhärteten Parteien und
Gemeinschaften können davor nicht bestehen, sondern anch so große
Gebilde wie der Gegensatz des historischen Katholizismus und
P r o t c st a u t i sm u s können davon nicht unberührt bleiben. Mögen
sie glauben, sich dagegen versteifen zu nrüsseu, vielleicht aus Treue
gegen die Vergangenheit, sie werden damit bloß den Tod crwählcu
statt des Lebens. Die Entwicklung der Sache Christi führt, beider
Wahrheit rettend, ja sogar in der Auflösung erfüllend, über
Katholizismus und Protestantismus hinaus einer höheren Bcrwirk-
lichungsform des Reiches Gottes entgegen.')

2. Die Abkehr vvm bisherigen religiösen Denken.
Ein anderer, für die neue Lage charakteristischer Zug drängt

sich, an dieser ganzen Entwicklung nns: ihre fast
selbstverständliche Abkehr von allem sogenannten
freisinnigen Christentum und aller modernen Theolair

i e. Die neue Bewegung stützt sich überall auf eine Auffassung von
der Bibel, von Christus und dcm Evangelium, die die ganze bibel-

') Wenn z, B, die Schweizerische Kirchenkonfcrenz ei» dringendes Gesuch an
den Bundesrat richtete, doch um keine» Preis, etwa aus Rücksicht auf die ungenügenden

Mittel, die Altersversicherung zurückzustellen, so ist dies ein rechtes Zeichen
der nenen Lage.

2) Vgl. den Aufsalz: „Der neue Katholizismus" im Oktoberheft 1919,



— 421 —

kritische Entwicklnng des letzten Jahrhunderts einfach zu ignorieren
scheint. Diese gauze Denkweise, die einst so heißen Kampf erzeugte
und entweder das Christentum zu zerstören, oder dann eine neue
Epoche desselben einzuleiten schien, ist auf der ganzen Linie
plötzlich aufgegeben und dies ohne daß eine wissenschaftliche
Entscheidung gefallen Ware (was ja auch unmöglich War), sonderu
einfach aus einer neuen Empfindung heraus. Es drängt sich
offenbar mit unmittelbarer Wucht und Selbstverständlichkeit auf,
daß jene Denkweife falsch war, falsch wie die ganze „Kultur", von
der sie einen Teil bildete und an die sie fich nur zu sehr verkauft
hatte.

Was ist davon zu halten? Der Schreibende ist diescr
Entwickgegenüber in einer eigentümlichen Lage. Er hat sie erhofft, erwartet,
dafür gekämpft. Abcr nun kommt es ihm fast vor, als sei man allzu
leicht über die Abgründe gekommen. Sollte jene Denkweise, die
doch auch sehr ernsthafte Gründe hatte, wirklich fchon ganz erledigt
sein?

So rafch geht das doch wohl nicht. Es muß an dieser Stelle
gewiß noch heiß gearbeitet und gekämpft und vor allem neues Licht
offenbar werden. (Denn unser Denken unb Suchen allein bringt
uns nicht vorwärts!) Aber ich lege mir diese Erscheinung so zurecht:
Es waltet' in den Geistern ein Instinkt, eine Intuition, ein tiefes
Gefühl, daß jene Denkweise falsch gewesen sei. Das genügt ihnen
zunächst. Solche geistigen Kämpfe werden kaum je auf dem Felde
der Theorie erledigt, sondern durch neues Erleben. Die
Theorie folgt dann nach. Tntsächlich glaube ich auch, daß zu den
gewaltigen Ereignissen, die wir erleben, ein neues Denken
gehört/das heißt: cine nene Art, Natur und Geschichte zu verstehen,
ein völliges Loskommen von dcn Erkenntnisformcn, die uns mehrere
Jahrhunderte bchcrrscht, eine Revolution des Denkens., und als
Folge davon freilich auch eiue neue Art, das, was die Bibel
verkündigt nnd berichtet, und überhaupt die Möglichkeiten der Welt
Gottes zn verstehen. Davon werden wir wohl gerade die nächste

Zeit in den Neuen Wegen öfters reden müssen. Zunächst soll diese

Bemerkuug darum nur den Uebergang zu eiuer andern, Reihe von-
Erscheinungen der religiösen Bewegung der Gegenwart bilden, die

zum Teil auch mit dem neuen Denken zusammenhangen.

3. C h r i st u s c n t g c gcn.
Wcnn dicsc Bewegung, dic wir geschildert haben, uus iu

ihrer Grundtendenz, so wic wir sie verstehen, mit,Frcudc erfüllt
und nnsern Hoffnungen entspricht, so ist zil unserem ,Schmerz
doch sosort eine Einschränkung zn machen, Sie bedeutet zunächst
cine nnserer größten Enttäuschungen. Wir hatten erwartet, daß
aus der Weltkatastrophe, dic auch cine dcs Christentums war, nuu
die Wahrhcit des Reiches G o ttes in ihrer Gewalt, Einfachheit



— —

und Frühlingsklarheit über der Welt aufstrahlen werde. Wir waren
auf furchtbare Kämpfe gefaßt, die sie hervorrufen werde, hatten uns
aber auf diese unter Zittern gefreut, weil es ebeu die Kämpfe
wären, die kommen müßten, wenn das Reich Gottes nahe, ja die

gerade das Zeichen wären, daß cs nahe. Wir dachten sie uns
demgemäß in erster Linie als Kämpfe mit der Welt und ihrem
ganzen Wesen, mit den dämonischen Gewalten des Widergöttlichen,
das sich in mancherlei Gestalt zur Wehr setzen werde.

Und was sehen wir statt dessen? Eine Bewegung, die so recht
zur Religion zu gehörcu scheint, eine Reihe von Erscheinungen,
die viel eher dem gleichen, was in der heidnischen Welt vor sich

ging, in die Christus eintrat, als der Welt, vie uns das neue
Testament darstellt. Es ist, als ob cin dichtcr.Religionsnebel von der
Erde aufsteige und jenes neue Licht des Gottesreichsglaubens verdecke.

Wir habeu schou cinmal in einer Betrachtung „Zur Lage"
von diescr Gesamterschcinung und ihren einzelnen Zügen geredet
und dabei einige Gesichtspunkte für ihre Beurteilung augebracht,
die uns auch jetzt noch gelten. Aber es ist wohl am Platze, darauf
zurückzukommen, da das Bild immer neue Seiten bietet, bald
hoffnungsvollere, bald wieder betrübende.

Welches sind die Erscheinungen, die in diesen Rahmen gehören?
Dn ist einmal die große Bewegung der Theosophie, die

allüberall die Seelen anzieht und bei uns unter denr Namen der
Anthroposophie und an die Person Doktor Steiners geknüpft
gewaltig von sich reden macht. Ihr verwandt ist die Mystik, die
jetzt auch besonders in deutschen Landen die Geister anzieht, sich

auch iu Kunst und Literatur auswirkt nnd sich >m großen Meistern
der Vergangenheit (Eckhardt, Tauler, Schwenkfeld, Jakob Böhme)
nährt. Sie ist beinahe Mode geworden, so seltsam das klingen mag.
Ins Praktisch? strömt die Bewegung in Form der Christlichen
Wissenschaft, die eine weitvcrbreitcte und sehr lebendige
Rcligion ist und Menschen erfaßt, die uuserer Verkündigung
unzugänglich wären. Diesen in ihrer Art großen und bedeutsamen
Strömungen, deren Wahrheitsgehalt wir nicht verkennen wolleu,
schließen sich dann eine Fülle von verwandten Gebilden an, die
sich nach und nach ins Phantastische, ja Absurde verlieren und
zu jenem religiösen Schwindel hinüberführen, der die
religiöse Erwcckung, sie nachäffend und ausbeutend, begleitet.

Wenn dieser Teil der religiösen Bewegung trotz mannigfacher
Berührung mit dem Christentum (die bei der Christlichen Wissenschaft

am stärksten ist, ja bis zur Deckung, mit ihm führt, wenigstens
im Sinne ihrer Vertreter), sich doch außerhalb des offiziellen
Christentums hält, so entspringen auf seinem eigenen Boden ebenfalls
eine Reihe neuer Tendenzeu und Gruppierungen zum Teil ver-

') Vgl. das Aprilheft 1919,



— 428 —

wandter, zum Teil entgegengesetzter Art. Während jene im Ganzen
sowohl in Bezug auf' das Erkennen, als auf das Handeln von
einer hoffnungsvollen Stimmung getragen sind, neigen diesc mchr
zum Pessimismus; währcnd jcne das Elend dcr Welt besiegen
ivollen und zu diesem Zwecke es gelegentlich beinahe /leugnen oder
doch übersehen, haben diese die Tendenz, cs zu, unterstreichen, zu
bctvncn. Es wäre zum Verwundern, wenn die furchtbaren Erfah-
fahrungeu diescr Zeit, die Offenbarung dcr Hölle, dic mir erlebt
haben und fortwährend erleben, sich nicht in entsprechenden
religiösen Stimmungen, widerspiegelten. Weit vcrbrcitct ist dic apo-
k a l y p t is ch-ch i l i a st i s ch e Stimmung, d.h. die Erwartung
des nahen Endes dieser Welt mit dcr Wiederkunft.Christi. All die
Greuel, all das Dunkel diescr Zeit, alle unerhörte Steigerung des

Widergöttlichcn scheinen keinen andern Weg mehr offen Zu lassen,,
als dic. grvßc lctzte Hilfe uud Entscheidung. Ä5o man nicht diesen Weg
geht, dà führt das zu neuer Stärke erwachte Bewußtsein der
allgemeinen Bcrderbthcit und Sündcnbclastung zu jenem Aug usti-
nismus, dem Vergebung dcr Schnld das Eine ist, was er bci
Gott sucht und eiue Eroberung dieser vergifteten Welt durch das
Reich Gvttes eine Utopie. Diese'Stimmung wird mit dem Wachstum
dcr seelischen Leidenschaft gewiß zunehmen und vielleicht zu
gewaltigen Methodist i s ch èn Er w e ck u n g s b e we g u n g e n führen,

dic auch Volksmasscn mit fortreißen können, die ,jetzt noch
von ganz andern Geistern beherrscht sind. (Ich denke vor alleni
an die sozialistischen!) Zum Verwundern wäre es ganz besonders,
wenn das scheinbare Scheitern aller auf die Erdc gcrichtetcn
religiösen Hoffnungen nicht viele Gemüter dazn stthrtc, den Blick
wieder in der alten Weise einseitig auf die j c n s e i t i g c W e l t zu
richten und die Erdc preiszugeben. Der Pietismus wird dann
für die Erde wieder die Scheiduug von äußerem,rmd inucrcm Lcbcn
cinführen, wird sich auf dicscs konzentricrcu und die.Welt Gott oder
- ° dem Teufel überlassen. Es wird vielleicht sogar eiueu „religiös-
sozialen" Pietismus geben. Und wie es nicht anders .sein kann,
wo man Religion treibt, statt die Sache Gottes mit der Welt uud
in der Welt, wird sich eine Theologie einstellen, die an Stelle
der stets neu sich offenbarenden und sich in schöpferischen ^nten
kund tuenden Wahrheit Gottes eine feste Formel fetzt. Sie wird
vielleicht a u ch iu „religiös-sozialer" Gestalt auftreten und dann
besonders schlimm sein.

Freilich zeigen sich neben diesen mchr rückläufigen uud
Pessimistischen Tendenzen anch hier hoffnungsvolle, so diejenige, die auf
Wiedererlangung dcr urchristlicheu Gaben des heiligen Geistes (Zuu-
gcnreden, Heilung von Krankheit, Vollkommenheit) ausgehen. Ich
nenne als Beispiel davon bloß die Pfingstbeweg ung.

Und nun was sollen wir zu nlledem sagen? Ist das uicht
wieder das Chaos, das uns skeptisch stimmen, wirr im Kopf und



— 424 —

öde im Herzen machen muß? Sollten wir uns' über diefes ganze
Wesen freuen können? Mau möchte ja sagen, es sei doch ein Zeichen
neuen Geistes, ein Beweis dafür, daß die Seelen wieder nach
tieferem Leben hungrig und durstig geworden. Gewiß ist das dcr
Fall. Aber setzen nicht gerade hier die stärksten Bedenken ein?
Ist nicht dies die Tragik dieser Bewegungen, daß durch sie das
neuerwachte Snchen der Geister in falsche Bahnen geleitet, der
Hunger der Gemüter mit Trugspeise gestillt wird? Muß das Ende
diefer Wege nicht Enttäuschung, Nihilismus sein? Ist dieses Wesen
nicht zum großen Teil Nnkraut> das dem guten Samen den Boden
wegnimmt? Bekommen wir so nicht — um wieder dieses Stichwort
zu brauchen —, bloß Religion statt Reich Gottes? Könnte es sich

hier nicht um die gleiche Tragik handeln, die wir in der Zeschichte
immer wieder beobachten, zum Beispiel an der Reformation und am
modernen Sozialismns, daß eine Bewegung, die auf etwas viel
Höheres, etwas Neues zielte, der Linie des geringsten Widerstandes
folgend sich mit etwas weniger hoch, Reichendem begnügte und
zuletzt nur eine gewisse Verbesserung des Alten war und auch das
nur teilweise?

Sollen wir uns freuen können, wenn die Theosophie durch
die einseitige Betonung des Erkennens inr Sinne des theoretischen,
Wissens einen neuen Intellektualismus schafft, wenn fie, wie auch die
Mystik, von dem in die Welt kommenden Reiche Gottes und seinem
einfachen Dienst ablenkt in das Geheimnis der Geisterwelt oder
in die Einsamkeit des individuellen Gottschauens uud Gottge-
nießens? Sollen wir nns frenen, wenn die Hoffnung des Reiches
Gottes für die Erde preisgegeben wird zn Gunsten einer falschem
nnd egoistischen Innerlichkeit und ein trügerischer Tiefsinn die Geister
von dcn hartcn Pfadcn dcr Nachfolgc Christi und dcn fchwcrcu Schlachten

Gottcs auf das weiche Lager oder den selbstgerechten Thron des
Qnictismus weglockt? Ist das nlcht das gcnaue Gcgcntcil von
alledem, was wir gewollt uud erstritten haben?

' Sind das iiicht
gerade unsere Gegner, zu frischem Leben erstanden, alte Fciude in
neuen: Gewände?

Dcr Schreibende darf wohl gestehen, daß ein Teil dieser
Entwicklungen ihm eine schwere Aufechtuug gewesen ist - - cine viel
schlverere zum Beispiel als die Fehlentwicklung der Sozialdemokratie,
die ihm keineswegs eine so große Neberraschung war, wie Manche
zu glauben scheinen. Denn ihm stand über jeder andern Hoffnung
die auf das Kommen des Reiches. Gerade das Scheitern ber andern
ließ diese nur um so Heller aufleuchten, ja, sie mußten nach seiner
Meinung vielleicht scheitern, damit zuletzt nur dieses Eine, das
in der Auflösung alles andere erfüllt, übrig blieb.. Aber ivie, wenn
nun auch statt dieser Einen etwas Anderes kam ^ Religion, Ktr-
chentum, Philosophie und Theologie, religiöser Egoismus statt
Gottesreich? Das müßte die Krone aller Enttäuschungen sein.



— 425 —

Ich Habe doch anders denken gelernt. Die geschilderten
gefahren sollen durchaus nicht verkleinert werden. Sie kommen mir
groß genug vor und wollen oft meine ganze Hoffnung vernichten.
Trotzdem ist mein dauerndes Grundempfinden wieder ein
ananderes geworden. Ich sehe in dieser Gesamtbewegung doch wieder
immer deutlicher und zuversichtlicher ein neues Aufbrechen der Wahrheit

Christi. Theosophie (uud Theologie): Haben wir nicht eine
neue Erkenntnis der geistigen Wirklichkeiten nötig? Müssen wir
nicht Natur und Geist anders verstehen lernen? Muß sich uns
mit dem Kommen des Reiches nicht eine neue Tiefe der Welt Gottes
enthüllen? Mystik: Was will sie anderes, als eine neue Unmittelbarkeit

des Verhältnisses zu Gott, eine neue Gottesnähe? Kat unser
im Denken, wie im Fühlen und Wollen so weit von Gott abgeirrtes
Geschlecht die Rückkehr zur Quelle nicht nötig? Christliche Wissenschaft:

Ist nicht der Glaube an den Sieg Gottes über alles Uebel
der Sinn, des Reiches Gottes? Augustinismus, Methodismus: Ist
nicht die Vergebung der Sünden das Herz des Evangeliums und
die Voraussetzung aller andern Verheißung? Pietismus und
Quietismus: Müssen nicht die Seelen in Gott neue Tiefe und Stille
gewinnen, wenn die Kraft zur Welterueuerung gewonnen werden

soll? Haben nicht auch die pessimistischen Tendenzen das
Gute, uns vor der Oberflächlichkeit des falschen Optimismus zu
fchützen und uns das Bewußtsein von den furchtbaren Tiefen des
Widergöttlichen wach zu erhalten? Neue Spannung auf das Jenseits
hin: Ist nicht die Ueberwindung des Todes die" Krone der
Verheißungen Gottes und das was die Seelen in dieser vom Tod
so entsetzlich verheerten Welt nötiger haben als der Leib das tägliche
Brot? Wiederkehr der urchristlichen Kräfte, vor allem die lAus»
gießung des Geistes: Ist das nicht der Sinn der neuen Phase des
Reiches Christi, die ivir erwarten?

Sv sehe ich doch auch in dieser Bewegung der Welt das Kommen
Christi. Es ist freilich Aar und mir selbstverständlich, daß all
diese einzelnen Strömungen und Tendenzen mehr oder weniger
mit Irrtum vermischt siud, noch abgesehen von all dem Unrat,
den die steigenden Wasser mitführen. Aber das ist les ja eben:
diese einzelnen Bewegungen vertreten bloß einzelne Stücke der vollen
Wahrheit Christi. Losgerissen vom Ganzen, laufen sie Gefahr, fich
doch für das Ganze zu halteu und fich selbst absolut zu setzen. Je
weniger Wahrheit sie enthalten, desto größer ist diese Gefahr. Daraus
entsteht dann bei den edleren Formen gefährliche Einseitigkeit, die sich,

bis zu trügerischem Irrtum, ja zu schwerster Verblendung steigern kann,
bei den geringwertigeren aber Aberglauben, Fetischismus^ Schwindel.
Aber der Sinn der ganzen Bewegung fcheint mir zu, fein, daß
sich, aus diesem Chaos' der Fragmente, weuu die Zeit erfüllt ist,
iu schwerer Geburt das Eine erhebt, worin sie alle untergehen^
indem sie sich zu einer großen Einheit zusammenschließen, worin



— 426 —

all diese vielen Gaben des Gottesreiches doch in wunderbarer
Einfachheit zu einem lebensvollen Organismus verbunden find.

Meine Meinung ift selbstverständlich nicht, daß gleichsam aus
dem Chaos durch einen Gährungsvrozeß von selbst sich die höhere
Einheit herauskrtjstallisieren, sondern daß diese eine, umfassende
Wahrheit, wenn sie einmal als solche erscheine, dem Chaos ein
Ende machen werde. Inzwischen ist es unsere Aufgabe, aus dem
Wirrsal der Fragmente zu diesem Einen emporzustreben, uns ihm
in der Sehnsucht offen zu halten, die Fragmente aber auf der einen
Seite in ihrem Sinn zu verstehen und auf der andern Seite ihren
falschen Anspruch zu bekämpfen, wo immer dies nötig ist. Und
es kann bitter nötig werden!

Das sieghafte Hervortreten dieses Einen, wie immer es

erfolgen möge, ist die Wiederkunft Christi, deren wir harren
nnd die allerdings das letzte Wort nnserer Hoffnung und die Lösung
aller Probleme bleibt. Es ist aber notwendig, damit keine Phan-
tastik zu verbinden: sie ist einfach die notwendige Krönung aller
Hoffnung auf das Reich Gottes. Wir wollen davon einmal
ausführlich redeu. Vielleicht können wir in diesem Zusammenhang
sagen: das Hervortreten jenes Einen, worin das ganze Ahnen
und Sehnen der Zeit gestellt wird, ist diejenige Wiederkunft Christi,
deren gerade wir harren, deren unser Gefchlecht bedarf. Cs ist

vielleicht nicht die letzte, vollendete, aber es ist die, welche uns
hilft.

4. Dcr Kampf.
Aber es ist nun freilich eine alte Meinung und Weissagung,

daß dieses Kommen Christi sich nicht vollziehen werde ohne furchtbaren

Kampf mit den Gegenmächten. Ich halte diese Erwartung
durchaus für richtig und glaube, daß die Zeichen der Zeit ruch darin
stimmeu und immer mehr stimmen werden. Es wird sich, glaube ich,
die sittliche Verwilderung, so groß sie schon ist, noch
steigern. Wir werden vielleicht ungeahnt furchtbare Formen des

Bösen erleben, besonders auf dem Gebiete des sexuellen Lebens.,
Das Falsche au den erwähnten religiösen Bewegungen kann bis
zu einer schweren Bedrohung der Wahrheit werden. Es wird sodami
mit dem neu erwacheirden Glanben anch dcr Widcrspruch dcs

Unglaubens wicder stärker uud leidenschaftlicher werden. Neue,
gewaltigere und raffiniertere Formen des Zweifels werden
auftauchen. Andere Religionen und Weltanschauungen,
die neben Christus — und gegen ihn — möglich und vorhanden find,
lverden mit neuer Wucht in Wettbewerb mit ihm treten. Cs wird
wohl die Auseinandersetzung mit Asien nun noch mehr in
den Vordergrund rücken und damit neue, ungewohnte Kampsstellungen,

aber freilich auch Entfaltungen des 'Gottesreiches, erlebt
werden. Vor allem aber meine ich, wird diejenige Macht hervortreten,



— 427 —

die das neue Testament den Antichrist nennt, nämlich
Gestaltungen des Irrtums, die der Wahrheit so ähnlich sehen, „daß sie, so
es möglich wäre, auch die Auserwählten verführen könnten" und
die jedenfalls den Stempel des Großartigen, Gewaltigen, Tiefsinnigen

tragen werden. Das wird weitaus die schwerste der Gefahren
und der furchtbarste der Kämpfe sein. Aber es werden mit der
Größe der Gefahren und der Schwere der Kämpfe die Kräfte des
Reiches Gottes wachsen. Es geht dem Großen und Größten Gottes
und der Menschen entgegen. —

Mit diesem Ausblick feien die allgemeinen Betrachtungen „Zur
Lage" für diesmal geschlossen. Nur die eine Bemerkung sei noch
gemacht, daß das, was wir über die politischen uud sozialen Vorgänge
ausgeführt haben, mit dem, was uns aus der sittlichen und religiösen
Lage entgegengetreten ist, durchaus zusammenstimmt. Es ist in
verschiedenen Formen doch das Spiel der gleichen Mächte.' Die
Sphären sind nicht die gleichen,, aber sie beziehenqich aufeinander
und greifen ineinander über. Schon darnm wäre jede Trennung des
politisch-sozialen vom sogenannten inneren Leben verkehrt. Es handelt

sich in allen Sphären um das Eine: um das Vordrängen des
Reiches Christi und seinen Kampf mit den Gegenmächten, die im
Antichrist ihre höchste Steigerung erfahren. So betrachtet, gewinnt
das Bild seine ganze Bedeutung und Tiefe, seine ganze Furchtbarkeit,
aber auch seine ganze gewaltige Verheißung. L. Ragaz.

September 1920.

latenter MMemttkmus.
»Hie Judenhetzen der letzten Vergangenheit, die russischen Pro-
z l» grome vor dem Kriege schon, diejenigen im neuerstandenen

Polen und der Ukraine haben an Abscheulichkeit und
Sinnlosigkeit so ungeheuer zugenommen, daß ihnen an Gleichwertigkeit
höchstens die Zeiten der spanischen Inquisition gegenüber zu stellen
sind. Antisimitismus in solch ausschweifender Form ist ein
massenpsychologisches Phänomen, zu dessen Verständnis und Korrektur
wir gelangen, wenn wir die Gesetze, welche die Masten bewegen,
zu ergründen suchen. Die Masse zeigt aber im Grunde nichts anderes^
als die Streuungen, Gewohnheiten, Fiktionen der Einzelnen
rechnen zu dürfen. „In kriegerische, revolutionäre,, religiöse, soziale
und andere gewaltige Massenbewegungen gehen wir nicht, wie von
einem fernen Stern auf die Welt gelangend, ein, und schließen uns
ihnen, als von der Welt Abgelöste, plötzlich an, sondern seit unserer
Geburt begann die Vermischung nnserer Persönlichkeit mit den
millionenfachen Erdentatsachen uud Weltphänomencn, die wir als
solche blindlings angenommen haben. Das unablässig durcheinander-


	Zur Lage : neue Folge (zweites Stück). I., Das sittliche Leben ; II., Das religiöse Leben

