
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 14 (1920)

Heft: 9

Artikel: Die grosse Kluft : Betrachtung an einer religiös-sozialistischen
Konferenz

Autor: Holzer, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134678

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134678
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 380 —

Und da das gleiche, ganz das gleiche Blut — Opferblut —
die Fahne des Volkes und das Kreuz von Golgatha rötet, so offenbare

dcr Kirche, Herr, offenbare uns allen dns ergreifende Geheimnis
der Erlösung, das Geheimuis Jesu:

Stirb, um zu leben!
Stirb, um lebendig zu machen!

Uebersetzt von K. S,

öle grosse Mlt.
Lettaedtung an einer rettgiös sssialismcften Usnleren?.

ANer Zweck einer allgemeinen Betrachtung ist wohl der, sich wieder
> I einmal klar zu werden über die innersten Quellen und Kräfte

unsrer Bewegung. Neben den Referaten, die sich mit einzelnen
Fragen beschäftigen, soll eine solche Betrachtung uns wieder daran
erinnern, was das Zentrum unseres Wollens und unserer Hoffnung
ist. Nun will ich reden von einer Frage, die auch als eiue äußerliche
Einzelfrage erscheinen könnte, aber das Innerste berührt und uns auf
das eigentliche Wesen unsrer Bewegung führt, nämlich von unsrer
Stellung zur sozialistischen Arbeiterschaft.

Wir erinnern uns daran, welches unsre Stellung zu ihr während
des Krieges war, wie wir uns im wesentlichen mit ihr eins fühlten.
Jn ihrer Presse allein hallte wider der Protest gegen die herrschenden
furchtbaren Mächte der Finsternis und Unmenschlichkeit. Glühend
haben wir mit ihr znsammen ausgeschcmt nach der großen Weltwende,
nach dem Zusammenbruch des Alten, das sich so schrecklich offenbart
hatte, und dem Heraufsteigeu eines Neuen. Wir sahen das Streben
nach der neuen reinen Welt der Menschlichkeit und der Gemeinschaft,
das Streben nach dem Sozialismus, am gewaltigsten verkörpert in
dem Streben der Arbeiterklasse. Wir in unserm abgelegenen
Bergwinkel fühlten uns wie eine Vorhut dieser stärksten Macht des
Sozialismus, welche die Arbeiterschaft darstellte. Gerade wenn wir nichts
Andres wollten als das Wohl Aller, so wußten wir, wo wir unsre
Gesinnungsgenossen, unsre Geistesverwandten suchen mußten, auf welche
Seite wir uns zu stellen hatten.

Ist nun in der Nachkriegszeit darin nicht eine Aenderung
eingetreten? Die sozialdemokratische Presse bietet uns ein Bild, von
dem wir uns großenteils traurig abwenden. Wir nehmen in ihren
führenden Organen eine blinde Vergötterung der dritten Internationale

wahr, die uns als ein Irrweg erscheint. Und noch an ein
einzelnes Beispiel erinnere ich, das uns sehr zu denken gegeben hat, an
die Kampagne nm den Völkerbund: Ich sehe ganz ab von der
Stellungnahme für oder gegen, aber die ganze Art, ivie diese Angelegenheit

in der sozialdemvkratischen Presse behandelt wurde, hat uns



— 381 —

einen äußerst widerlichen Eindruck gemacht. Ueberhaupt wurden wir
durch die Haltung der Arbeiterschaft sehr enttäuscht: Sie scheint einem
Trugbild nachzujagen und darüber das Nächste nicht zu sehen.

So ist es dazu gekommen, daß in unserm Kreis die Frage
aufgeworfen werden konnte, ob wir uns eigentlich nicht kompromittiert
hätten, dadurch, daß wir uns früher so ganz auf die Seite der
sozialdemokratischen Arbeiterschaft gestellt hätten. Die Antwort auf diese

Frage ist nun doch, glaube ich, klar gegeben, und um eine große
Aenderung unsrer Stellung zur Arbeiterschaft kann es sich eigentlich
nicht handeln. Haben wir die vielen Mängel der Sozialdemokratie
denn nicht immer gewußt, und wäre unsre Stellung dazu heute anders
als früher? Was ist denn der Ursprung der „religiös-sozialen"
Bewegung Andres gewesen als die Empfindung von dem großen Unrecht
unsrer Kultur, dem Uurecht, das den Arbeitermassen durch sie angetan
wurde, und insbesondere die bittere Erkenntnis von der schweren
Schuld des Christentums ihnen gegenüber? Des Christentums, das
immer die Liebe verkündete und pries nnd verherrlichte, aber nicht
Liebe war? Wir empfanden die Lage jenes Volkes, das im Dunkel
wohnte, als einen Hohn auf das Christentum. Und nun heute?
Besteht jenes Unrecht nicht immer noch weiter? Und immer noch
bestehen bleibt die ungeheure Schuld uusrcs Christentums. Es fand
nicht die Kraft zum Protest gegen den Krieg, gegen das tausendfältige
empörende Unrecht, das Grauen und Entsetzen, dem Menschen hilflos
ausgeliefert waren. Und heute, trotzdem in diesen Jahren so vieles
hätte offenbar werden sollen und offenbar geworden ist, geht unser
kirchliches Christentum immer noch im alten Geleise weiter und ist
im grvßen und ganzen sehr ferne davon, zu merken, was die Stnnde
geschlagen hat. 'Wenn infolge davon auch das, was der
Arbeiterbewegung noch fehlt, immer deutlicher sichtbar wird, ist das nicht um
so mehr ein Grnnd, nns an ihre Seite zu stellen im Bewußtsein der
schweren, sich immcr noch vergrößernden Schuld unsrer alten Welt,
die all die geistige Not, die Verbitterung und Verzweiflung der
Arbeiter bewirkt hat?

Wenn man von der Not der Arbeiter redet, sind gleich Leute
bereit, die uns beweisen, wie die Lage des Arbeiterstandes sich sehr
gebessert habe und wie das Erpichtfein dcr Arbeiter auf Teilnahme
an den Genüssen des Lebens dies bestätige. Als ob diese sogenannte
Genußsucht der Arbeiter nicht cin Beweis wäre fürs Gegenteil, nämlich

für die innere Leere und Armut. Die Not, von der ich spreche,

ist ja eigentlich noch viel mehr eine geistige als eine materielle Not.
An sich könnten ja fchon Menschen eine niedrige Lebenshaltung mit
Zufriedenheit ertragen, wenn sie die Gewißheit hatten, cs fei eben

nicht anders möglich und es sei recht so. Aber wenn man zugleich
sieht, daß genug Reichtümer für alle vorhanden wären, ivenn man
mit erwachten Augen cs sieht, dann ist's etwas Trvstlvscs. Wenn
einem das Ideal eines wahrhaft menschlichen Daseins klar vorschwebt,



— 382 —

wenn mau eine Ahnnng davon hat, was alles in ihm enthalten ist,
nnd man dennvch es sich verschlussen sieht, sich davon ausgestoßen
weiß! Und dazu die traurige bürgerliche Pvlitik ansehen zn müsse,?,
die da, wv es um die Rettung uud das Heil der Menschheit geht,
immer noch mit Seiltänzerkünsten sich darum bemüht — Kapital und
Profit unversehrt zn erhalten!

Ferner ist es doch einfach etwas Abnormes und der Inbegriff
eines menschennnwürdigen Daseins, daß dcr Arbeiter in seine Arbeit
uicht seine Seele hineinlegen und darum auch in ihr nicht seine

Freude haben kann. Dadurch ist sein Dasein, (nach dem alten Wort
beruht ja auf dcr Arbeit das Köstliche ciues Menschenlebens) wie
entwertet. Scin Lcben hat innerhalb dcr altcn Ordnung keinen

menschenwürdigen Sinu mehr; so muß cr einen nenen Sinn dafür
suchen, cr muß ihu suchen im Streben nach eiuer ueneu Wclt.

Darum schcn wir in der Arbeiterschaft die Volksklasse vvr uus,
>uelchc die Traditio,icn mit der Vcrgangenhcit abgebrochen hat und
die nuu den Versuch macht, unbeirrt vvn irgcndcincm hochangcsehcnen
überlieferten Herkommen den Sinn dcr Welt zn erfassen und mit
realistischem Blick die wirklichen Zustünde zu mcsscu. Sv hat die

Arbeiterbewegung gcschen nnd hat dcn Mut gehabt, cs am offensten
auszusprechen, daß der Materialismus die treibende Kraft unsrer
Welt ist. Kcinc hohe schone Idee und keine ehrwürdige aber tote
Ucbcrlicferung vcrschlcicrt ihr diesen nackten Tatbestand. Und sv hält
nichts von dcm, was blvß Idee ist, d. h, schöne Verklärung der
Wirklichkeit, vvr ihr stand, uicht der Schwindel des Patrivtismus z. B.,
und auch nicht die hergebrachte kirchliche Religion. Freilich
stnd gerade bei Kirche nnd Religivn auch svust in nnsrer Wclt dic
Traditivnen grußcntcils abgcbrvchen wvrdcn. Nur hat das bei dcu

„Bürgerlichen" meistens kcinc so folgenschwere Bedeutung: Man
nimmt hier die Religivn nicht mehr ernst, wie man sie früher auch
nicht ernst genommen hat; man ist schvn längst darüber himvcg, stch

um Dcrartigcs zu creifcru. Der Arbeiter aber nimmt sie »och ernst,
nämlich als gegnerische, dcn Fortschritt dcr Mcnschhcit hemmende
Macht, weil sie iin Dienst dcr Großen steht; darum fühlt er sich vou
ihr iu ihrer üblichen Forin abgestoßen. Ebenso weiß cr sich aus-
gcschlusscn vom Gebiet der stolzen und sclbstgenügsnmeu Wissenschaft,

die auf ihren Lehrstühlen thront und es längst vergessen hat,
daß sie eigentlich dem Volke dienen sollte. Alle diese Dinge gehören
cincr dem Arbeiter fremden Welt an, der Welt, dic er die „bürgerliche"

ueuut. Die Wissenschaft, die möchte cr ja gcrne habcn; aber
cr vermag sie sich nnr in Brocken anzueignen und hat das dunkle
Gefühl dabei, daß dns eigentlich Wissenswerte und Wichtige ihm dvch
nicht zuteil wird. So ist ihm alles dies. Problem gemvrdeu. Er will
uichts mehr von jener glänzenden Welt der Vergangenheit, darnm
bant cr sich seine eigene neue Wclt ans: frcilich mag dieses Bauen
uns sehr unvollkommen, ja nnznlänglich erscheinen.



— 383 —

Su befriedigt mis bur allem auch nicht die Politik, die bau
der Arbeiterschaft betrieben wird, jene Pvlitik, die wie etwas
Selbstverständliches die Gewalt in ihre Mittel einbezieht. Wir wissen ja,
das Gebiet der Politik ist überhaupt einer entsetzlichen Korruption
verfallen. Aber abgesehen davon, daß in der Arbeiterbewegung uoch
viel tiefere Kräfte als die politischen wirksam sind, würden wir wohl
mit unserm Urteil fehr weit daneben treffen, würden die Sache viel
zn leicht nehmen, ivenn ivir jene Gedanken nn einen gewaltsamen
äußeren Umstnrz lediglich als einen Ausfluß verdorbener Charaktere
betrachtete». Werden nicht von den kühnsten Gedanken die Edelsten
angezogen Zweifeln wir daran, daß zum grvßen Teil gerade diejenigen
für solche Gedanken empfänglich sind, welche die lebendigsten Elemente der
Bewegung darstellen? Wir'haben doch gerade für die volles Verständnis,
welche mit dem Alten gründlich abrechnen lind ein ganz Neues
beginnen wollen; jenes Gefühl, ganze Arbeit tnn zn wollen, ist uns
heilig. Auch ivir ivollen ja eine Revolution, die tiefste, die umstür-
zenste, die radikalste: Die Revolution des Geistes. Wir ivollen alles
weniger sein nls Reformisten, die nur vou notwendigen Einzelreformen
sprechen und das große Ganze darüber aus dem Äuge lassen. Wenn
nun aber für dieses jene Menschen keinen andern Weg sehen als die

Gewalt, ist das wirklich sv völlig unbegreiflich? Sie habeu ja in
unsrer Welt im wesentlichen auch keine andern Wirkungen als svlche
der Gewalt erlebt und gesehen: Ist es dann eigentlich verwunderlich,
wenn sie nur an solche glauben?

Was sagen wir Christen denn überhaupt zu diesen Massen,
die, mitten in unsrer Wclt, dieser Welt mit ihrer Knltur innerlich so

fremd geworden sind, die so entblößt sind von Geist, daß sie an keine

schöngeistige Verklärung der Welt in irgend einem sinne mehr glauben,

die auch vvu uns nichts wissen nnd einstweilen nichts wissen

ivvllc», die die Vvrstellnng einer Konferenz ivie dcr unsrigen sehr
kalt lassen würde, und die, wenn sie die geistige Abstumpfung, die

ihr Los ist, überwunden haben, vvn uus ganz fremden Erlebnissen
uud Gedanken her zum Lichte streben, — was sagen wir Christen

zu diesem nns so fernen Vvlkc? Was sagt das
Gewissen dcr Christenheit dazn? Müssen ivir nicht über all das tief
erschüttert fein? Glauben wir, wir könnten diese Menschen dnrch
Predigen, durch thcvretische Beweisführungen vvn der Mncht dcs
Geistes überzengen?

Doch wohl uicht. Es müssen da ganz andere, viel stärkere
Kräfte aufbrechen nnd in Wirksamkeit treten. Wir wvllten uns ja
auf die tiefsten, innersten Kräftc unsrer Bewegung besinne», jetzt
werden wir daranf gedrängt. Wir spüren: Hicr kann nichts Andres
Helsen als das Größte, ivas ivir kennen in der Welt, jene sich

selbst entäußernde uud vergessende Liebe, deren
Verkörperung für uns Jesus Christus ist. Jene Liebe war keine leicht
begreifliche und glückliche, sondern eine sehr seltsame und dornenvolle.



— 384 —

Es ist uns immer noch nicht genügend aufgefallen, wie befremdlich, es

ist, daß Jesus Partei nahm für die Zöllner und Sünder gegen die

Frommen, die Guten und Gerechten seiner Zeit: Sein Verhältnis zil
den Gerechten war zeitlebens gespannt, aber die Sünder würdigte er
der innigsten Gemeinschaft und Freundschaft mit sich. Das zog ihm
auch das äußerste Mißtrauen der als fromm uud brav Geltenden zu,
und sie haben ihn ja auch schließlich getötet, ihn, der mit den Sündern

gegangen war. Also zu denen, die als mißachtete und
entfremdete Elemente herausfielen aus der Kultur der Zeit, wußte sich

Jesus berufen. Zu ihnen trat er als Bruder, behandelte sie als sich

ebenbürtige Menschen und gab ihnen auf diese Weise das Gefühl ihres
eigenen menschlichen Wertes wieder. Warum ging er gerade zu ihnen?
Die Tatsache der Armut, des Mangels in irgend einer Beziehung
schließt eine Verheißung iu sich, die dem Reichtum, der.Sattheit fehlt.
Geistige Bedürftigkeit kann zugleich Hunger, Sehnsucht bedeuten. Wo
man sich gesättigt weiß, nichts mehr bedarf, da kennt man kein
Vvrwärts mehr, man weiß eben von nichts Großem, das einem noch
fehlt und wonach man sich darum verlangend ausstreckt. Da kann
nicht einmal Jesns etwas tun, dü ist nichts zu helfen. Aber wo nnr
in einem Menfchen, mag er sonst schwach oder verworfen sein, noch
etwas unbefriedigt hungert und schreit, da ist noch eine Hoffnung.

Die Anwendung auf unsre Zeit liegt anf der Hand. Wir sehen
ste auch heute wieder, die Mißachteten, die fremd Gewordenen in
unsrer Welt: Auf den Proletariern ruht heute die Verheißung,
von der wir sprachen. „Selig die Armen am Geiste, selig die innerlich

Hungernden und Dürstenden!" Wir aber wissen jetzt, was die
Kraft i st, die wir erflehen uud erhoffen müssen, die ivieder zu
gewinnen eine Lebensfrage ist sür die Christenheit: Es ist die grvße
Heilandsliebe, die Menschen erlösen kann. Jene große Liebe,
die nicht moralisiert, sondern die wirkt, die befreiend, erhebend,
beglückend auf Menschen wirkt, D i e Liebe, welche unsre uns fremden
Brüder aus der Proletarierwelt nicht nur wohlwollend vvn ferne
betrachtet, mit dem freundlichen Gedanken, man möchte ja gern etivas
für sie tun, wenn man uur könnte, aber leider^ könne man eben

nicht —- fvndern die ihnen ganz nahe kvmmen will, die sich in ihre
Lage hineinversetzen will, um sie ivirklich zu verstehen. Die eindringen
will iu ihr Wesen und fragt: Wiesv seid ihr dazu gekommen, so zn
sein, wic ihr seid? Die die Schuld auf sich nimmt, indem sie sagt:
Ich bin auch Ursache eurer Not durch meine Versäumnisse.

Unsre Welt durchzieht eine große Kluft, und diese ist eigentlich
nur das äußere Sichtbarwerden dcs inneren Zwiespaltes der
bestehenden Univahrhaftigkeit, die mit schönen Ideen prunkt, die sie in
der Wirklichkeit nicht ernst nimmt. Darum sehen wir dann als
äußere Wiederholung davon in der Welt anf der einen Seite ein
glänzendes Dasein mit Geistesreichtum in Ueberfülle oder äußerem
Reichtum bis zur Ueberfättigung, auf der andern Seite aber jene



— 385 —

traurige Blöße, die nicht cinmal die primitivste Menschlichkeit und nicht
den schlichtesten Geist aufbringen kann.

Wie können wir diese furchtbare Kluft überbrücken? Nicht
dadnrch, daß jene, die Entblößten, zu uns kvmmen — das werden sie

nicht — sondern dadurch, daß wir zu ihnen gehen, gleichsam auf ihren
Buden treten. Auf diese Weise aNein werden wir auch allmählich den

Zwiespalt jener Unwahrhastigkeit beseitigen können, daß höchste Ideen
in erstaunlicher Menge auftreten, die sich als Trug erweisen, weuu
man sie greifen will. Wir wollen uns fragen bei den geistigen
Besitztümern, deren wir uns erfreuen, bei den Wahrheiten, die wir
vertreten: Hat das wirklich festen Stand in meiner Wirklichkeit, oder
ist es bloß ein schönes Gedankenbild, das in der Luft schwebt? Idealist
darf man eigentlich mit gutem Gewissen nnr in dem Maße sein, als
man mithilft an der Idealisierung der Welt. Seines Gottesglaubens
darf man sich nur insoweit rühmen, als man Gottes Liebe verwirklicht.

Es wird eine Zeit kommen, die nur noch nach
solchen realen Maßstäben mißt: Wie werden wir vor ihr
bestehen? Der Intellektuelle muß seinen eigenen „hohen" Standpunkt

gleichsam aufgeben, sich auf den Niedern Standpnnkt derer
jenseits der Kluft stellen, um so angestrengt, als ob er selbst einer
von ihnen iväre, den Weg zu suchen, den sie aufwärts zu gehen
haben, ihnen suchen helfen, ihre Höhe zu erreichen, die Möglichkeit
aufzeigen, die gerade für fie vorhanden ist, das Menschlich-Göttliche
in sich zu befreien und zu entfalten. Er muß imstande fein, sich seiner
intellektuellen Herrlichkeit (die ja zum größten Teil doch nur eingebildet

ist) zeitweise — wenn's nötig ist, auch für immer! — ganz zu
entäußern, handle es sich nun um eine Theologie oder Philosophie
oder irgendwelche von seiner Hohe herab vorgefaßten Meinungen, nnd
arm werden, um mit den Armen zu suchen. Prüfen wir uns, ob

das, was wir wirken rmd geben, wirklich genügen kann für lebendige,
dürstende Menschen, die von ganz andern Voraussetzungen her kommen,
ob es wirklich ein lebendiges Zeugnis ist von jener neuen Welt,
die Kraft und Leben sein wird! Auch wir stehen vor der
Notwendigkeit, von uuteu aufzubauen, unser Glanben und unser Hoffen
so zn sagen, daß es auch jene verstehen können, deren Leben und
Denken sv ganz anders ist als das unsrige. Ich meine nicht, daß
man dabei irgend einen wertvollen geistigen Besitz verlieren vder
preisgeben müßte, aber wir sollen alles in unserm geistigen Leben
prüfen, ob es wirklich als Baustein dienen kann für jene Welt, in
der alles durch und durch lebendig seiu wird und menschlich, indem
das Göttliche dann gerade im Menschlichen zur Offenbarung kvmmen
wird. DerPrvletarier wird nie an einen Gott der
Liebemehr glauben lernen, wenn er ihn nicht
verkörpert sieht in der Menschengemeinschaft.

Wir erkcuneu: Die geistige Erneuerung und der Bau einer neuen
Wclt find die gleiche Arbeit. Es ivird auch kein einseitiges Geben



— 386 —

und Helfen einzelner Gruppen und Strömungen sein, das die neue
Welt: d i e W elt, die Kultur der Arbeit schaffen wird, sondern
nnr ein wechselseitiges Wirken aller Kräfte, die nach vorwärts streben.
Ein Suchen und Schaffen gemeinsam mit denen dort drüben, ivo es
dann klar wird, daß es auch uns um ein ganz Neues geht. Dann
werden sie uns Vertrauen entgegenbringen, und dann wird es der
Liebe schließlich gelingen, ihr Werk zu vollenden, die große Kluft zu
schließen. Alle Kämpfer run die neue Welt iverden eins sein, und in
ihnen ivird die neue Welt da sein als lebendiges Ganzes.

Wir brauchen uns nicht zu fragen, warum wir gerade vvn dem
gesprvchen haben. Au was für einem Ort, in was für einer
Umgebung lvir auch leben mögen, ob wir direkt gar nichts mit Arbeitern
zu tuu haben mögen, so muß doch in dem Maße, als wir von der
Hoffnung, die uns zusammenführt, lebendig erfüllt sind, die
ungeheure in der Arbeiterbewegung an unsre Welt
gestellte Frage uns bewegen und müssen wir darüber klar werden,
was die christliche, die einzige christliche Antwort auf
diese Frage ist., C, Holzer,

versuch einer biblischen Motivierung
Ser Frauenbewegung.

Ihr sollt nicht meinen, daß ich

gekommen bin, das Gesetz oder die
Propheten aufzulösen. Ich bin nicht
gekommen aufzulösen, sondern zu
erfüllen. Matth. S, 17

ch möchte zunächst anknüpfen an ein Wort, das kürzlich geprägt
I wurde: „Den Sozialismus christianisieren, heißt ihn einoal-

saunieren." Wir habeil uns wohl entweder darüber geärgert
oder gleichgültig die Achseln gezuckt; denn wir wissen genau, in
welcher Absicht das Wort gebraucht wurde. Aber wenn wir den darin
enthaltenen Seitenhieb auf die Religiös-Sozialen beiseite lassen und
den nähern Sinn ins Auge fassen, so stoßen wir doch auf ein Stück
Wahrheit, das der Verfasser des Wortes, ohne es zu wissen, berührt.
Nur must es dann so lauten: .„Den Sozialismus ecclesiastizieren,
heißt ihn einbalsamieren." -

Jn Zeiten großer geschichtlicher Entwicklung wurden je und je
soziale Bestimmungen, die das Evangelium enthält, verwirklicht,
die jeweilen gewaltige Fortschritte in der Geschichte der Menschheit
bedeuteten. Aber auf diese Zeiten folgten wieder je und je solche des

Stillstandes, in denen die errungenen Fortschritte im Einzelnen
ausgebaut wurden, wobei nach und nach der äußern Form zu viel
Recht eingeräumt wurde, bis sie schließlich zum Dogma ohne Geist
erstarrte. Es fand also ein richtiger geschichtlicher Einbalsamierungs-


	Die grosse Kluft : Betrachtung an einer religiös-sozialistischen Konferenz

