
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 14 (1920)

Heft: 8

Buchbesprechung: "Christentum und Kultur"

Autor: H.B.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 369 —

Es waren 250 Plätze und 2000 Anfragen! Möge auch in der
Schweiz diesc Methode näher studiert wcrdcu und Beifall finden,
damit es auch hier zu einem richtigen Versuch komme! - N, v. d. Hoop,

..eiirlstentum una Kultur". >

einer Truhe voll nachgelassener Notizen des -f Prof, Fr, Overbeck hat
C A, Bernoulli ein Buch zusammengestellt, unter dem Titel „Christentum

^ und Kultur", das dank der Mühe des Herausgebers sich wirklich teilweise als
Buch lesen läßt, ohne daß man zn sehr an seine aphoristische Entstehung erinnert
wird, das aber trotzdem sich als Buchganzes nicht einfach überschauen läßt. Eine
lose Dreiteilung laßt sich freilich erkennen. Deren erster Teil die Bibel, das Christentum

und die Problematik seiner Geschichte zum Gegenstande bat, allerdings in
scheinbar durchaus persönlicher Auslese; deren zweiter sich eine Auseinandersetzung
mit theologischen, politischen und literarischen Erscheinungen der letzten Jahrzehnte
des ausgehenden Jahrkunderts und darüber hinaus zum Ziele nimmt, und deren
dritter über das, was Overbeck in seinen letzten Lebensjahren persönlich am meisten

bewegen mochte: die moderne Kultur in ihrer nationalistischen Zerrissenheit und
religiösen Verworrenheit, die Sorge des Menschen um Leben und Tod, wiederum
nicht mehr als höchst fragmentarische Auskunft gibt.

Ob die Papiere dieses Nachlasses wohl mehr nls zufällig öffentliche Erwähnung

finden? Wo sie privat bekannt wurden, erregten sie mehrfach Kopfschütteln
und Mißtrauen, Abzuwarten bleibt nichts mehr. Der Mann, der als Theologe
einen seltsamen Abschied vom Leben genommen hat, kann nichts mehr beifügen »och
erklären. Den Lebenden hat er keine Möglichkeit gegeben, hinter der Sache seine

Persönlichkeit verschwinden zu sehen. Ein Trennungsverfahren, das für die meisten
gedruckten Leistungen wohl geboten ist, für die „letzten Dinge" aber nicht mehr
zureicht. Das Letzte schließt auch das Erste ein; wo vom Tod zu hören ist, da hört
immer eine bestimmte Sachlichkeit auf und wird Persönliches laut, das sonst
schweigen mag. Wenn freilich von „Wärme und Ueberzeugung" dieses Mannes
berichtet werden müßte, die er jenen letzten Dingen entgegengebracht, so hätten wir
einen verklärten menschlichen Ausgang und nichts weiter. Er weiß nichts davon.
Wo dem Letzten nicht nur blinzelnd zugenickt wird, da kann es geschehen, daß das
Auge ein Krampf befällt, den es nicht mehr los wird. Nicht uns ist es
aufbehalten, Auflösung und Erlösung zu schaffen. Der Vollendung könnte sogar so viel
im Wege steben, daß Kritik gegen alle Veriuche, diese Vollendung zu erzwingen,
noch schöpferisch genannt werden dürfte. Overbecks Kritik zur Kultur märe als
solche schöpferisch genug gewesen, hätte sie vor zwanzig Jahren schon die Theologie
überrascht. Was damals von ihm laut geworden, war seine „Christlichkeit der
heutigen Theologie," Auch in dem Nachlaß ist nicht zur Ruhe gebracht, was dort
in Bewegung geraten war. Und daß das „Woher" dieser Bewegung richtig
geschaut werde, das ist's, woran heute mehr liegt, als an jener Kritik der Zustände
Deutschlands damals und der modernen Theologie, um deren Beurteilung willen
allein — wie schon angedeutet — diesen Worten seherische Kraft zukäme.

Nur wer „sich nie an die Luft stellen mußte", den mag das leidenschaftliche
Gestikulieren trotz der kühlen Skepsis und wie alle diese Zeichen menschlichen Widerspruchs

heißen, mehr interessieren und endgültig bestimmen als jenes Woher, das
der Bewegung in Overbecks Nachlaß Anstoß und Richtung gibt. Mag auch der
Krampf seinem Auge das freie Schauen benommen habe», wer dürfte richten?

') Christentum und Kultur, Kedanke» und Anmerkungen zur modernen Theologie »on
Franz Overbeck, weiland Hr. der Theologie und Prosessor der Kirchengeschichte an der Universität Basel.
Aus dem Nachlaß, herausgegeben von C, A, Bernoulli, Basel, Benno Schwabe S Co,, Berlag
XXXVI und 300 S IS. Fr.



— 370 —

Hartnäckig besteht er darauf, zu jenen Jntellektualisten zu gehören, denen heute
nicht überall mehr Kredit gewährt Wird, Er ist trotz seiner selbst in einen Dienst
getreten, der mehr bedeutete als sein Beruf. Der Geist hat mehr geschaffen als der
Buchstabe wollte, wußte und damals vielleicht überhaupt wissen konnte. Es wäre
leicht, vou Unbeholfenheit des Ausdrucks dessen zu reden, was sich damals wieder
mühsam Bahn brechen mußte, von unwissenschaftlichen Möglichkeiten (die allegorische
Auslegnng der Schrift!), die hier vorgebracht werden, da die wissenschaftliche
Unmöglichkeit in dem Woher dieser Bewegung selber liegt: in der Schrift, im Christentum,

„das uns keinerlei Aussicht eröffnet, daß es gewillt wäre, auf Grund
geschichtlicher Erkenntnis sich verteidigen zu lassen," Sein Anfang ist die uuwissen-
schaftliche Möglichkeit, in der Entstehung mehr als Fortgang, das anführende Glied
mehr als die allmähliche Entwicklung bedeutek. Und wo versucht wird, mit Hilfe
dcr Geschichte den ewigen Fortschritt des Christentums zn erweisen, da wendet sich
die Geschichte gegen deren Verteidiger selber. So leicht dürfte eine Hisoàioss nicht
gelingen, sich die Geschichte soweit gefügig zu machen,, daß sie die erwartete Antwort
gibt: vielmehr „ist das hohe Alter des Christentums für ernste geschichtliche
Betrachtung das tödliche Argument gegen seine Ewigkeit," Das Natürliche läßt sich

nicht für geistige Zwecke verwenden, wie es der Einfalt erscheinen mag. Es sind
zwei Reihen, deren Krcuzungspunkt, die Vereinignng von profaner und biblischer
Geschichte, für uns noch nicht gefunden ist, Overbeck hat an zwei Stellen der
Geschichte seinen Finger erhoben: bei Bismarck und bei Goethe, „Die Parallelisierung
Bismarcks und Luthers" wird Wohl nicht mehr „in Umlauf kommen." Die Mahnung

ist hier nur noch als Erinnerung werlvoll, daß Overbeck auch anderswo
Einsichten hatte, die damals nicht AUgenieingut waren. Bei Goethe steht es fchon
anders: „Das schiefe Verhältnis jedes Theologen zum Christentum ist nur leider
gemeinhin die Voraussetzung alles Geredes über Goethes Christentum. Der Hauptfehler

ift fast immer, daß er in einem Pfiiffenmunde geführt mird. Andere Leute
schweigen über die Sache." Solche Eroberungen hat das Christentum unzweideutig
abgelehnt; aus tiefern Einsichten heraus müßte da die Versöhnung mit Kultur und
Geschichte angestrebt werden. Wo es dennoch getan wird, da ist es vorbei mit der
ehrlichen Auseinandersetzung mit der Welt" und „ist es ein Begnügen mit der
Einbildung, die Welt erobert zn haben," Das hohe Alter, die geschichtlichen
Erscheinungen — „wer sich überhaupt noch mit dem Christentum geschichtlich befaßt" —
mögen im besten Fall „recht Viet" sein. „Aber daß sie in diesem Betracht alles sein
sollen, wird den denkenden Menschcn nur daran mahnen können, wie wenig und
nahezu nichts diese Jahrtausende sind," „Weder Christus noch der Glaube, den er
gefunden, haben wenigstens unter dem neuen Christentum historisches Dasein
gehabt. Die so beabsichtigte Darstellung wird sich nie anders als aus dem Herzen
der Sache selbst, dem unhistorischen Christentum, abfassen lassen. Geschichte des
Christentums mag noch geschrieben werden, aber nur als profane," Im andern
Fall bleibt das Christentum nicht mehr als ein Rätsel, „ein alles in Frage stellendes

Problem von fundamental rätselhafter Natur " Soweit es lebt, weiß dies das
Christentum noch jetzt. Leben und Tod, Jugend und Alter wechseln ab als natürliche

Kräfte. Das Urchristentum rechnet mit Möglichkeiten, „die wesentlich anderer
Art sind" und seine Vergangenheit ist „mehr — als — Vergangenheit."

Sollten auch die Erwägungen des ersten Kapitels Overbeck in den Verdacht
bringen, als habe er es auf abstrakte Geschichtsphilosophie abgesehen, deren
Voraussetzungen er sich als Historiker in ihm eigentümlichen Begriffen aneignete, so mnß
dieser Verdacht hinfällig werden, wo es sich um die Sache selbst handelt: die
Schrift. Seltsame Dinge hören wir von diesem Gelehrten; er lüftet hier den Schleier
weiter als in dcr „Christlichkeit der heutigen Theologie". Dem Laien, der anf
Einsichten harrt, zum Verständnis, dem philologischen Theologen zum Aergernis.

Gegen die Conjekiuralkritik der Schrift mögen von unberufener Seite
Vorwürfe erhoben werden. Der Mann, der sie hier noch cinmal überdenkt in ihrem
Wesen, steht vor dcm Grabe; was sie ihm verdankt, wird Wohl auch ein Stein zu
ihrem Hypothescnbau gewesen sein. Aber dies hat ihn nicht gehindert, dcn Blick
noch einmal zur Sache hinzulenken, zur Schrift, Er hat es nicht versucht, in ihr



— 371 —

einen Rest von Moral und eine Sammlung von vorbildlichen Lebensgestalten zu
sehen. Da hat er sich mit Leidenschaft auf den Boden weltlicher Ueberzeugung
gestellt. Ob cr aus diesem Widerspruch heraus das Andere witterte und mit der
Gewalt der Paradoxic wieder ans Tageslicht riß, das Andere, die mit dem Alter
objektiver und ruhiger werden, weiterschlummern lassen im Dunkeln, ist eine Frage,
die von Overbeck selber am wenigsten beantwortet wird, Er stellt die Exegese einfach

vor die Tatsache der Schrift mit der Verkündigung der Parusie, mit der Aussicht

auf die letzten Dinge. Er hat es weder gewollt noch vermocht, dieser Tatsache
in Bildern des beredten Offenbarers Leben zu geben, er hat sich darüber aber nicht
ausgcschwiegen, sondern mit rauher Stimme auf den Zwiespalt gemiesen, über den
die Exegese hinwegsieht: wie denn schließlich der Schrift entsprochen wird, wenn
abgesehen von der Moral je nach der jeweiligen Hypothese abstrahiert wird, bald
von Diesem, bald von Jenem, „was die Schrist ins Dasein gerufen hat," Overbeck
hat allerdings nicht mit Neu-Positivismus gespielt, vielmehr es durch das Ganze
hindurch immer wieder hervorgehoben, daß er ein „Außenstehender" sei, ein
Außenstehender, den es freilich „bitterlich fror" über der Wärme, welche in dcr Theologie
mit dem vorhandenen Material angerichtet worden war. Es wird nicht behaglicher
werden, bis das ursprüngliche Feuer selber brennt. Bis dahin bleibt mindestens
fraglich, ob der hellsehende Skeptizismus Overbecks, der sich daraufhin zubewegt,
oder die Arbeit der Textkritik, die ini Aproximativen bleibt, Recht behält „In der
christlichen Eschatologie, in seiner Zukunfts- oder Todeslehre müssen schließlich alle
Auffassungen des Christentums für uns Menschen, auch die entgegengesetzten, die
höchste Weisheit suchen, die das Christentum für uns Menschen hat, mystische so gut
wie rationalistische." Ehe es zum Frieden kommt, wird dieser Streit ausgetragen
werden müssen, aber nicht um den Leichnam sondern um die Wiederkehr Christi.
Wie „gefährlich" dies werden kann, hat Overbeck selber genügend hervorgehoben:
„Aber wie soll man diese Frage anfassen, auch das ist offenbar für keinen Blick
möglich, der allzu scharf und direkt auf sie gerichtet ist." Overbeck hat auf eine
Möglichkeit gewiesen, die in ganz anderem Sinne die Kritik auch befolgt, daß die
„Beziehungen" selbst des textlich Abliegenden von Christi Worten wiedergefunden
werden müssen — die Beziehungen aber, die ans der Grundvoraussetzung seiner
Reden kommen. Und er hat selber eine solche gezeigt: das Werden wie die Kinder
gehört mit zum Glauben aus Ende, <S. 48), Womit ein Hinweis gegeben ist auf
die Art Einsichten, die nur durch Wiedergeborenwerden erlangt werden. Im andern
Fall mag ein „Leben Jesn" nur zur Zerstörung der religiösen Geltung Christi
führen. „Die intellektuelle Bindung", nicht nur „die moralische" dürfte im Sinne
der Schrift nicht zn den Folgen führen, welche das Denken in unserm heutigen
Sinn mit Recht fürchtet.

Das Vor und Nach der Geschichte, in dessen Mittelpunkt Christus steht, muß
allerdings ein anderes Aussehen und andere Wichtigkeit bekommen, wenn Christus
durch die Geschichte, so wie sie ist, verdrängt wird, Overbeck hat auf diese „Urgeschichte",
die weder jung noch alt ist, noch einmal hingewiesen an dem Vorher und Nachher,
am alten Testament nud an Paulus, Es handelt sich auch hier darum, ob die

Nachwelt verstehen oder nur auslegen will. Ob das alte Testament ein „abbildendes
Zeugnis jenes Lebens" ist oder ein bloßer geschichtlicher Uebergang zu Christus, in
welchem Fall „dic jüngsten uud minderwertigsten Bücher von Bedeutung sind."
Aber dann mird gerade der Glaube dcr ursprünglichen Prophétie zunichte, die in
keinem Heros eine Fortsetzung des Uebermenschentums wollte. Hier mag die alte
Theologie immer noch mehr nach dem Willen der Schrift gehandelt haben, welche
die Offenbarung Gottes an Christus gebunden ließ und diefen nicht überflnßig
machte durch Geschichte.

Und nun zu Paulus, Overbeck hat dessen verzehrende Eile, mit der er von
Gemeinde zu Gemeinde zieht, seine Botschaft auswerfend, ohne das Aufgehen
blühender, dem Christentum gesicherter Gemeinschaften abzuwarten, aus dem
Einzigen begriffen, das Paulus zu vermitteln bat: aus dem „ursvrünglichen Wunder
einmaliger Bekehrung." Ursprünglich mnß freilich diese Bekehrung sein, eine
letzte Gewißheit. Gnade, sonst wäre das Nichtabwarten des Apostels Sorglosigkeit,



— 372 —

und geboten, was er nicht tut: einen unsicheren Besitz zu erhalten versuchen, Overbeck

bat hier die Sündenvergebung Wohl anders verstehen müssen, aus der Quelle
göttlichen Vergebens, die nicht über die einzelne Sünde rinnt, sondern zum Lebeu
der Auferstehung strömt, trotz Schwachheit und Leiden, Sonst halte er nicht im
Zeichen dieser Vergebung als Nächsten neben Paulus Pascal statt Luther geschaut.
Seltsam hört sich diese Beziehung an; auch.das ist offenbar für keinen Blick möglich,
der allzu scharf und direkt darauf gerichtet ist — um Overbecks Worte auf ihn
selber anzuwenden. Wir wurden durch Gelehrte anders belehrt; es steht auch hier
ein Gelehrter, der über dem kirchlichen Kampf die letzte Entscheidung im Auge
behält, die zwischen Christus und der Wclt. Und „eben darin steht Pascal dem
Paulus so viel näher als Luther," Pascal denkt an keine Selbstbesreiung von
der Kirche, „aber eben darum ist er auch imstande, sich zum Christentum viel
unmittelbarer und freier als Mensch zu stellen, gleich einem Urzcugen der ganzen
Sache wie Paulus. Luther erkämpft sich ein Christentum gegen die Kirche, Pascal
gegen die Welt wie Paulus ..."

Overbeck ist dauu dcr Geschichte späterer und seiner Zeit nachgegangen und
hat Kritik geübt, die jetzt billig in Jedermanns Munde sein mag. Dasz er beim
Bloßstellen nicht nur die Masken heruntergerissen, sondern anch die Gesichter
verletzt, das ist eiu Kapilel, welches die Betroffenen angeht. Wir überblicken die Sachlage

nicht, leben auch in diesen Voraussetzungen nicht mehr. Ja wir stehen
vielleicht der Abrechnung dieses Mannes mit seiner Zeit nur zu skeptisch gegenüber.
Den Schlag zu führen ist nicht Jedermanns Sache, Overbeck durfte vielleicht die
Hand zu diesem Schlage weiter ausholen als ein Fernstehender. Er wollte mehr
treffen als den ersten Gegner, Auch nicht Konfessionen hatte er im Auge, Dcnn
„etwas anderes als dieser allgemeine Weltuntergang kann für uns Menschen als
Frucht dieses Streites nicht hervorgehen. Was demnach etwa kommen mag, wird
eine neue Wclt sein, zu der uns noch jeder Zugang fehlt."

Overbecks Kampf vergleicht sich dem Fechten im Dunkeln. Aber cr hat nicht
aufgehört zu Fechten. Znm Lichtbringen fühlte er sich nicht berufen, und dies letzte
Stehcnbleibcnmüssen vor einem letzten, unberufenen Schritt, ist was ihn festhält,
während ringsum an ihm vorbeigeeilt wird. Er steht da, das Licht trotzdem
und jene letzten Einsichten hinter sich, ohne von Vollendung zu träumen. Er
schaut in die Welt hinein und skeptisch läßt er deren Ausrufer und Unterhändler
an sich vorbeiziehen. Wenn sein Eifer ihn zupacken heißt, so wehrt die unsichtbare
Macht in ihm, „etwas anzufangen damit", womit man im Grunde „wenig zu tun"
hat. Er bat dies vom modernen Christentum vor allem gemeint, von Deutschlands
geringem Beruf „in seiner gegenwärtigen Weltlage, das Christentum zu verteidi»
gen .„ dem allein nicht aufgegangen, daß zwischen Christentum und Kultur
das Nein liegt. Ihr „Ja" ist zu einem „Pestherd" geworden.

Der Stein des Anstoßes liegt hier an einer Stelle bloß, von der die Sandwolke

falschen Haders verscheucht worden ist. Wenn Lärmen darum entsteht, meinen
wir, schon in diesem Tod und in diesem Nein vom Leben und vou der Antwort

dcr „andern W el t" zu hören. H. B.

ftunSscdau.
LotscKaslt. Vvn der zweiten Konferenz der Bewegung für eine

Christliche Internationale (Bilthoven, 20. Juli 1920) ist folgende
„Botschaft" ausgegangen:

Gott ist unser Vater, darum sind wir alle Brüder. Alle
Völker gehören zu einem Reiche, dem Reiche Gottes; dessen Gesetz

ist dienende Liebe. In diesem Reiche ist die höchste Ehre eines


	"Christentum und Kultur"

