
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 14 (1920)

Heft: 8

Artikel: Von der Ueberwindung der Sorge

Autor: Lejeune, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134673

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134673
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


55

W

5

von Ser tlederwinSung Ser Sorge.^

„Ihr sollt nicht sorgen und sagen: Was
werden wir essen Was werden wir trinken?
Womit werden wir uns kleiden? Nach
solchem allem trachten die Heiden. Euer himmlischer

Vater weiß ja, daß ihr dies alles
bedürfet. Trachtet aber zuerst nach dem Reiche
Gottcs und seiner Gerechtigkeit, so wird euch

solches alles zufallen."
(Matthäus 6, 31-33.)

jhr sollt nicht sorgen und sagen: was werden wir essen? was
werden wir trinken? womit werden wir uns kleiden?" — wie
seltsam tönen doch solche Worte mitten in unsere von der Sorge

geknechtete Welt hinein! Dürfen wir uns da so sehr wundern, wenn
dieser Ruf gar nicht recht ernst genommen wird, und zwar von denen,
die sich mit dem Gang zur Kirche zur Botschaft Christi bekennen, so

wenig wie von den Draußenstehenden, die überhaupt nichts mehr von
dem wissen wollen, was in der Kirche verkündet wird? Freilich, jene
ersteren lassen sich Jesu Ruf: „Sorget nicht!" ganz gerne gefallen und
nehmen nicht das geringste Aergernis daran — fo lange er ihnen
wenigstens nur als kirchliche Verkündigung' entgegentritt. Da ist es
eben ein Predigttext und die entsprechende Predigt dazu und alles
erhält eine Wendung ins harmlos Erbauliche! Wir haben uns ja längst
daran gewöhnt, hier in der Kirche, wo man dem alltäglichen Lebensgetriebe

für kurze Zeit entrückt ist, Wahrheiten zu hören, die für das
außerkirchliche Leben keine Geltung haben und unserm ganzen Leben,
seinen Ordnungen und Gesetzen schnurstracks zuwiderlaufen. Man
findet dann einfach jenes erbauliche Verhältnis zu ihnen, mit dem man
solchen Wahrheiten Genüge getan zu haben glaubt, — man schätzt sie,

verehrt sie, beandächtelt sie, hält sie aber wie andere kirchliche Heiligtümer

sorgsam fern von jeder Berührung mit dem Alltag und all
feinen Unerbanlichkeiten. So erbaut man sich denn auch an der
Botschaft vom Nichtsorgen. Ja, solange diese Botschaft einem als kirch-

') Predigt, gehalten am 20. Juni 192« in Arbon.



— 338 —

liche Verkündigung entgegentritt, „glaubt" mau sogar an sie, man
erwartet, sie hier zu hören und stimmt ihr mit jener inneren Befriedigung

zli, mit der man das Eintreten vvn etwas Erwarteten zu
konstatieren pflegt, vielleicht iväre man höchlichst erstaunt vder gar
aufgebracht, wenn diesc Bvtschaft nicht mchr verkündigt ivürde; nur
eben denkt man bei dieser erbaulichen Betrachtung uicht vvn ferne
daran, daß diese Botschaft irgendwie unser Leben uud unsere gewohnte
Welt beeinflussen, umgestalten und auf eine neue Grundlage stellen
könnte. Jesn Worte vvm Nichtsvrgen haben sür uns ihre Geltung in
der Bibel, in der Erbaunng, in der Kirche, überhaupt iu der
„Religion", — nur eben nicht für die gegebene, alltägliche Wirklichkeit!
Ja, vb nicht manche fromme Christen es als unpassende Entweihung,
als arge Veräußerlichung des Evangeliums empfinden würden, wenn
man svlche Wvrte dem stillen Kreise der Erbauung entrücken und als
Fvrderung, uach der stch alles Lebeu zu richten hätte, in die Welt
hineinstellen würde?

Zwar, viele Christen können dvch nicht anders, als diese Wvrte
in eine Beziehung zu ihrem alltäglichen Leben und zur Welt, die sie

umgibt, zu bringen. Danu aber haben sie für diese Bvtschaft uur ein

mattes, wehmütiges Lächeln: sie ist ihnen wie eine liebliche Melvdie
voll süßer Erinnernng und verborgener Sehnsucht, ivelche der Wind'
von fernher an ihr Ohr weht, und die doch im nächsten Augenblick
ivieder verklingt und vvm lärmigen Alltag übertönt wird. Ach, sie

selber sehnen sich ja ost inmitten all ihres Sorgens uach solcher
kindlicher Sorglosigkeit, wic ivir uns in kalten, düsteren Nebeltagen nach
der Svnne sehnen, die — uns selbst in ihrer Unzugänglichkeit ganz
unsaßbar — ob dieser dunkeln, lastcndcu Masse in lichter Klarheit
erstrahlt. „Sorget nicht!" — ja, ivollen sie denn sorgen? ist das
ständige Sorgcn für ste nicht cin uncutrianbares Muß, das ihrem
ganzen Leben tief eingeprägt ist? ist's nicht eine schwere Last, die sie

durchs Leben schleppen müssen und die sie sv gerne vvn sich werfen
ivürden, wenn sie es nur dürften! Gebt uns nur die Möglichkeit,
ohue dies stete Svrgen leben zu können, sv denken sie, und gerne
wvllen wir uns jener Sorglosigkeit der Vögel unter dem Himmel und
dcr Lilien auf dem Felde hingeben! Abcr hält denn nicht einzig das
ständige Sorgen unzählige Menschen über Wasser? Sind sie nicht
gezwungen, stets voll Angst und Sorge die Fragen mit sich zu tragen:
was werden wir esscu? was werden ivir trinken? womit werden wir
uns kleiden? Müssen sie denn nicht stets sv svrgen und fragen, ivenn
sie überhaupt ihre Nahrung nud Kleidung finden sollen? Unser
ganzes Leben wird ja einfach gemeistert voir diesen Fragen. Unsichtbare

Mächte uud Gewalten zwingen alles Sinnen und Trachten,
Svrgen und Mühen in die Richtung dieser Fragen, — ja, selbst dvrt,
wo die allerdringencstcn Fragen bereits gelöst wären und das Svrgen
verstummen könnte, lassen ste uns nnr inimer weiter fragen: wie
erlangen wir Reichtum? wie gewinnen wir Macht? wie bringen wir's



— 339 —

zu Ehre? wie finden wir Genuß? Ist doch das Sorgen nicht nur die
drückende Qual des Armen, sondern auch die verzehrende Sucht des

Reichen! Wir haben ja nicht nur da und dort sorgende Einzelmenschen,
sondern ein ganzes Leben des Sorgens, eine Gesamtordnung des

Sorgens, eine Welt des Sorgens, der sich niemand entziehen kann.
Alles Mühen und Schassen, Schinden und Sparen, Hetzen und Jagen,
Erlisten und Erraffen, Ausbeuten und Unterdrücken, Kämpfen und
Kriegen, das unserem Leben im Kleinen und im Großen das Gepräge
gibt, — was ist es anderes, als ein vielstimmiger Ausdruck jenes
Grundgesetzes unseres Daseins: Sorget! Sorget! Sorget!

Und gerade in diese Welt des Sorgens hinein ruft Jesus seine
Worte: „Ihr sollt nicht sorgen und sagen: was werden wir essen?

was werden wir trinken? womit werden wir uns kleiden?" Und
doch dürfen wir diese Worte keineswegs etwa nur „erbaulich"
verstehen, denn Jesus hat wahrhaftig keinem seiner Worte eine bloß
erbauliche Bedeutung gegeben. Nicht um eine kirchliche und „rein
religiöse" Geltung seiner Botschaft ist es ihm zu tun, sondern gerade
jenem unserem Leben hält er sie entgegen. Und wir dürfen uns auch
nicht, ermattet im Alltagskampfe, jener müden Resignation hingeben,
die Uur noch an all die harten Gegebenheiten unserer Sorgenwelt
glaubt und uns von vornherein der inneren Fähigkeit und Kraft
beraubt, Jesu Botschaft im tiefern, entscheidenden Sinne ernst zu
nehmen. Freilich — darin müssen wir jenen Stimmen ohne weiteres
recht geben — sein Ruf: „Sorget nicht!" berührt uns wie ein Ruf
aus einer andern Welt, aber —: Christus will ja auch
tatsächlich eine andere Welt! Er wollte unsere Welt nicht lediglich

mit einem jenen erhabenen oder anmutigen Ideale beglücken, die
sich ja recht gut und schön ausnehmen, die aber im Grunde nicht recht
ernst genommen werden wollen, da sie mehr nur wie eine große
Sonntagsverklärung zum alten Alltag hinzutreten, als daß sie wirklich den
Menschen nnd fein ganzes Leben vor den Ernst einer Entscheidung
stellen. Hüten wir uns auch davor, in Jesus den weltsremden Träumer
und Schwärmer zu sehen, als welchen ihn unsere Realpolitiker wie unsere
Philister aus tiefer Wesensverwandtschaft heraus hinstellen möchten, —
als den Schwärmer, der, in seinen Träumen befangen, die Mächte
und Gewalten, die Wirklichkeiten und Tatfächlichkeiten, die unfer Leben
beherrschen und bestimmen, eben nicht sieht und nicht mit ihnen rechnet.
Ach, Christus hatte ein weit schärferes Auge für diese Machte, als all
unsere großen und kleinen Realpolitiker! Er erkannte es z. B.
unendlich klarer, daß unsere Welt unter der Herrschaft Mammons steht
und sich gerade von diesem mächtigen, ja fast allmächtigen Herrn jenes
Grundgesetz des Sorgens diktieren läßt, das sie so sehr knechtet. Ja,
er kannte die Macht Mammons, aber — er anerkannte sie

nicht! Er wußte es gar wohl, daß Abgründe der Armut, der Not,
des Untergangs allenthalben den Menschen in dieser Mammonswelt
umgeben, und daß dieser mit all seinem Sorgen eben um diese Ab-



— 340 —

gründe herumkommen möchte, — aber diese Abgründe waren ihm
nicht ursprüngliche Gegebenheiten, nicht naturnotwendige oder
gottgewollte Bestandteile der Schöpfung, vielmehr sah er tiefe Zusammenhänge

zwischen dem Dasein dieser Abgründe und der ganzen Gebundenheit
der Menschen unter jene gottwidrigen Gewalten, zumal eben den Mammon,

von denen er sie erlösen wollte. Er sah all die Härten, Rücksichtslosigkeiten

und Grausamkeiten im Leben des Menschen, sah, wie ihr
Sorgen einfach das verzweifelte Bemühen, denselben nach Möglichkeit
zu entgehen oder eine Anstrengung, dieselben zum eigenen Vorteil zu
wenden, war, — aber, er kapitulierte nicht vvr diesen, scheinbar im
Dasein der Welt selbst wurzelnden Tatsachen; er rechnete nicht in
dem Sinne mit ihnen, daß er ihnen seine Botschaft angepaßt hätte,
— so wie die heutige christliche Verkündigung dieselben meistens
einfach voraussetzt und bloß noch die Kunst, sich mit ihnen irgendwie
abzufinden, lehrt, was im Grunde doch auf eine Rechtfertigung
derselben hinausläuft — nein, er stellte ihnen seine Botschaft'entgegen,
als den Weg und die Kruft, die zu ihrer Ueberwindung führen. Und
all dies vermag er, weil er nicht nur die Macht Mammons und all
die harten Gegebenheiten einer Mammonswelt kennt, sondern auch
die Macht Gottes und eine Welt voll siegender Kraft, die berufen ist,
alle Mammvnsherrschaft zu brechen und die knechtende Macht der
Sorge zu überwinden. Er kennt eine Welt, in der sich der Mensch
geborgen fühlt in der Fürsorge des himmlischen Vaters, welcher, so

wie er die Vögel nnter dem Himmel nährt und die Lilien auf dem

Felde kleidet, auch weiß, was seine Kinder bedürfen. Er kennt eine

Welt, in der, weil Gottes Reich zur Geltung gekommen und seine
Gerechtigkeit hergestellt ist, auch den Menschen die reichen Gaben der
Schöpfung wieder zufallen können, — in der sich der einzelne Menfch
ebenso getragen fühlt vvn einem Geiste gegenseitigen Helfens und
Dienens, wie er sich jetzt bedroht weiß vom Geiste selbstsüchtiger
Rücksichtslosigkeit. Und diese andere Welt ist ihm eben keine bloße
Idealwelt in jenem harmlosen und spielerischen Sinn, den das Wort
für unser Geschlecht bekommen hat, sondern sie ist ihm die Welt des

Gottes, dem überhaupt das Reich und die Kraft und die Herrlichkeit
gehört, — sie ist ihm die Welt des Vaters, der ihn gesandt hat nnd
von dessen Kraft er sich mit seiner ganzen Sendung getragen weiß.

Diese Welt des Vaters setzt er der Welt, in der der Mammon
herrscht, entgegen. Und gerade seine Wvrte vom Nichtsorgen sind das
Bekenntnis zll dieser nenen Welt des Vaters, die in ihm angebrochen
ist und noch allenthalben zum Durchbruch kommen soll, und sie sind
zugleich eine scharfe Kampfansage an die bestehende Welt Mammons.
So sehr drum gewiß diese Worte sich schvn an die Einzelnen richten,
in denen natürlich jene Wahrheit ganz persönlich durchbrechen mnß,
wenn sie Bürger des nenen Reiches werden svllen, so erschöpft sich
dvch ihr Sinn noch nicht darin, daß wir als Einzelwesen uns bemühen,
uns inmitten dieser Welt des Sorgens nach Möglichkeit jenem Gesetz



— 341 —

des Sorgens zu entziehen, im übrigen aber uns mit diefer Welt
ubfinden und nns unter ihre Ordnungen zn beugen. Gerade iveil in
unsrer Welt Unzähligen das stete Svrgen einfach als Existenzbedingung
aufgezwungen wird und eine ganze Atmosphäre der Angst und Unsicherheit

alle umgibt, drum kündigt Jesu Wort dieser ganzen Welt nnd
der darin herrschenden Ordnung Kampf und Ueberwindung au und stellt
ihr jene neue Welt des Vaters, jenes Reich Gottes entgegen, in dem
allen Menschen die väterliche Gesinnung Gottes wieder spürbar ivird und
jener Geist der Brüderlichkeit, der keinen verlassen nnd verloren läßt,
das ganze Leben durchwaltet. Gerade weil die gegebene Wirklichkeit
jenes kindliche Vertrauen zum himmlischen Vater nicht mehr duldet, du
infolge der Abkehr der Menschen vvn Gott die Geister und Mächte der
Selbstsucht zu furchtbarer Herrschaft gelangten nnd die väterliche Fürsorge
Gottes manigfach eingeschränkt haben und hindern, darnin ivird Jesu
Wort vom Nichtsorgen znr Forderung, daß die Welt ivieder für Gott
zurückerobert, daß auf Erden sein Reich und Recht aufgerichtet werde.
Nur in der neuen Welt des Vaters kann ja durch die Kraft der
Fürsorge die Macht der Sorge überwunden werden; nur auf dem Boden
des neuen Reiches Gvttes erhält die Botschaft vom Nichtsorgen Sinn,
Möglichkeit uud Wirklichkeit, wie ja auch nur Er, in dem die Kr^aft
des Vaters lebendig war und das Reich Gottes angebrochen ist, diese
Botschaft verkündigen konnte. Wenn uns heutigen „Christen" diese

Botschaft als weltfremde Schwärmerei erscheinen will, dann eben nur
deshalb, weil wir — trotz unseres Christentums — jenen Boden nicht
haben, sondern nur die bestehende Welt Mammons kennen iind
anerkennen, mit einem lebendigen Gott und dem Kommen seines Reiches
aber gar nicht mehr rechnen. Was aber dem Menschen, der nur mit
der Welt Mammons rechnet und nur an diese glaubt, als Unmöglichkeit

und leere Träumerei erscheinen muß, das wird dort zur
Wirklichkeit, zum selbstverständlichen, erst wahrhaft natürlichen, dem Menschen

als Gvtteskind entsprechenden Leben, wo Gott mit seinem Geiste
die Herzen erfüllt und das Leben bestimmt.

So wurde ja auch, was uns Pfingsten wieder neu vor Augen stellte,
iir der ersteil Gemeinde zu Jerusalem, in der der Pfingstgeist alle beseelte,
jene Welt des Vaters in weitem Umkreise sichtbar. Hier, wo der heilige
Geist alle erfüllte, mußten all die gottmidrigen Geister weichen, in deren
Bann die Menschen sonst stehen. Hier, Ivo Gott iii den Menschen
mächtig geworden war, wurde Mammon ohnmächtig und mußte sie

aus seinem Dienste freigeben. Die vielen Sorgen traten zurück vor
der einen Sorge um Gottes Reich und seine Gerechtigkeit. Die
verzehrende Gier nach Macht nud Reichtum wurde überwunden von
dem einen, einzigen Anliegen, daß Gott auf Erden zur Macht gelange
und alle Menschen in ihm ihren Reichtum fänden. Die ängstliche
Selbstsucht machte dem fürsorglichen Denken für die andern Platz. Der
neue Geist der Liebe nnd Brüderlichkeit, der aus dem frohen Erleben
der Gotteskiiidfchaft erwuchs, duldete keine Armut und Not neben sich



— 342 —

und in der innigen Gemeinschaft der Herzen nnd Seelen des Lebens
und der Güter, die der Pfingstgeist geschaffen, fand ein jeder, was er
bedurfte und es war keiner, der Mangel litt. Jn dieser ueuen Welt
war nnn tatsächlich die Macht der Svrge gebrochen; das Sorgen und
Fragen: was werden wir essen? was werden wir trinken? womit
werden wir uns kleiden? verstummte und das Trachten nach Gottes
Reich und Gerechtigkeit stand vor allem andern.

Indem aber derart die ursprüngliche, gottgewollte Ordnung wieder
hergestellt ivurde, konnte auch die väterliche Fürsorge Gottes wieder voll
und frei wirksam werden: es fiel den Menfchen tatsächlich zu, was sie

bedurften. Der Gott, der fchon für die Vögel unter dem Himmel und
die Lilien auf dem Felde sorgt, konnte nun auch an seinen Kindern
wieder das Seine tun, wo sie seinem Walten nicht mehr mit ihrem
Eigenwillen hemmend im Wege standen. Käme es ja allein auf Gott
an, dann stände es in allem gut; — aller Mangel, alle Not, alle
Härte und mit all dem der Zwang all unseres Sorgens rührt ja nur
daher, daß wir Gott nicht herrschen lassen, daß wir nicht nach seinem
Reiche, sondern nach unsern eigenen Reichen trachten, daß wir nicht
seinen Willen erfüllen, sondern unseren eigenen Willen haben
wollen, daß wir — wie es schon die Schlange den ersten Menschen
im Paradies zuflüsterte — selber sein wollen wie Gott! Wo Gott
zur Geltung kommt, da zeigt sich die Erde als Paradies, als
Gottesschöpfung, in der für aller Geschöpfe Leben und volles Genügen
gesorgt wird; nur dort, wo der Mensch sich von Gott abwendet und
selber gelten und herrschen will, geht das Paradies verloren und
ersteht das harte, rücksichtslose, brutale, arme, wüste Reich menschlicher
Selbstsucht und Willkür. Noch jetzt, wo doch so viel Verwüstung sich

in der Schöpfung breit gemacht hat, kann ja jeder, der mit den Augen
des Gotteskindes und nicht mit den Augen des geängsteten vder anch
gierigen Mammonsknechtes in die Welt hineinschaut, erkennen, wie
die ganze Schöpfung aus jene Welt väterlicher Fürsorge hin geschaffen
ist. Es ist ja einfach Tatsache, daß in der Schöpfung ebenso, wie für
die Nahruug der Vögel und die Kleidung der Blumen, so auch für
das gesorgt ist, was der Mensch essen und trinken und ivomit er sich
kleiden soll. Nicht am Reichtum und der Fülle der Schöpfung fehlt
es, wenn hérite Unzählige darben müssen oder nur mit dem äußersten,
ihre leibliche wie geistige Kraft verzehrenden Sorgen ihr Dasein fristen
können, svndern daran liegt es, daß wir Menschen Gottes Ordnung zerstören

und unbekümmert um Gvtt vder den Mitmenschen — alsv gerade
jenes Dvppelgebvt verletzend, an dem nach Jesu Ausspruch das ganze
Gesetz und die Propheten hangen — eine von Selbstsucht, Willkür
und Gewalt bestimmte Mammonswelt an ihre Stelle setzen. Nicht
nach Gvttes Willen uud unerforschlichem Ratschluß gibt es Armut
lind Not, Hunger und Obdachlosigkeit auf Erden, nein, gerade die

Mißachtung seines Ratschlußes und die Uebertretung feines Willens
hat die ihrem eigentlichen Wesen nach gütige und fürsorgliche Welt in



— 343 —

jenen brutalen Kampfplatz verwandelt, anf dem der Starke und
Rücksichtslose triumphiert und der Schwache unterliegt. Alles, was
wir zum Leben nötig haben, ist ja auf Erden reichlich vorhanden:
nur wo wir in Selbstsucht, Habsucht und Rücksichtslosigkeit Gottes
Gaben mißbrauchen und einander vorenthalten, nur wo wir gegeneinander
statt füreinander wirken und damit Gottes Fürsorge hemmen, — nur
da stellt sich der Mangel ein und wird das Sorgen zur Notwendigkeit.
Deutet das aber nicht zugleich darauf hin, daß dort, wo wir Menschen
uns mieder Gott zuwenden mit aller Kraft des Vertrauens und mit
reiner, völliger Hingabe nach seinem Reiche trachten, der Bann des
Sorgens wieder gebrochen wird und alle Menschen finden, was sie

zum Leben bedürfen?
Gerade das wollte uns Jesus mit seinem „Sorget nicht!" sagen.

Und er selber lebte aus diesem Vertrauen heraus, er gab sich ganz
Gott hin und diente mit seinem ganzen Leben allein dem Reiche
Gottes, — und siehe da: wie durch eiue Wuuderkraft wird Gottes
Reich, jeue Welt des Vaters, mn ihn her ivieder sichtbar, in der auch
die Sorge wirklich überwunden ist. Drum stehen seine Worte vom
Nichtsorgen in der ganzen schlichten Kraft ihres Vertrauens auf dem
Boden fester Tatsächlichkeit; eine neue Wirklichkeit und kein blaßes
Ideal verkündet er uns. Und so gilt es denn, daß wir ihm hierin
nachfolgen und gleich ihm znerst nach dem Reiche Gottes trachten.
Anch wir müssen uns im Glauben Gott hingeben, daß er durch nns
wirken nnd handeln kann; danu wird uuter uns wieder jene Welt
des Vaters Raum gewinnen, in der keiner mehr von der Sorge
geängstigt und geplagt wird, weil alle wieder Gottes fürsorgliches Walten
spüren und in kindlichem Vertrauen zu ihm aufatmen, — in der keiner
mehr von der Not erdrückt wird, weil keiner mehr in Verlassenheit
und Vereinzelung dasteht, sondern alle in echter Brüderlichkeit zusammenstehen

und für einander sorgen. Gewiß wird cs auch in dicscm ncuen,
von der Herrschaft der Sorge befreiten Reiche noch viel Sorgen nnd
Arbeiten geben — wie sollte auch ohne solches nnser Leben innerlich
und äußerlich gedeihen können! — aber es wird ein Sorgen und
Arbeiten für die andern, für einander sein, und drum keines, das
erlöst ist von jenem Fluche der Selbstsucht, der unser heutiges Svrgen
und Arbeiten so sehr entseelt, entwertet und erniedrigt — ja, cs ivird
jenes höchste Sorgen uud Arbeiten sein, dessen sich Gott selber
bedient, um seine Fürsorge unter seinen Kindern walten zu lassen.

Nicht zufällig münden also Jesu Worte vom Nichtsorgen in die
Mahnung, zuerst nach Gottes Reich zu trachten, aus. Wie überhaupt
keines seiner Worte, so läßt sich auch dieses nicht «ils dem Zusammenhang

der ganzen Reichsbotschaft loslösen. Das ist noch nicht die
Ueberwindung der Sorge, auf die Jesus abzielt, daß wir uns rein
persönlich und privat nach Möglichkeit diescr oder jener Einzelsorge zu
entledigen suchen: nein, nur im Zusammenhang mit der Ueberwindung
der Welt durch Gvttes Reich wird die wahre Ueberwindung der Sorge



— 344 —

sich vollziehen können. Auch hier kommt es nicht auf eine private
Weltflucht, auf ein Sich-zurück-ziehen von diesem einzelnen Stücklein
Welt an, sondern auf die Eroberung und Ueberwindung der Welt im
Wesentlichen ihres Geistes und im Ganzen ihres Daseins. Drum
dürfen wir dort, wo wir vom Zwang der Sorge gedrückt werden,
nie ob unserer Einzelnot jene Hauptnot, jene Grund- und Wurzelnot

vergessen: das Fernsein des Reiches Gottes unter uns. Solange
all unser Seufzen nicht immer mieder zum schmerzlichen,
verlangenden Gebete: „Zu uns komme dein Reich!" wird, haben wir
die Nöte, unter denen wir stehen und seufzen, noch nicht recht
verstanden. Nur dadurch, daß Gottes Reich in unseren Herzen, unserem
Leben, unserer Welt vordringt, nur mit dieser Hilfe im Großen, im
Ganzen, im Wesentlichen nnd Entscheidenden, kann uns wahre Hilfe
auch für unsere einzelnen irdischen Nöte und wahre Erlösung von
unseren Sorgen zuteil werden. So ist denn das für uns immer wieder
das Wesentliche und Entscheidende, daß wir unsere Herzen auf Gottes
Reich richten, auf ein Leben und eine Welt der brüderlichen Liebe,
des gegenseitigen Helfens und Dienens, der einander tragenden
Fürsorge: „Trachtet zuerst nach dem Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit,

so wird euch alles zufallen!"
So hat denn Jesu Wort vom Nichtsorgen nichts zil tun mit

leichtsinniger Sorglosigkeit und vertrauensseligem Jn-den-Tag-hinein-
leben; nein die eine große, hingebende Sorge für Gvttes Sieg auf
Erden bindet er uns auf die Seele! Er sagt uns nicht: „kümmert
euch um nichts, laßt die Dinge ihren Lauf nehmen, irgendwie werdet
ihr schon immer wieder durchkommen!" — nein, er sagt uns eben:
trachtet, ja trachtet zuerst und vor allem andern nach dem Reiche Gottes
und seiner Gerechtigkeit, dann wird euch alles zufallen, dann wird euch

auch das zuteil werden, worum ihr euch jetzt sv svrget. Und wie nur
dieser fortschreitende Sieg des Reiches Gottes uns die wahre Ueberwindung
dcr Sorge bringen kann, sv bringt schon die echte Hingabe an diesen

Sieg inmitten der alten Sorgenivelt eine Erlösung vom Sorgen; wer
mit Vertrauen und Hingabe sein Leben diesem höchsten Kampfe weiht,
der wird es erfahren dürfen, wie in dieser großen Sorge um Gottes
Reich, all die kleinen und doch fo drückenden, verzehrenden Sorgen
nm irdisches Gedeihen untergehen. Nicht nur für die künftige große
Ueberwindung der Sorge, sondern schon für die gegenwärtige persönliche

Befreiung von der Sorge, gibt's nur den einen Weg: „Trachtet
zuerst nach dem Reiche Gottes!"

Die Welt ist gerade dadurch zur Stätte der Not und des

Sorgens geworden, daß ein jeder nur sorgte und fragte: was werde
ich essen? was werde ich trinken? womit werde ich mich kleiden? und
wie all die irdischen Anliegen, bis hin zur Gier nach Macht, Reichtum
und Genuß, heißen. All dies selbstsüchtige Sorgen stärkte und festigte
nur immer mehr die Macht und Herrschaft der Sorge auf Erden.
Dieselbe Welt kann aber wieder zum Gottesgarten werden, in dem



— 345 —

für alle gesorgt wird, wenn wir statt dessen wieder ansangen zu
fragen: Wie steht es mit dem Reiche Gottes unter uns? wie dienen
wir seinem Kommen? Diese große Frage und Sorge des Gotteskindes

muß jenes Fragen und Sorgen der „Heiden" verdrängen, denn
diese Gotteskinder, die ausschauen nach der kommenden Welt ihres
Vaters und nicht befangen bleiben im Trachten nach dem, was sie

von der bestehenden Welt für sich erlangen könnten, sie helfen die

neue Welt bauen, in der die Sorge überwunden ist. Ja — trachtet
zuerst nach dem Reiche Gottes und feiner Gerechtigkeit,
so wird ench alles zufallen! R. Lejeune.

»Woven.)
„Man wirbt Menschen für Arbeit, die

tötet, für die Arbeit des Krieges: man
zählt sie ab, man drillt sie, man nährt sie,

man kleidet sie ein, und man beglückwünscht
sie dann. Daß man sie doch auch für die
Arbeit werben wolle, die ernährt, daß man
sie dafür zähle, übe, ernähre und kleide,
daß man sie dann beglückwünsche.

R n s k i n.

F M Jährend des Krieges war die christliche Familie ausgelöscht.
Die Regierungen geboten den Völkern, die brüderlicher!
Bande zu vergessen, die fie miteinander einten, und fich

auf das Gemetzel zu bereiten, das politische Gründe notwendig
machten oder zu machen schienen. Einige Menfchen jedoch verweigerten

still den Gehorsam, weil sie über dem politischen Vaterlande

eine heiligere Gemeinschaft sahen, der treu zu bleiben vor
allem wichtig war. Alle im Dienste des gleichen Geistes, haben
sie nicht aufgehört, fich eng verbunden zu fühlen, ohne sich 'zu
kennen. Kürzttch haben fich einige von ihnen in Holland getroffen,
eine verhältnismäßig große Anzahl; sie wurden moralisch gestützt
durch eine Schar von Freunden und Brüdern, die sie nicht hatten
begleiten können. An diese Freunde richtet sich dieses Schreiben
im Besonderen.

') Aufruf an die Schweizer bei Anlaß der Versammlung der internationalen
christlichen Familie in Bilthoven (Holland) vom 4,—11, Oktober 1919.

Wir bringen diesen Aufsatz, leider stark verspätet, zum Abdruck, weil uns
die von Bilthoven ausgehende Brwegung wichtig und symptomatisch erscheint.
Den Vorschlag unseres Freundes CS^sole an unsere Behörden freilich betrachten
wir als utopistisch. Diese antworten — mit dem Erlaß Scheurer! Aber der Grundgedanke

ist wichtig und es ist bitter notwendig, daß das Problem nicht einschlafe.
Daran hängt jetzt sehr viel. Ueber die zweite Versammlung in Bilthoven hoffen
wir bald einen Bericht bringen' zu können, Die^Red,


	Von der Ueberwindung der Sorge

