
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 14 (1920)

Heft: 7

Artikel: Zwei Traureden : Ehe und Gottesreich ; Von göttlicher Führung (Ps. 23,
1-4)

Autor: Müller, Alfred D. / Schaedelin, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134671

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134671
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 324 —

mit Schwächen, Fehlern, Leidenschaften, voll Herrschsucht und
Besitzgier! Willst du uns über Nacht zu Engeln machen?" Denen,
dse mich so fragen, antworte ich: Nein, ich weiß wohl, daß das,
was ich vor Ihnen aufgestellt habe, Ideale sind, für keinen von
uns erreichbar. Aber es sind Ideale, die unserm Leben Richtung
und Ziel geben, an denen wir das, was ist und was wir find, messen
können, damit wir wissen, was Bestand haben soll und was des
Unterganges wert ist, was in uns gevflegt^und was eingedämmt werden muß.

Wenn wir nicht vollkommen sein köunen, fo ist es doch schon
etwas Großes, fich nach Vollkommenheit zu sehnen; wenn wir unser
Leben nicht frei von Schnld halten können, so ist es doch entscheid
dend, daß wir die Schuld als Schuld erkennen. Wir mögen hinter unseren
Aufgaben zurückbleiben, wenn wir uns nur große Aufgabe gestellt haben,
so wird doch unfer Leben von ihnen Wert und Bedeutung erhalten.

Die Welt, in der wir leben, sagt: das ist Recht, Sittlichkeit,
Ethik, was mir dient. Unsere Losung muß fein: Was Recht,
Sittlichkeit, Ethik ist, dem diene ich, und wir werden es erfahren: Trotz
aller UnVollkommenheit unseres Dienstes wird er uns damit
belohnt, daß die Kräfte, denen wir dienen, auch uns wieder dienen,
indem sie unser Leben reicher, schöner und tiefer machen. Kameradschaft,

Freundschaft und Liebe das sind verschiedene Symbole für
die eine Wahrheit, daß der Mensch den Menschen nötig hat.

Das Ich allein ohne Du
Schwankt im Leben und ist ohne Ruh.
Erst, wo das Ich mit dem Du sich verbunden
Da hat es seine Ruhe gefunden.

Wie wir uns in diesem ersten und einfachsten Gemeinschaften
zu einander einstellen, darin liegt wieder ein Symbol für die
Beziehungen des Menschen überhaupt, die Beziehungen von Mann und
Frau, von Klasse und Klasse, von Volk und Volk.

So ist jedes, ob es wolle oder nicht, hineingestellt in die große
Gemeinschaft und kann Segen oder Fluch für sie werden Das ist
die große Verantwortung, aber auch der große Reichtum unseres
Lebens. Clara Ragaz.

Xwe! craureSen.

M UNS Sottesrelcb.
„Einen neuen Himmel und eine neue Erde

auf denen Gerechtigkeit wohnt, erwarten wir
nach Gottes Verheißung,"

IWHan kann sich die Größe der durch Christus, in der menschlichen
Seele geweckten Lebenshoffnungen gar nicht deutlicher zum

« > ^ Bewußtsein bringen, als durch dieses Wort aus dem zweiten
Petrusbrief. Es ist die deutlichste Ablehnung jener Anschauung, die



— 325 —

das Reich Gottes nur auf das Jenseits beziehen und das Evangelium
Jesu zu einem bloßen Ideal abschwächen möchte, das erst jenseits
der Grenzen unseres irdischen Lebens in sein volles Recht eintritt.
Dem ganzen Urchristentum war der Anspruch Christi auf diese Erde
ebenso sicher, wie ihm gewiß war, daß das Reich Gottes nicht von
dieser Welt ist und weit über diese sichtbare Welt hinaus den ganzen
Herrschaftsbereich des Gottes umfaßt, der sagt: „Siehe, ich mache

alles neu." Jn alle auch noch so versteckten Winkel des Lebens
sollen die Lebenskräfte eindringen, die in Christus ihre Verkörperung
gefunden haben. Alles soll der Liebe, der Gerechtigkeit und der
Wahrheil unterworfen werden. Denn Liebe, Gerechtigkeit und Wahrheit

sind die Erscheinuugsformen des Göttlichen in dieser Welt, irgend
etwas von ihrer Herrschaft ausnehmen wollen, das hieße der
Allmacht Gottes Abbruch tun, dem das Große wie das Kleine Untertan
ist, — die Erde ist nur wie der Schemel seiner Füße und doch
fällt kein Haar ohne seine Willen zu Boden. Dieser alles umfassende
Anspruch Gottes, von dem schlechterdings nichts ausgenommen ift,
glüht in dem Wort: „Wir warten auf einen neuen Himmel und eine
neue Erde, in welchen Gerechtigkeit wohnt." Die Generation, deren
Hoffnung diefes Wort zum Ausdruck bringt, wußte noch, daß Christus

in das nachtschwarze Dunkel dieser verworrenen Welt
eingedrungen war mit dem Bewußtsein: „Ich bin das Licht der Welt."
Nicht das Licht des Jenseits, sondern des Diesseits — so gewiß die
erneuernde Macht der Gotteskraft sich in allen Regionen des Weltalls

durchsetzen wird. Man hatte noch nicht vergessen, daß der
Heiland, der Retter der Welt wie ein Eroberer auszog, um mit dem
Feuer und Schwert unerhörter Forderungen und Kräfte diese Erde für
Gott zu gewinnen, daß Gottes Wille auf ihr geschehe wie im Himmel.

Es ist also gar kein Zweifel, daß der Wille Christi auf ein«
durchgreifende Erneuerung der Welt gerichtet und daß es ein Abfall
von ihm war, seine Botschaft auf die bloße Innerlichkeit einschränken

zu wollen. Man kann diese Wahrheit aber auch gewissermaßen von
unten her begreifen, indem man nicht von Christus, sondern, von der
Welt ausgeht. Wer das Christentum nur auf das Jenseits beziehen
will, ist nicht nur von Christus abgewichen, sondern vermag auch in
seiner Weltbetrachtung und seiner Lebenskenntnis nicht durch die
grobe sinnenfällige Außenseite hindurchzudringen. Alle
Lebensverpflichtungen verlangen mit gebieterischer Notwendigkeit nach einer
Anwendung des Geistes Christi auf das Leben. Auch die irdischen!
Lebensaufgaben können gar nicht gelöst werden ohne die Kräfte, die
eben Christus in der Seele wecken will. Kein Staatsleben ist möglich
ohne jene Ueberwindung der Selbstsucht, die den Mittelpunkt feiner
Forderungen ausmacht. Keine Organisation der Menschheit kann
gelingen ohne eine tiefe Ehrfurcht gegen die Weisheit Christi. Nicht
einmal die menschliche Ernährung rann bei aller Fülle, mit der dre
Natur ihre Gaben spendet, sichergestellt werden ohne die Oaritss Odristi.



— 326 —

Unter allen menschlichen Einrichtungen ruft wohl keine so sehr
nach de,? Kräften Christi wie die Ehe. Was ist die Ehe? Wen« man
es ganz kurz und sachgemäß sagen will, so kann man den Sinn
der Ehe zusammenfassen in dem Wort: sie ist der Anfang jener neuen
aus dem Geiste Christi aufsteigenden Erde. Jedenfalls ist sie eine
Einrichtung, die durchaus auf höhere Kräfte angewiesen ist, eine
Aufgabe, die mit den bloßen Mitteln dcr Natur gar nicht gelöst
werden kann. Sie steht in einem durchgehenden Gegensatz zur
umgebender, Welt. In den uns umgebenden WeltverhältnisscU, macht
sich der Haß auf allen Gassen breit, jeder denkt nur an sich, läßt
sich ganz von seinem Selbstinteresse beherrschen, betrachtet den andern
nur als Rivalen bei der Verfolgung seiner selbstischen Ziele. Dcr
Krieg hat diesen Charakter der Welt doch wohl auch dem Blinden zum
Bewußtsein gebracht. Die Ungeheuern Leiden, die cr über die
Menschheit gebracht hat, sind eine einfache und unausweisliche Folge
dieser Entartung. Die Ehe ist wie ein Bollwerk, das in diese Welt der
Entzweiung hineingetrieben ist. Sie ist der erste Versuch der ànima
iminoi'tulis, über dic Wclt dcs Hnsscs hinauszukommen. Die menschliche

Seele lehnte sich auf gegen den Haß und gegen die Sehnsucht
- und schuf die Ehe. Ist cs nicht wie ein Wunder, daß mitten

in einer Flut des Haßes uud des Mißtrauens zwei Menschcn dcn
Mut haben, ihr Leben auf Liebe und auf Vertrauen zu gründen?
Ist eine Einrichtung iiicht wie aus einer andern Welt, die mitten in,
einer Welt des Kampfes Aller gegen Alle und einer grenzenlosen,
Vereinzelung aller der Gemeinsamkeit des Lebens eine Bahn bricht?
Die Ehe stellt sich aber noch in anderer Beziehung in vollkommenen
Gegensatz zur sie umgebenden Welt. Denn sie ist der Versuch, über die
Flüchtigkeit bloß naturhafter Erregungen zu etwas Dauerndem zu
gelangen Die Natur bis in all die Erregungen hinein, die uns selbst
dem bloß naturhaften Ablauf der Dinge angehören, ist durchaus
dem Wechsel unterworfen. Allen bloß naturhaften Empfindrmgen
haftet eine gewisse Launenhaftigkeit an, sie gehen nicht aus einem
festen Lebenszentrum hervor, sondern wechseln mit den Gegenständen,
durch sie erregt werden. Die menschliche Seele empfindet aber,
daß sie in der Nachgiebigkeit gegen die spielerische Launenhaftigkeit
der Natur nicht nur sich selbst verliert, sondern nicht einmal die igu

Naturdrang laut werdende Sehnsucht erfüllt. Es bedeutet wieder
etwas ganz Unerhörtes, daß in der Ehe die menschliche Seele übcr
diese Abhängigkeit von der Natur hinausstrebt, um sich einer dauernden

Verpflichtung zu unterwerfen. Jn der Ehe sucht die unsterbliche
Seclc jene unirriu «liristiarm, die in Christus die höchste Erfüllung
ihrer Lebenssehnsucht findet, die Erlösung von ihrer eigenen Un-
stetigkeit, sie trachtet über alle Knechtung durch die Natur und die
umgebende Welt hinaus in das Reich der Freiheit und des Geistes.

Darum ist es ganz unmöglich, die Aufgaben der Ehe mit den
Mitteln der Natur zu lösen. Die Ehe ist ein Weckruf an unsere



— 327 —

tiefsten Kräfte, sie setzt alles das voraus, was Christus in der menschlichen

Seele weckt. Sie ist eine Uebertragung der Forderungen in das
Leben. Sie ist der Anfang jenes neuen Himmels und jeuer neueu
Erde, von denen der 2. Petrusbrief redet. Sie verlangt durchaus
nach allem, ohne Abbruch, was Christus von uns fordert. Nur wo
zwei Menschen sich in der Liebe miteinander verbunden fühlen, dis
Christus meint, kann eine Ehe gelingen. Das Wort Liebe in der
Bedeutung, die ihm das moderne ganz in der Abhängigkeit von der
Natur hängen bleibende Empfinden verleiht, ist eine durchaus
ungenügende Bezeichnung dessen, was für die Ehe nottut. Nur wo
jenes Feuer der Entfelbstung vorhanden ist, das Christus im Auge
hat, kann sie gelingen. Entweder wird in der Ehe wirklich Ernst
gemacht mit dem Wort: „Alles was du willst, daß Dir der andre
tue, das tu du ihm", oder sie wird ein Zerrbild des Lebens. Und
zwar ist nuu eben das Große in der Ehe, daß die Liebe nicht ein
allgemeines Gefühl bleiben darf. Allgemeine Gefühle haben ist nicht
fchwer. Sich an den Feiertagen und Wendepunkten seines Lebens-
über den Alltag, die Umgebung und seine eigne Kleinlichkeit und
Selbstsucht hinausgehoben fühlen ist nichts Großes. Au solchen
Erhebungen und Sensationen hat es in der Menschheit auch, vor Christus

nie gefehlt. Das aber, was Christus im Auge hat, ist eirm
Liebe, die eine Nene Welt hervorbringt; was er will, ist eine Innenwelt,

die in die Verworrenheit, in die Verstocktheit und in die Dunkelheit

dieser Erde gestaltend und organisierend eindringt. Er will,
daß das Reich Gottes komme, daß der Wille Gottes auch auf Erden
geschehe, daß ein neuer Himmel komme und eine neue Erde. Diefe
Liebe allein kann eine Ehe gelingen lassen. Sie allein ist dem
Hintertürenreichtum des Lebens gewachsen. Im neuen Testament steht
das Wort: „Was ihr eßt oder trinkt oder was ihr tut, so tut es
alles zur Ehre Gottes." In der Ehe muß das Feuer der Eutfelbstung
bis in alle Einzelheiten der Lebensführung hinein spürbar sein.
Auch Essen und Trinken muß dem Höchsten unterworfen und jener
Liebe untergeordnet sein, die allein schöpferisch ist, weil sie aus der
höchsten schöpferischen Energie, aus Gott hervorgeht. Jn dieser An-,
Wendung höchster Prinzipien und Gefühlsereignisse auf die Praxis
des Lebens liegt die eigentliche Schwierigkeit, in ihr aber auch der
eigentliche Zauber des Lebens. Jedes Wort, jede Handlung muß
in der Ehe in Einklang stehen mit der einfachen und doch unendlich
einschneidenden Tatsache, daß der andere eine unsterbliche Seele
besitzt, die ganz dasselbe Recht auf Leben und Geltung hat wie die
unsere. Verlangt uusere Seele nach Mitteilung, fo sollen wir sie dem
andern in derselben Grenzenlosigkeit gewähren, in der wir sie uus
selber wünschen. Das Ich muß von nun an innerlichst init dem Du
verbunden sein. Nur bei dieser Unterordnung aller eigenen, Bedürfnisse
unter die höchste Verpflichtung der Liebe kann die Ehe anch Glück
gewähren. Denn Glück ist nur dort, wo die Güter und die Pflichten



— 328 ^
des Lebens ihre richtige Rangordnung haben. Nur wo Menschen
gehorsam sind gegen das Eine, was nottut, nur wo Hunger und
Durst nach dein Höchsten ihre Seelen ganz ausfüllt, werden sie auch
an äußeren Gütern das erhalten, was nötig ist. Nur dcr Geist kann
der Natur all die Gaben abgewinnen, die sie in verschwendcrischer
Fülle für uns bereit hält.

Liebes Brautpaar! Es ist eck« große Weltaufgabe, für die Ihr
Euch rüstet. Jn der Gemeinsamkeit, in die Ihr heute eintretet, foll
eiu Stück neue Erde, ein Stück Christuswelt wirklich werden. Denn
das ist gewiß, daß der Kamps gegen die Selbstsucht iu der Ehe und
iu der Familie seineu Anfang nehmen muß. Sie sind die Vorboten
der kommenden Menschheitsorganifation. Darum muß das gemeinsame

Leben in der Ehe auf einen andern Ton gestimmt sein als iu
der Welt. Nur wenn wir im engsten Lebenskreise die gemeinsamen
Fragen im Geiste Christi zu lösen gelernt haben, werden auch die
großen Völkerfragen sich feinem Geiste nicht mehr entziehen können.
Was die alte Wert M haben wir alle erfahren. Sie enthüllt ihren
ganzen gottverlassenen Wahnsinn im äußeren und inneren Krieg.
Jene alte christuslofe Erde, von der wir umgebeu sind, wirft gewiß
auch in diese Stunde ihreu bedrückenden Schatten. Nur der Aufblick
zum Höchsten kann auch all den schmerzlichen Erinnerungen, die
Euch bewegen, die versöhnende Weihe geben. Jene Ströme von Blut,
die die Erde hat trinken müssen, jener Wahnfinü des Hasses und
der Lieblosigkeit, jene schamlose Selbstsucht und all die nackte

Gemeinheit, die rings um uns ihr Wesen treiben, werden uns dann
nicht an der Meinung verführen, daß diese Welt ewig den Furien der
Unterwelt ausgeliefert sein müßte. „Wir warten eines neuen Himmels

und einer neuen Erde, in welchen Gerechtigkeit wohnt." Auch
die Erde gehört Gott. Der Christusgeist wird über alle Widerstände
siegen. Und Ihr sollt fein Banner hochhalten. Durch Euch soll ein
Stück Neuland dem wilderregten Ozean menschlicher Leidenschaften
abgewonnen werden. Diese große Aufgabe kann freilich nicht gelöst
werden ohne einen neuen Himmel, ohne eine innige Verbindung
mit allen Mächten der oberen Welt, ohne eine neue Innerlichkeit, die
im Stande ist, wirklich Licht in die Dunkelheit der Welt hineiüzu-
tragen. Dann aber soll nichts uns entmutigen. Die Ehe ist der
Anfang einer neuen Ordnung aller Dinge, sie ist der Anfäng einer
Gemeinsamkeit, die einmal alle. Verhältnisse umfassen soll. So gut
wie in ihr soll im Staat und Völkerleben die Selbstsucht überwunden
und die Liebe auf den Thron gesetzt werden. Mit dem Fleuer und
Schwert der Entschlossenheit müssen aus der Ehe all die Mächte
ausgetrieben werden, die ihre stärkste Konzentration im Kriege erfahren
haben: jenes Hängen am Ich, jenes Kleben an den greifbaren Dingen

des Lebens, jenes Hängenbleiben in den Erregungen der bloßen
Natur, jene Heimlichkeit, jener Mangel an Vertrauen. Die Ehe ist
entweder ein Zerrbild des Lebens, oder sie ist heiliges Land. Aber



— 329

das kann nur gelingen, wenn wir die Fackel Christi in alle Kleinigkeiten

unseres Alltags hineintragen, wenn immer etwas von dem
Feuer in uns glüht, das in dem Wort leuchtet: „Wir warten auf
einen ueuen Himmel und auf eine neue Erde. Alfred D. Müller.

von göttlicher Mlung.^ Pf. S3, 1-4,

FF Vir sehen Gottes führende Hand in unserm persönlichen Leben

»UH nicht immer mit gleicher Deutlichkeit. Das ist nicht verwun-w derlich, besonders wenn wir uns um diese Führung nie groß
gekümmert haben, svndern eigene Wege gegangen stnd, wenn schvn
Gottes Treue nie größer ist, als in den Zeiten unserer Treulosigkeit.
Aber auch sonst gibt es einfach Zeiten der Dumpfheit, der Angst und
Verworrenheit, wo wir uns fo recht aus Glauben gewiesen sehen.
Aber zuweilen ist's, wie wenn die Nebel stch zerteilten und wir sehen

was dem Ange sonst verborgen blieb, wir sehen über unserm Leben

von seinen ersten Ansängen an eine ordnende, führende väterliche
Hand, die durch alle Verworrenheiten hindurch auf eine wunderbare,

uns unbegreifliche, jedenfalls auch völlig unverdiente Weise
immer wieder alles zn einem guten Ziel und Ende führt. Dann
fühlen wir uns in unserm Kleinmut tief beschämt und vielleicht werden
nnsere kühnsten Hofsnungen weit übertroffen. Es müßte etwas nicht
ganz in Ordnung fein, wenn nicht in der Zeit des Brautstandes der

herrliche Sinn des dreiundzwanzigsten Psalms stch besonders deutlich
erschließen würde.

Wir können zwar nicht zurückhaltend genug sein, wenn wir den
Willen Gottes und den Gedanken der göttlichen Leitung mit den

Dingen unsres persönlichen Lebens in Zusammenhang bringen,
besonders, lvenn es sich um Dinge handelt, die unserm Fleische, zumal
unsrer Eitelkeit oder unserm Eigensinne schmeicheln. Wir sind da oft
gar so eilfertig und merken nicht, wie oft wir dem göttlichen den

Wechselbalg unseres eigenen törichten Willens unterschieben. Es ist

ja ein bekannter Fehler angeblich christlicher Frömmigkeit, jede Schrulle
des eigenen, eigensinnigen Kopfes, jeden törichten Einfall eines eitlen
und verblendeten Herzens immer gleich für den Willeu und die

Fügung „des Herrn" zu erklären und der erstaunten Mitwelt als das

zuzumuten und aufzuerlegen. Schon manches einfältige Ehepärchen
hat im Sinnenrausche plötzlich eine fromme Auwandluug gehabt lind
demnach beschlossen, seine Ehe sei von Gott gefügt und im Himmel
geschlossen. Und vierzehn Tage später da war schvn alles nichts;
denn in Wirklichkeit war nicht „der Herr", sondern die Sinnlichkeit
vder irgend etwas anderes ebenso gewöhnliches der Grund der Ehe,
nnd der Herr hat seine Leitung und feinen Willen dann darin
erwiesen, daß er den Leutchen ihre Ehe zur Holle machte, wie cr es zu



— 330 —

machen pflegt, wv man statt seiner die Sinnlichkeit zum Herrn des
Lebens machen will. Wir wvllen nie den. eigenen gierigen Willen
zum Willen Gvttes umlügen, mit wie vicl Schein uns das auch
gelingen möchte. Ich wüßte nicht, was Blasphemie wäre, wenn es das
nicht wäre. Gvtt läßt seiner nicht spvtten. Was sein Wille ist, das
ist sein Wille, und was sein Wille nicht ist, das ist nun einmal nicht
sein Wille.

Aber kein sentimentaler Mißbrauch vermag die Herrlichkeit und
Wahrheit unsres Psalms auch nur im Geringsten zu verdunkeln. Es
bleibt dabei, daß Gott uns der gute Hirte ist, wenn wir in der Wahrheit

uns von ihm und seinem hellen Worte wollen leiten lassen. Dann
wird uns nichts mangeln: dann weidet er uns ans grüner Aue und
führt uns zu frischem Wasser und erquicket unsre Seele. Ich weiß,
liebe Neuvermählte, daß Ihr etwas davon mißt und schon
erfahren habt.

Laßt mich's nach zwei Richtungen hin beschreiben, um was es

sich handelt, wenn wir von einer göttlichen Leitung reden in nnserm
Leben und den Herrn unsern Hirten nennen.

Nicht wahr, es ist dann auf unsrer Seite immer eine gewisse

Blindheit im Spiele. Deswegen reden wir ja von einer Leitung,
darum bedürfen wir ja einer Führung und eines Hirten, wenn wir
nicht iu der Wüstenei verkommen wollen, weil wir halt alle cin wenig
den uuwisseudeu Schafen gleich sind. Wir werden dvch alle iminer
wieder — man kvnnte wvhl auch sagen: je länger umsv mehr —
davvn überführt, ivie blinde nnd unwissende Meuschen wir alle stnd.
Die,Jllusivuen vergehen uns, die eitlen Einbildungen werden zunichte,
und die höchste Lebensweisheit, zu der man vom menschlichen Boden
aus allenfalls gelangen kann, ist die: zu wisfen, daß man nichts weiß,
daß wir von uns aus gerade über die entscheidenden Dinge, auf die
alles ankommt, iii tiefer Unklarheit und Unwissenheit stecken. Würden
wir nur immer gleich mit dieser Erkenntnis anfangen! Gewöhnlich
kommen wir aber erst dnrch die bittersten Erfahrnngen zu der
simplen Einsicht des Wandsbecker-Bvten:

„Wir stolze Mcnichenkinder
Sind eiicl arme Sünder
Und wissen gar nicht viel."

Was in aller Welt wüßten ivir denn, was nicht unsicher Iväre!
Wir hnbeu's nie einfach in der Hand. Es kommt meistens ganz
anders als wir's im Sinne hatten. Dcn breitesten Raum auf dcr Trcck-
tandcnliste unsres Lebens nimmt immer das „Unvorhergesehene" cin.
Wir stehen immcr wieder vor neuen unerwarteten Situationen und
wissen nicht mehr ivciter, und die kleinsten scheinbar zufälligen äußern
Verumständungen führen oft die entscheidendsten Wendungen in
unserm Leben herbei. Eine Zugverspätung, eine Zeitungsnotiz, eine
unerwartete Vegegnuug. Anch ist es eine alte Erfahrung: je gescheiter
wir sein wollen, je genauer und eifriger wir alles zum voraus be-



331

rechnen, je hitziger wir herumrennen, in der Meinung, das Glück
herbeizmingen zu können — umso schiefer Pflegt es zu gehen, und
der Wandsbeckcr-Bvtc behält wiederum recht, wenn er in feinem
kindlichen Verslein weiterfährt:

„Wir spinnen Lustgespinnste
Und suchen viele Künste
Und kommen weiter von dem Ziel,"

„Zieh aus deinem Vaterlande uud aus deiner Freundschaft in
ein Land', das ich dir zeigen ivill" sagte Gott zu Abraham. Dieser
hat auch nicht gewußt, wohin die Reise ging. Er schritt wie in's
Dunkel hinein mit einer gewissen Blindheit und Sorglosigkeit, über
die sich die Leute wohl gewundert haben. Vielleicht giugs auch euch
so euer ganzes Leben lang: ihr griffet wie in's Dunkel hinein, ihr
tapptet herum und stolpertet eures Wegs daher fast wie die Blinden.
Euer Blick rnht im Geiste mit Herzklvpfen auf manchem Pnnkte eurer
Vergangenheit, wo alles eine entscheidend schlimme Wendung hätte nehmen
können, vielleicht nicht ohne eure Schuld. Aber da war irgend etwas,
das hielt euch innerlich znrück, das war stärker als ihr und hat euch
bewahrt. Wenn sich darum bis jetzt innerlich wie äußerlich alles sv
merkwürdig gut und freundlich gefügt, dann ist euch jedenfalls das eine
klar: es lag wahrlich nicht an eurer Klugheit, eurem wunderbaren
Weitblick, eurer Frömmigkeit, eurem Gottvertrauen und weiß ich an
was für Tugenden, vielmehr, was an euch lag, so hätte manches
sehr verkehrt heraus kommen können; Venn wir Menschen sind zu den
meisten Torheiten jederzeit irgendwie innerlich disponiert, jedenfalls zu
allen, von denen wir die bittere Erfahrung noch uicht gründlich genug
gemacht haben.

Und wenn ihr nun au einem guten Ende steht, so wollen wir
bedenken, daß dieses Ende auch wieder ein neuer Anfang ist. Wieder
dehnt sich vor euch eiu unbekanntes Land und wieder führt der Weg
in's Ungewisse und will gesucht scin. Der Fehler und Irrwege, vvn
denen ihr nvch keine Erfahrung habt, sind ungezählte. Und ob sich's
auch zn ziveien fröhlich wandern läßt im schönen Mvnat Mai, sv Hut
für euch die Sache doch auch wieder ihre ernste Seite. Es sollte
seltsam zugehen, ivenn ihr als ernste und aufrichtige Brautleute
mitten in aller Freudigkeit und allem Wagemut nicht auch zuweilen
Stunden tiefster Bangigkeit und Not verspürt hättet, sv ivie man sie
verspürt, wenn man vor einer großen Aufgabe steht, die man lösen
will uud lösen muß, bei der es aber nicht einfach eine ausgemachte
Sache ist, vb auch die Kräfte zu eiuer ganzen Lösung ausreichen werden.
Und die Ehe stellt uns herrliche aber keineswegs immer leichte
Aufgaben. Und ihr gehört nicht zu jenen fixen und sichern Lenten, denen
alles zum vvraus immer schon ausgemacht ist. Hcffentlich iiicht!
Denn ohne eine gewisse Unsicherheit und Blindheit, sofern sie uur in
der Beschränktheit nicht aber in der Bosheit des menschlichen Wesens
ihren Grnnd hat, ohne jenes Suchen, Fragen und Anklopfen, dem



— 332 —

dann das entsprechende Finden, Antworten nnd Auftun folgt, ohne
jenes in der Schwebe und auf dem Sprunge sein, jenes Greifen ins
Dunkel hinein, das ohne Wagnis und Kühnheit und Eingebung des

Augenblicks nicht sein kann, ist das Leben leer nnd reizlos.
Aber freilich nur dann ist es so, wenn der Frager znm voraus

schon weiß und gewiß ist, daß zur rechten Stunde die Antwort nicht
ausbleiben nnd es am täglichen Brote augenblicklicher Eingebung und
Führung nicht fehlen werde. Nur dieses beides zusammen macht das
Leben im wahren Sinne aus. Es muß der menschlichen Blindheit
eine gewisse Hellsichtigkeit sich verbinden, in der Unsicherheit
eine viel größere Gewißheit wohnen und sie beständig nen erzeugen
und entzünden. Der Glaube ist immer beides: Hellsichtigkeit und
Blindheit, Gewißheit und Unsicherheit, Ruhe und Bewegung, nie bloß
eines allein. Ein Glanbe, der nur Blindheit wäre, wäre nichts als
ein frusterei Wahn; ein Gott, der nur verborgen bliebe und nicht helle
Worte zu uns zu reden vermöchte, wäre ein' Götze. Daß wir mitten
in aller Ungewißheit, Zufälligkeit und Brutalität dieses irdischen
Wesens doch uns beständig innerlich aufgefordert fühlen, uns nicht zu
fürchten, nicht zu hasten und zu rennen, nichts forcieren zu wollen,
sondern zu glauben, zu trauen, es zu wagen mit dem Fünklein hellen
Lebens, das uns dargereicht ist, wie klein es auch scheinen möge, nicht
kleinmütig zu fein, sondern gewiß, daß auf dem Gipfel der Verwirrung
das lösende Wörtlein sich darbieten, das Weglein sich zeigen, das
Türlein sich öffnen werde, das, daß der Glaube seine Hand ins tiefste
Dunkel streckt und ste dort von Gottes Hand ergriffen sühlt, daß er
hinter dem trüben Schleier des sichtbaren Wesens die helle Welt einer
ewigen Güte, Gerechtigkeit und Weisheit erschaut, und sich

aufgefordert fühlt, sich ihr glaubend und handelnd fest zu verbinden,
mit einem Wort, daß der Glaube um Gott als um den guten Hirten
weiß, das ist seine Hellsichtigkeit. Gott ist dem Glauben kein Rätsel,
kein bloßes Abstraktum, fondern der Vater, der gute Hirte, deffen
Stimme wir hören und tränen dürfen.

Und wenn wir über die Art der göttlichen Leitung noch etwas sagen
dürfen, so besteht sie wohl im Wesentlichen darin, daß Gott in feiner
Vorsehung vorsteht, daß wir immer besser mit seinen Augen schauen,
in feinem Lichte sehen lernen. Gott gleicht nicht jenen „Erziehern",
die in der faulen Prätention, sie seien unfähig, den Zöglingen immer
alles gleich aus den Händen reißen um alles selbst zu tun, bevvr jene
nur Gelegenheit bekommen haben, ihre Unfähigkeit, geschweige denn
ihre Fähigkeit an den Tag zu legen. Auch hat Jesus den Blinden
nicht so geholfen, daß er ste nur bei der Hand nahm, wie wir es etwa
tun, und sie führte: das wäre ja auch schön gewesen; jedoch nicht
so hat Jesus geholfen, sondern so, daß er den Blinden die Augen
öffnete, sodaß sie fürderhin in der Kraft des von ihm geschenkten
Augenlichtes selber sehen und ohne fremde Hilfe wandeln konntest.
Aehnlich verhält es sich mit der Leitung und Hilfe, die er anch uns



— 333 —

in unserer Blindheit immer wieder auf's neue angedeihen läßt; er öffnet
nnsre Angen, daß wir sehen, nnd daß wir fortschreiten können von
Gnade zu Gnade und von Erkcnntniß zu Erkenntniß. Wir sollen
nicht blind bleiben, sondern sehend werden, wenn schvn auf diesem
Wege die Einsicht iu unsere Blindheit nur immer tiefer wird. Aber
eben die Einsicht. Wir sehen nun fort und fort wie kurzsichtig wir
sind in demselben Maße, als wir immer dentlicher sehen, wie
wunderbar hellsichtig Gott ist, auf dessen gute Pläne und heiligen
Absichten wir immer zuversichtlicher eintreten lernen. Und kraft dieser
seiner ewigen Schöpfer- und Liebesgedanken, jvfern wir nnr auf sie

eintreten und sie zu unsern Gedanken zu machen begehren, ordnet sich

dann fort und fort von innen her unser Dasein und werden wir
ivieder eingesetzt in unser ursprüngliches Herrschaftsrecht über die
toten Dinge und scheinbar zufälligen Umstände des Lebens, zu denen
wir nun eben eine ganz veränderte Stellung einnehmen, weil wir jetzt
sehen, wvran wir bis jetzt achtlos vorübergegangen sind nnd darum
auch können, was wir früher nicht vermocht. Drum ist es trotz aller
scheinbar zufälligen äußern Verumständungen in Wirklichkeit doch nie

ganz zufällig, warum dieser Mann die und keine andere Frau, und
diese Frau den und keinen andern Mann sich erwählt. Wirkt ein
guter Geist entscheidend im Herzen, so wird er eben auch in dieser
Wahl die Leitung haben und wird dem Menschen zur rechten Stunde
Augen und Ohren auftun für das, was recht ist.

Drum freuet euch, daß ihr einen guten Hirten habt und trauet
ihm voir Herzen. „Er meidet mich auf einer grünen Aue und führet
mich zu frischem Wasser um seines Namens willen." Das werdet ihr
auch im Ehestand bestätigt finden. A. Schaedelin.

viitten wir nocd länger schweigen?
s handelt sich hier nicht um politische Fragen, um Vorarlberg,
Völkcrbund oder sogar um den Bolschewismus. Auch nicht
um Wahlpropaganda, denn unsre Nationalratswahlen sind

vorbei. Bei solchen Gelegenherten wird ja nicht geschwiegen, o,
nein! man nimmt den Mund gehörig voll, man schreibt und schimpft
drauf los.

Doch, auf einem Gebiet, wo das Volks- und Staatswohl in
seinem Innersten zerrüttet und verdorben mird, herrscht tiefes
Schweigen bei Reich und Arm, bei Fromm und Unfromm, in
Familie, Kirche und Gefellschaft.

') Da das vorliegende Heft zum Teil dem „sexuellen" Probleme gewidmet
ist, so möchten wir gern auch diesem Notschrei eines Gesinnungsgenossen, der schon

vor langer Zeit zu uns gelangte, Gehör verschaffen. Die Red,


	Zwei Traureden : Ehe und Gottesreich ; Von göttlicher Führung (Ps. 23, 1-4)

