
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 14 (1920)

Heft: 7

Artikel: "Der neue Katholizismus"

Autor: Gilg, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134669

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134669
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


294

„ver neue Katholizismus."
seinem feinsinnigen Vortrag „Der Katholizismus in der rö-

,i» misch-katholischen Kirche" hat im Jahr 1904 am 6. internatio-
nalen Altkatholikeukongreß in Ölten der nun entschlafene

Professor Dr. Adolf Thürlings mit Recht hervorgehoben: „Für uns
Altkatholiken ist nun die Frage nach dem Begriff des Katholizismus
nicht nur, sondern nach der Wirklichkeit des Katholizismus, nach
seinem Auftreten in der christlichen Welt in der Tat das rechte
Hauptthema, an dessen Lösung zu arbeiten wir nicht aufhören dürfen,

wenn wir uns nicht selbst aufgeben wollen." So mußte denn
die in dieser Hinsicht zentrale Probleme berührende Arbeit von
Professor L. Ragaz, die unter obigem Titel im Oktoberheft der
Neuen Wege erschienen ist, bei uns von vorneherein auf reges
Interesse stoßen. Wenn wir im Brief des Jenenser Kirchengcschicht-
lers, Professor vr. F. Nippold, an den Luzerner Altkatholikenkongreß

vom Jahr 1892 lesen: „Die aus der Reformation des
16. Jahrhunderts hervorgegangenen Partikularkirchen sind nur
dadurch im Stande, ihre Zukunftsaufgabe zu erfüllen, daß sie durch
deu wahrhaft katholischen Geist unter sich geeinigt werden", wcnn
dann sein Freund und Kollege Beyschlag an diesem internationalen
Kirchentag betonte: „katholisch" und „evangelisch" seien nicht
Gegensätze, die einander ausschließen, sondern' zwei verschiedene Seiten

des gleichen Begriffs, die sich gegenseitig suchen, mnd Professor
Thürlings in Ölten darlegte: „Ich bin vielmehr der Meinung,
daß wenn wir die beiden Prinzipien (so. das katholische nnd das
protestantische) anf ihre letzte Grundlage zurückgeführt haben, sie sich
überall da, wo Christen sind, miteinander finden, einander
durchdringe müssen", so liegen diese Ueberlegungen auf einer Linie
mit derjenigen von Ragaz: „Die ganze Wahrheit ist sowohl
katholisch als protestantisch. Sie verbindet Individualismus und
Gemeinschaft, Freiheit uud Autorität, Glauben und Werke,
Schöpfung und Erlösung, natürliche und übernatürliche Welt, Kultus
und Gottesdienst des Lebens, einmalige und fortlaufende
Offenbarung, Absolutheit und Entwicklung, trotzige Selbstbehauptung und
demütige Selbstverleugnung, Gottheit und Menschheit. So oft wir
nur die eine Hälfte dieser durchgängigen Doppelwahrheit vertreten,

werden wir „Häretiker" im tieferen Sinn des Wortes, d. h.
wir „zertrennen" die ganze Wahrheit, „reißen" etwas von ihr „ab",
führen ein „Schisma", eine Spaltung herbei." (485) „Die
naheliegende Schlußfolgerung ist, daß wir versuchen müssen, Katholizismus

und Protestantismus zu verbinden." (486)

1. Das Innerste des Katholizismus.
Wv liegt aber nun der tiefste Grund des Katholizismus? Mir

Will scheinen in dem Zeugnis des Geistes an unsern Geist: „Wir sind



— 295 —

Kinder Gottes." Da brechen die Inhalte des Himmels in die
Erdgeschichte hinein: durch Jesus; da strömt die Welt, die hinter den
Gegensätzen liegt, in der Welt der Gegensätzlichkeiten auf. Machtvoll
macht die Einheit sich geltend, aus der heraus man die Scheidewände
des Kosmos niederreißt. Mit welchen Riesenschlägen werden die
Mauern der antiken Welt vernichtet: „Da ist nicht ,Jude, noch
Grieche, nicht Sklave noch Freier, nicht Mann noch Weib; denn
alle seid ihr Einer im Christus Jesus." Wie der Tods „verzehrt"
ist in den Sieg Christi, in dcn Sieg des Lebens, so werden religiöse,
politische, soziale, ethische Zwiespälte aufgezehrt in die Einheit.
Der „alte Mcnsch mit seinen Taten" wird ausgezogen der neue
wird angezogen uud es heißt „alles und in allen Christas.." Das
„Gesetz Christi" wird verkündet: „Traget einer des anderen Last."
Die Gemeinden treten miteinander in Beziehung (Kol. 4, 16).

Die Einzelgcmeindc wird in die Gesamtheit der Gemeinden
hineingestellt. (I. Thess. 1, 8). Paulus, geboren in der Nähe der
zilizischen Tore, die zwei Welten miteinander verbanden, selbst
Glied einer pharisäisch-jüdischen Familie, mannigfach berührt von
geistigen Strömungen des hellenistisch-orientalischen Synkretismus,
stellt alle zeitgeschichtlichen Bedingtheiten in den Dienst des Einen
Christus, der in sein Leben eine so gewaltige Umwälzung gebracht
hat; in wunderbarer Weise sucht er — nicht zuletzt mit der
eigenartigen Kollettenrcise nach Jerusalem - die Kinder Gottes von
Orient und Occident znr Versöhnung zu führen. Und es ertönt
schließlich cin Jubeln in der christlichen Gemeinschaft: „Ein Herr,
Ein Glaube, Eine Taufe, Ein Gott und Vater aller, der da ist über
allen und durch alle und in allen." Je länger man aber an die
Heimat im Leibe gebunden bleibt, in der wir entbehren, je mehr sich
die Erfüllung der eschatologifchen Erwartungen hinauszögert, umso

mehr geht der Sinn darauf, die Heimat im Leibe zu vertauschen
mit der Heimat bei dem Herrn; abzuscheiden, um „mit Christus"
zn sein. Auch der Tod vermag ja nicht mehr zu scheiden von dcr
in Jesus geoffcnburten Liebe Gottes. Jn immer höherem Maße tritt
hüben uud drüben das alles beherrschende, alles durchdringende
Eine hervor. Das Universum wird geeint in Gottes Liebe. „Aus
Gott und durch Gott und zu Gott sind alle Dinge."

Vergleichen wir damit, was Möhler seinerzeit über das
Innerste des Katholizismus in seiner „Symbolik" äußerte: „Nichts
Schöneres schwebt der Einbildungskraft des Katholiken vor, und
nichts spricht seine Gefühle wohltuender an, als die Vorstellung
der harmonischen Jneinanderbewcgung zahlloser Geister, welche
zerstreut auf dem ganzen Erdboden, frei in sich, und ermächtigt, in
jegliche Abweichung nach der rechten und linken Seitc hin einzugehen,
dennoch und zwar mit Bewahrung ihrer verschiedenen Eigentümlichkeiten

Einen großen Bruderbund zu gegenseitiger Lebensförderung
bilden, Eine Idee darstellend, die der Versöhnung der Menschen mit



— 296 —

Gott, welche eben deshalb auch unter sich versöhnt und Eins
geworden sind Welch' ein Gegenstand für unsere Bewunderung
ist die Kirche, welche mit den zartesten Banden so unendlich Mannig-
saltiges zur Einheit verbindet, und zwar ungehemmt durch Flüsse,
Gebirge, Wüsten und Meere, durch Sprachen, volkstümliche Sitten,
Gebräuche und Eigentümlichkeiten jeder Art, an deren starrem,
unbeugsamen Wesen die Hand der mächtigsten Eroberer zerschellt!
Ihr Friede, vom Himmel gekommen, dringt tiefer hinab in die
menschliche Brust, als alle irdische Entzweiung; aus allen Völkern,
oft tief gespalten durch die verschiedenen Interessen des, Bürgers und
des der Zeit angehörenden Menschen, erbaut sie Gottes Haus, in
welchem sich alle zu Einem Lobgesange vereinigen, wie ,in dem
Tempel des harmlosen Dorfes sich alle die kleinen Gegner und Feinde
um das Eine Heiligtum Eines Gemütes versammeln. Und wie
oft hier im Kleinen der Gottes-Friede auch irdischen bringt, und
bringen soll, so dort im Großen." Wie kommt man aber in diesen
„Bruderbund gegenseitiger Lebensförderung?" „Die Taufe ist die

Einführung in die Kirche, die Aufnahme in die Gemeinschaft
der Gläubigen, und verleiht, wie die Berechtigung, so auch die
Verpflichtung an ihren Leiden und Freuden für immer Anteil zu
nehmen." Wir möchten nicht unterlassen, von dieser Stelle ausgehend,
zu betonen, daß, die Taufe den Getauften ein Recht aber auch eine
Verpflichtung zu gegenseitiger Seelsorge innerhalb der Gemeinschaft
der Getauften überbindet. Die Getauften find dermaßen zur Einheit
verschmolzen, daß sie voneinander gar nicht mehr los kommen

2. R o m u n d d e r K a t h o l i z i s m u s.

Es darf stetsi wieder an die Tatsache erinnert werden,
die im Breve Benedikts XIV. „öinKuluiü u«bi»" Ausdruck gefunden:

Ick etiurn ««mpertum est, eum, qrri buptisrrruub Kuerstie«
rite su8Lspit, illius v i e celestas eutnolieae irrem-
b r u ru eckiei. Es ist immer neu zu bedauern,, daß die Protestanten
— wie Ragaz richtig betont, darin nicht ihren Reformatoren
folgend — auf das Recht, als Getaufte iu der katholischen Kirche
mitzuzählen, so leichthin verzichten und damit auch auf die gegenseitige

Seelsorgepflicht, die der Getaufte gegenüber dem Getauften
hat. Als sich am 7. August 1873 Pius IX. in einem Brief an Kaiser
Wilhelm I. über die „Zerstörung des Katholizismus" beklagte,
äußerte er sich: „um einer meiner Pflichten in erschöpfendem Maße
nachzukommen, die mir auferlegt, Allen das Wahre zu sagen, und
auch dem, der nicht Katholik ist; denn jeder, welcher die
Taufe empfangen hat, gehört in irgend einer Art
und in irgend einer Weise, welche (hier) nicht der Ort
ist, darzulegen, gehört, sage ich, dem Papste an." Das war
katholisch gedacht. Arn, 3. September antwortete Wilhelm I. u. a:
„Der evangelische Glaube, zu dem Ich Mich, wie Eurer Heiligkeit



— 297 —

bekannt sein mutz bekenne, gestattet uns nicht, in dem
Verhältnis zu Gott einen anderen Vermittler als unseren Herrn Jesum
Christum anzunehmen." Das war sicherlich eine tief christliche,
protestantische Antwort. Thürlings hat aber auf dem Olrener-Kongreß
erwogen, ob wir Altkatholikcn, salls der Papst an uns das
Verlangen der Rückkehr stellen würde, mit der Begründung: „als
Getaufte gehört ihr doch in gewissem Sinne mir an" nicht eine
andere Antwort zu geben hätten. „Ich glaube" — meinte er ^ „wir
würden zunächst folgendes sagen müssen: Gut, du nimmst an, heiliger
Vater, oder ehrwürdiger Bruder Pius, oder wie wir das Verhältms
immer bezeichnen wollen, du nimmst an, datz wir zu dir gehören;
nun, so gehörst du auch zu uns; stellen wir uns also auf den Boden
gegenseitiger Verantwortlichkeit, reichen wir uns auf diesem
gemeinsamen Bodcn die Hand und treten wir in Verhandlungen ein!

Dein Vorgänger nahm die Initiative zum Anathem; nimm
du die Initiative zu seiner Aufhebung; denn, als Getaufte haben wir
ein Recht auf weitergehende Betätigung deines seelforglichen Amtes
an uns!" Wie Rom die weitergehende Betätigung seines seelforglichen

Amtes auffaßt, hat allerdings die Stellung des Papstes zur
Delegation dargetan, die eine Einladung an ihn ergehen lassen
wollte, zur Teilnahme an der Weltkouferenz «u l?uitd arici Or-clsr.
Laut einer offiziösen Mitteilung wird erklärt: „Der Heilige Stuhl
hat sich entschlossen, an dem allgemein christlichen Kongresse, der
demnächst abgehalten werden soll, nicht teilzunehmen, da die
römisch-katholische Kirche in Anbetracht ihres dogmatischen Charakters
iiicht auf gleicher Grundlage mit andern Kirchen zusammenkommen
kann. Diè Ansicht des Vatikans ist, daß alle andern christlichen
Bekenntnisse sich von der römischen Kirche, welche direkt von Christus

herstammt, getrennt haben. Rom kann nicht zu ihnen gehen;
es ist an ihnen, in den Schoß der römischen Kirche zurückzukehren.
Der Papst ist bereit, die Vertreter der andersgläubigen Bekenntnisse
mit offenen Armen zu empfangen, da die römische Kirche sich immer
nach der Einigung aller christlichen Religionen gesehnt hat."

Rückkehr in den Schoß der römischen Kirche? Besteht nicht
ein großer Unterschied zwischen „römisch" und „katholisch"? Da
liegt klar zu Tage die Abkehr vom „Katholizismus". Rom kann
nicht mehr zü andern Getauften gehen, um sich mit ihnen „auf
gleicher Grundlage" der Taufe auf die gegenseitige Seelsorgepflicht
der Getauften zu besinnen. Rom hat fich mit seinen Anathemen
eigentlich selbst abseits gestellt und ist auf dem Wege immer
weitergeschritten, gewissermaßen eine große Sekte zu werden. Man hat
die universale Einheit einer partiknlaristischen Einerleiheit
geopfert; die organische Schöpfung des Einen Geistes, der
mechanisierenden Gewalt des Buchstabens, des Gesetzes. Gewiß wogt noch
großes, gewaltiges Leben in der römischen Weltkirche und mit diesem

Leben und seinen Trägern gilt's immer wieder Fühlung zu



298 —

nehmen. Das, gebieten jedem Getauften Recht und Pflicht zu
gegenseitiger Seelsorge. Doch: 8it ut sst, uut rrou sit! sagt Ragaz von
der römischen Kirche und ihrem Papstum. Gerade der Katholizismus

werde Rom zersprengen.

3. Die Notwendigkeit einer evangelisch-katholischen
Kirch e.

Was folgt daraus für diejenigen Christen, die
n i ch t i n d i e röm i s ch e Pa r t i k u l a r k r r ch e gehören? Sie
müssen in stiller Besinnung auf den universellen, katholischen Charakter

des Christentums, in der Erkenntnis, daß der seelsorgliche Drang
zeitlich und räumlich ins Weite drängt, die geeinten Träger des Zeit
und Welt umspannenden Katholizismus seiu „Wir können und sollen
uns namentlich klar machen, daß wir heute einer neueu Einheit
der ganzen „Kultur" entgegenstreben müssen. Daß diese Einheit
nur durch die Unterwerfung aller Wirklichkeit unter die Herrschaft
Gottes kommen bann, ist uns dabei ebenso selbstverständlich, wie
daß diese nur in völliger Freiheit wirklich werden und ihr Wesen
haben kann." Drängen solche Gedanken nicht auch — da sie doch
in dieser irdischen Geschichte verwirklicht werden sollen — auf einen
Zustand, in dem „die evangelische Freiheit des Einzelnen mit der
evangelischen Gebundenheit aller in der Liebe sich zu einer wahrhaft
evangelisch-katholischen Kirche verschmelzt, wobei mit der Verschiedenheit

von Einzelüberzeugungen auch die Verschiedenheit geschichtlich

gewordener kirchlicher Formen ihr relatives Recht behalten
wird", wie Thürlings meinte?

Die Ansätze und Entwicklungen zum „neuen Katholizismus"
sieht nun allerdings Ragaz nicht bloß innerhalb der Kirchen; er
erkennt solche im Sozialismus, im Völkerbundsgedanken, in einer
„Fülle von internationalen Bewegungen und Gemeinschaften aller
Art", aber doch besonders auch in den „neuen ökumenischen Zielen
des Protestantismus, die ja besonders in seiner reformierten Form
nur ein Aufleben alter Tendenzen find." Auf diese auch außerhalb
der Kirchen aus einen „Katholizismus" hindrängenden Entwicklungen,

versuchte ich aufmerksam zu machen, als ich 1913 im „Katholik"
in einem Artikel „Nachklänge zum Altkatholikenkongreß" schrieb:

„Die zweite Hälfte des letzten Jahrhunderts hat im internationalen
Verkehr Erstaunliches gezeitigt. Eisenbahnen und Schiffe bringen
uns in kürzester Zeit in entfernte Länder. Der Weltpostverein
ermöglicht einen riesigen Briefverkehr. Ueber der Erde und unter der
Erde und durch die Wasser der großen Weltmeere hindurch ziehen
sich jetzt um den ganzen Erdenball Telegraphenleitungen, die einen
raschen Verkehr gestatten. Die ökonomische Abhängigkeit der einzelnen

Länder voneinander ist größer denn je. Katastrophen im fernen
Land macheu sich in ihren Folgen bald bei uns geltend. Elektrizi-



— 299 —

tat und Dampf haben die Meuschen gleichsam einander näher
gerückt. Ueber die Grenzen der verschiedenen Nationen hinaus reichen
sich die Führer der verschiedenartigsten Bewegungen die Hand zu
gemeinsamer Arbeit. Muß man sich denn da verwundern, wenn
in den christlichen Kirchen das Bewußtsein wieder neu erwacht von
der gegenseitigen Zugehörigkeit und Verantwortung: das katholische

Bewußtsein? Freuen wir uns dessen und danken wir
Gott, der uns auf so verschiedenen Wegen die Größe der Offenbarung
in Christo zum Bewußtsein bringt. Lassen wir nicht ab im Brudergeist,

im Bewußtsein der Gotteskindschaft groß zu werden und in
unserem Handeln, ob inner- oder außerhalb des Vaterlandes, Zeugen

dieses Geistes zu fein. Wenn Christi Geist so in allen nationalen
Kirchen die Gemeinden und ihre Vorsteher erfüllt, dann ist wohl die
Hauptarbeit in dcr Unionsfrage geleistet, dann werden wir leicht
miteinander reden und uns verständigen können." Der bald
hereinbrechende Welt-Srieg hat ja dann — Gott sei Dank — eine
unmißverständliche Klarheit darüber gebracht, wie alle Kulturentwicklungen,

die scheinbar zur Einheit drängten, Entwicklungen zur
Trennung sind, wenn sie das negative und nicht das positive
Vorzeichen haben, das Vorzeichen „ohne Gott" statt dasjenige: „mit
Gott." Weil auf negativer Linie verlaufend, mußten unsere
Kultursteigerungen zn immer größerer Mechanisierung, zu stets
gewaltigerer seelischer Zertrümmerung zu Tod und Vernichtung
führen. Wollen wir jetzt die neue Einheitskultur, dann muß sie
werden von innen heraus, aus dem Geist, der unserem Geiste Zeugnis

gibt: Wir sind Kinder Gottes; aus dem durch diesen Geist
gestalteten „Einen großen Bruderbund zu gegenseitiger Lebensförderung",

aus der Gemeinschaft der Getauften, aus der — Kirche
der „evangelisch-katholischen - wenn ich so sagen darf ^ Jesus-
kirche.^ Ob mir Ragaz in diefer Auffassung zustimmen wird?
Er schreibt: „Das katholische Ideal der Einheit alles Lebens in
Christus muß auf dem Boden des Protestantismus verwirklicht,
die Kirche im Gottesreich erfüllt und aufgelöst werden." Schon
sieht er sich Katholizismus und Protestantismus auf dem Weg zum
Reich Gottes entgegenwachsen. Demnach scheint mir, wir seien
sicherlich im Ziel einig: „Trachtet vor allem nach dem Reich Gottes."
Am Ziel angelangt löst sich die Kirche auf ins Gvttesreich^ findet
in ihm ihre höchste Erfüllung. Das wird dann geschehen, ivenn die
Gottesgeschichte nicht mehr nur iu die Erdgeschichte hineinragt,
sondern diese in jene aufgeht. Solange wir aber noch „auf dem
Weg" zum Reich sind und aus unserer Seele der sehnsuchtsvolle
Gebetsruf nach dem Kommen des Reiches aufwärts dringt,
solange werden wir uns noch in der „Kirchc" sammeln, die die
Ausdrucksform unseres Kindschaftsbewußtscins ist: sie wird wieder
kraft ihrer innersten Einheitswelt das äußere Zentrum einer neuen
Einheitskultur sein müssen während der Zeit wenigstens.



— 300 —,

da wir „auf dem Weg" zum Reich Gottes sind. Eine kürzlich
iu der „Christlichen Welt" erschienene „Kleine Mitteilung" von
Professor Dr. Martin Rade vermag das vielleicht noch zu klären.
Rade schreibt: „Wie das Berliner Tagblatt meldet, finden deutsche

Kaufleute, die vor dem Kriege lange in Frankreich nnd England

waren, in Paris und London keine Aufnahme, weder bei alten
Freunden, noch in Hotels. Sie suchten ihre Herberge in Häusern
des Leichtsinns: Josua 2, 1 — es ist alles schon dagewesen. Aber
weshalb wir davon reden: der Internationalismus des Handels
und Verkehrs erweist sich doch nicht als so stark wie der Supra-
nationalismus des Christentums. Wir wollten wohl in England
nnd Amerika Stätten finden, unser Haupt hinzulegen."

4. Die Mission der altkatholischen „Bewegung".
Wenu aber im Mittelpunkt der Einheitskultur eine Kirche

stehen muß, die nicht mehr eine einseitige Ueberspannung und
Isolierung weder des Katholischen noch des Protestantischen im
Christentum, sondern als wahre Ausgestaltung des wahren Wesens
desselben eine höhere Synthese, der beiden Prinzipien in sich bergen
soll, so scheint mir für diesen „neuen Katholizismus" die alt-katholische

„Bewegung" eine spezifische Mission zu haben. „Wie in so

manchen anderen Punkten, haben auch hier wir Altkatholiken einen
mittleren Standpunkt gewonnen. Das ist nicht gerade bequem.

') So will's mir auch erscheinen, nachdem ich den Ruf Pfarrer Karl Barth's
vernommen, den er in Ker Tambacher-Rede „Der Christ in der Gesellschaft" wohl
an alle Christen gerichtet hat: „Widerstehen wir tapfer der neuen kirchlichen
Versuchung", „Denn die Gesellschaft wird um die Hilfe Gottes, die wir doch eigentlich

meinen, betrogen, wenn wir es nun nicht ganz neu lernen wollen, auf Gott
zu warten, sondern uns statt dessen aufs neue eifrig an den Bau unserer Kirche
und Kirchlein machen," Gewiß svüren wir alle das Problem des: „Das ist die
eine Seite", „Das ist die andere Seite"; „die Problematik, in die wir durch Gott
geworfen sind", muß jeder durchleben; aber es sei dabei der Satz ein Mahner:
„Keine ungehemmte Naivität in diesem Aeon, aber auch keine ungehemmte Kritik,"
Die Kirche ist allerhöchsten? ein Vorletztes, das geben wir zu, wir leugnen
auch nicht die mit ihr verbundenen Gefahren. Die Kirche gehört mit hinein in die
Allgemeinproblematik dieser gestürzten Welt, Aber: „Eine demütige, aber zielklare,
und auch Wohl freudige Freiheit, uns auch auf dem Boden dieses Aeons zu bewegen
wird uns nie ganz verboten und unmöglich sein: die Freiheit ein- und
auszugehen so auch endlich und zuletzt sogar im Ktrchenhaus Iu der Furcht
Gottes werden wir ein- und ausgehen, ohne darum zu Götzendienern zu werden,
ein- und ausgehen, als täten wir es nicht." „Die tiefste Unsicherheit in Bezug auf
den Wert unserer eigenen Arbeit muß den tiefsten Willen in uns erzeugen, rechte,
gesunde, vollendete Arbeit zu tun; es könnte ja, wenn dcr Funke von oben dazu
kommt, das Unvergängliche im Veracinglichen zur Erscheinung kommen " Ich meine,
wir dürfen ja gerade in dieser Hinsicht an die Tätigkeit Blumhardts in Möttlingen
denken. Wir können kirchlich wirken — wie Barth sich vielleicht ausdrücken
möchte: „ein sinnreiches Spiel" spielen im Verhältnis zu dem, was eigentlich
getan werden sollte — und doch warten, in ständigem Advent leben; wenn die
Zeit „erfüllt" ist, wird Gott ja immer seine Bewegung in unserer „Bewegung"
hervorbrechen lassen — ohne uns und doch mit uns.



— 301 —

Denn besonders, wenn Streit ist, dann bekommen diejenigen, die
sich in die Mitte zwischen die Streitenden stellen, am sichersten
Schläge, und zwar von beiden Seiten. Es ist auch uns so ergangen
und wird uns weiterhin so ergehen. Wer ob nun dieser Stand-'
Punkt, den wir einnehmen, bequem sei oder unbequem: wir halten
ihn fest, denn er hat die Zukunft. Wenn e i n m al d i e k irchlich -
politischen Nöte in der abendländischen Christenheit

auf einem Höhepunkt angelangt fein werden,
der die Völker zwingt, mit der ganzen Vollkraft
des religiösen Gedankens den Wirren der Zeit ent->
ge genzutreten, fo wird man über alle Exklusivität

hinaus nach dieser mittleren Linie suchen." Liegt
in diesen vor anderthalb Jahrzehnte« niedergeschriebenen Worten
Thürlings, nicht ein tief wahres Vorausahnden kommender
Geschehnisse?

Mit Recht betont Ragaz: „Die Reformation des sechzehnten
Jahrhunderts war nicht ein Ende, sondern eiu Anfang." Ich habe
seinerzeit aus der nämlichen Erkenntnis heraus geschrieben: „Was
Zwingli getan, war nicht alles, war nicht das ganze Gotteswerk in
der Geschichte, war nur etwas vom Werk; und darum vermochte es

nicht einzig und allein die Jahrhunderte zu füllen. Es war im Dreitakt

der Geschichte eine Antithesis zur Thesis. Das Geschehen des

göttlichen Willens aber bringt immer wieder eine Synthesis. Wer
heute durch die neugebauten Kirchen der Zwinglianer zieht, der
spürt, daß es bei der Antithesis nicht bleiben konnte." „nie
wird eine Zeit erstehen — solange Menschen diefes Erdsterns ins
dualistische Denken gezwungen sind in der nicht der Fortschritt
der Geschichte der Synthesis riefe, der Entspannung der Gegensätze,
dem Sichdurchdringen Gerade wir Christkatholiken fühlen
uns von Gott zu einer folchen Synthesis berufen. Wir find im
Katholizismus aufgewachsen und kennen seine unverlierbaren Werte;
wir haben vor dem Katholizismus darum keine Angst und für ihn
nicht Verachtung, wie ein Großteil der Protestanten, die unzählige
Güter sich nicht zu eigen machen können, weil sie ja „katholisch"
find. Wo die Protestanten durch die Geschichtsentwicklung gehemmt
sind, fühlen wir uns ungehemmt. ^ Aber ebensowenig Angst und
ebensowenig Verachtung haben wir den Protestanten gegenüber;
mir kennen ihre Geschichte, wir haben ihre kirchliche und theologische
Arbeit gründlich studiert und haben an wahrhaft evangelischen
Persönlichkeiten ihrer Kirche tiefste Eindrücke gewonnen für unsere
eigene Frömmigkeit. Wenn Döllinger in feinen akademischen
Vorträgen bekannte, ihm sei, was in Deutschland von 1517 bis 1552 sich

begeben, ein unverstandenes Rätsel gewesen und zugleich ein Gegenstand

der Trauer und des Schmerzes; jetzt aber glaube er, was ihm
vorher rätselhaft war, zu verstehen und bete die Wege der Vorsehung
an, dann stellen wir uns dankend an seine Seite, im vollen Be-



— 302 —

.wußtsein dessen, was auch wir von der Reformation haben. So
empfangen wir vom Katholizismus her die Fülle seelsorgerifch-
kultischer Gaben; von der Reformationskirche her aber lassen wir
in uns gerne die geläuterte, wuchtige Frömmigkeit des Prophetischen

einströmen, um dann in unserem gottesdienstlichen
Gemeinschaftsleben die höhere Synthese verschiedener Gaben von demselbigen
Geist zu erleben. Auch wir suchen die «oinci6sntm oppositorum
immer wieder „indem wir — wie Ragaz sagt ^ zu Christus zurück
vorwärtsgehen." Auch wir müssen ja immerfort von ihm bekennen:
„Er ist unser Friede, der beide Teile vereinigt und die Scheidewand
des Zaunes gebrochen hat." Daß die Synthese nicht einfach „durch
Aneinanderfügen von Stücken" geschehen darf, daß geistige Wahrheit,
die lebendig seiu soll, „aus einem Gnße und von Einem Wüchse
sein" muß, ist auch bei uns immer mehr erkannt worden. Djie
Döllinger'schcn Uuionstonferenzen mit chren erkältenden
„Forderungen" und „Konzessionen", mit ihrer - man möchte beinahe
sagen — „Bekenntnis- und Geschichtsmathematik", werden heute
kaum mehr als der Weg zum ersehnten Ziel wiederholt werden.
Gleichwohl wäre es grundfalsch von ihnen gering zu denken. Sie
bedeuten doch einen ersten Versuch, die großen christlichen Kirchen
zu vereinigen. Das christlichste Wort hat dabei allerdings der
nachmalige Bischof Reinkens gefunden, als er (nach Reusch's Aufzeichnungen)

betonte: „Bei dogmatischen Streitigkeiten haben die Theologen

nur zu oft vergessen was ganz sicher ein Dogma ist, daß
das höchste Gebot die Liebe ist." Döllinger selbst hat erklärt:
„Ich vertraue aus deu Fortgang dieses Fricdenswerkes" und hat
den Beruf der altkatholischen Gemeinschaft u. a. darin gesehen „als
Werkzeug und Vermittlungsglied einer künftigen großen

Wiedervereinigung der getrennten Christen und
Kirchen zu dienen." Daß die altkatholische Gemeinfchaft sich dieser
Berufung bewußt blieb, zeigen Synodebeschlüsse, die sogenannte
„Utrechter Konvention", die internationalen Altkatholikenkongresse, die
„Jnternatioiiale Kirchliche Zeitschrift", die gegenseitige Hülfe, die über
die Nationalkirchen hmauswirkte. So ivenig viele von uns heute
mit dem Dokument der „Utrechter Konvention" anzufangen wissen,
weil sein auf einem der neutestamentlichen „Pistis" fremd
gegenüberstehenden Glaubensbegriff aufgebauter Hauptinhalt nicht ein
Ausdruck unseres innerlichen Glaubenslebens ist, so sehr müssen wir
anerkennen, daß es seinerzeit eine Brücke war, die einen Verkehr
möglich machte, der nun — dank der innern Entwicklungen —
dieser Brücke kaum mehr bedarf. Dieses Dokument war ein theologisches

Kompromißprodukt, und wer den nähern Verlauf der
Verhandlungen kennt, weiß, wie schwer es gehalten hat, in gewissen
Teilen zu einem Schluß zu gelangen. Aber hat sich nicht auch hier
wieder bewahrheitet, daß denen, die Gott lieben, alle Dinge,zum
Guten mitwirken müssen die ganze dualistische Fülle „dieser
Welt" auch eine „Utrechter Konvention"?



— 303 -
So sehr wir nun zugeben, daß alles menschlich „Gemachte"

„Zusammengesetzte" Trennung ist; so sehr wir selbst betonen, daß
nur eine Kraft Einheit „treibt", „wirkt" d e r G ei st, so wenig
können wir uns aber mit dem Satz des jungen Schleiermacher
einverstanden erklären: „Näher gebracht wird der allgemeinen Freiheit

und der majestätischen Einheit der wahren Kirche die
äußere Religionsgesellschaft nur dadurch, daß sie eine fließende
Masse wird, wo es keine Umrisse gibt, wo jeder Teil sich bald hiej
bald dort befindet uud alles sich friedlich untereinander mengt."
Mit diesen Worten wurde in den „Reden" das Gegenteil gefordert
von dem, was sich später auf den Dölliuger'schen Unionskonferenzen
vollzogen hat. Ja sie bedeuten recht eigentlich das andere Extrem
gegenüber dem, was das römische Papsttum in seinem kirchlichen
Weltrecht zur Vollendung brachte. Schleiermacher, der ja gerade
„den geselligen Trieb der Religion" erkennt, fordert gleichwohl die
Aufhebung dessen, „was einer geschlossenen Verbindung der Laien
und Priester unter sich oder miteinander « ich nur ähnlich sieht";
die Mission des Priesters in der Welt soll „Privatgeschäft", der
Tempel „Privatzimmer" scin. Völlig freier Wechselverkehr des

Nehmens und Gcbens führt „zu der erhabenen Gemeinschaft wahrhaft

religiöser Gemüter". Man mag diese eine „Akademie von
Priestern", einen „Chor von Freunden", einen „Bund von
Brüdern" nennen. „Je mehr sich jeder dem Universum nähert, -je mehr
sich jeder dem andern mitteilt, desto vollkommener werden sie eins."
Wer diese Ausführnngen liest, der erkennt die Richtigkeit dessen,

was Prof. Troeltsch seinerzeit betonte, daß nur Unverstand die
„Reden" sür exoterisch halten könne. Wo aber aus,dem Geist Jesu
Gemeinschaft entsteht und sich ausbreitet, weil der Geist treibt, da
wird sich diese Gemeinschast woU in der Bewegung des Lebens
befinden; wird aber nicht darum herum kommen, der Welt gegenüber

—, die sich ihr entgegenstellt — scharf umrissen, und, bei
aller Offenheit nach außeir, in sich selbst geschlossen zu sein. So
haben die Altkatholiken, als Rom sie mit Anathemen überschüttete
und sie aus der katholischen Kirche ausschließen wollte, nm die
gegenseitige Seelsorgepflicht der Getauften aneinander zu erfüllen,
in notgedrungencr Sonderexistenz Gemeinden und Bistümer errich-
teu müssen innerhalb der katholischen Kirche. Am Altkatholikenkongreß

in München, der von 300 Delegierten besucht war, und
dessen öffentliche Versammlungen im Glaspalast an 8000 Zuhörer
zählten, beschloß man daher die Annahme folgender Anträge v.
Schulte's: „An allen Orten, wo sich das Bedürfnis einstellt und
die Personen vorhanden sind, ist eine regelmäßige Seelsorge
herzustellen Der einzelne ist bei unserem Notstande im
Gewissen berechtigt, zur Vornahme bischöflicher Funktionen fremde
Bischöfe anzugehen; wir sind berechtigt, sobald der richtige Moment
gekommen ist, zu sorgen, daß eine regelmäßige bischöfliche Juris-



— 304 —

diktion hergestellt werde." Die Altkatholiken hatten fo einen
mittleren Standpunkt, oder noch besser: eine mittlere Bewegung

slini e gewonnen, die zwischen dem Schleiermacher'schen
und dem päpstlichen Extrem gelegen ist. Die Anträge kamen von
einem Laien, der erklärte: „Mir ist die Kirche nicht bloß eine Kirche
als Kanonist, sie ist mir auch eine Kirche für mein Herz," Mit
welcher Innerlichkeit und Zartheit die nachmaligen altkatholischen
Führer an der Kirche hingen, und wie sie, nach Möglichkeit alles
vermieden, was als freiwillige Lostrennung hätte gedeutet werden können,

zeigt immer wieder Reusch, der nach der durch Erzbischof
Melchers erfolgten Suspension in der Stiftskirche zu Bonn all-
sonntäglich in einer verborgenen Ecke dem Gottesdienste beiwohnte,
und seinen Pfarrer um die Darreichung des Abendmahles in laikaler
Form bat aber umsonst; das zeigen auch die Worte, die die
tief innerliche, wahrhaft christliche Schwester Augustine (Amalie
von Lasaulx) auf ihrem Schmerzenslager im Turmzimmerchen von
Vallendar sprach: „Ich habe den Orden lieb, auch heute noch,
und ich will ihn nicht verlassen; wenn sie mich hinausstoßen,
fo ist das ihre Sache, — das Mögen sie tun, ich halte fest an meiner
alten Liebe." Sie meinte: „Ich finde, wir alle, die wir am alten
Glauben festhalten, müssen uns an den Gedanken gewöhnen, daß
wir ^eigentlich die von dem Heiland gestiftete Kirche sind. Dre
Andern-haben eben jetzt nur die Macht." Ader die Schwester Augustin^

die iu Kriegs- und Friedenstagen aus des Heilands Kraft fo
unendlich viel Liebe gewirkt, sie wurde ausgestoßen und der Leiche
hat man auf Befehl der Generaloberin das Ordenskleid entrissen.
Die Beerdigung in Weißenthurm bietet einen Beweis, wie aus
Jesu Geist heraus, die Altkatholiken zur Aufrichtung einer
„Notkirche" gedrängt wurden. Wollte die „fließende Masse" wirken,
so bedurfte sie der „Umrisse". Was wir bei stetem Besinnen immer
erneut einsehen müssen, das zeigt uns die Entwicklung der altkatholischen

„Bewegnng" aufs neue, daß Jesu Geist der Gotteskindschaft
— so sehr, ja gerade weil er die tote Kirche, die Kirchje im
Erstarrungszustand vernichtet — im lebendigsten Sinn Kirche-bildend
wirkt; auf das hindrängt, was wir evangelisch-katholische Jesuskirche

nannten Gewiß aus ähnlichem Spüren hat Hermann Schell
die Kirche als „die Menschwerdung des Evangeliums, die mystische
Verkörperung Christi" bezeichnet und fich weiterhin geäußert: „Weil
das Gottesreich Tatkraft und Lebensarbeit ist, darum muß es zum
Aktivismus des Kirchentums werden. Kirche ist mit aller
Tatkraft ins Werk gesetzte Gottesliebe und Nächstenliebe."

Wie der von Jesus Ergriffene in unlösbarem Znsammenhang
steht mit der Gemeinfchaft der Christen, mit der Kirche, hat auch
Professor Wilhelm Herrmann in seiner Ethik klar zum Ausdruck
gebracht, indem er hervorhebt: unzweifelhaft christlich sei in der
römischen Kirche, „daß der einzelne mit seinem religiösen Leben



— 305 —

sich abhängig weiß von der religiösen Gemeinschaft, in der er fich
vorfindet. Cuir Christ, der davon nichts weiß und es nicht für sich,
verwertet, ist eine entwurzelte Pflanze. Die Uebertritte zur römischen

Kirche, die uus oft so unbegreiflich erscheinen, haben in der
Regel darin ihren Grund, daß das tiefe Bedürfnis der nach Gott
verlangenden Seele, sich an Glanbcnszeugen anzuschließen, bei uns
nichr genügend beachtet wird. Die Selbständigkeit des religiösen
Glaubens ist uuser Ziel. Aber zu diesen: Ziel kommen wir nicht,
wenn nnr die Abhängigkeit von dem Glunbenszengnis anderer von
uns abstreifen ,sondern wenn wir sie beherzigen, und freudig iu
ihr lebeu Es kommt darauf an, daß wir gerade darin nicht weniger
leisten als die römische Kirche, sondern mehr. Es ist noch nicht genug,
wenn wir das nicht gering achten, daß kirchliche Sitten uud Eiurich-
tungeu uus anregend und schützend umfassen. Wenn ein Christ
dessen entbehren muß, so bedeutet das freilich für ihn einen Verlust
an Erquickuugen und Kräften, die ihm übcr manche innere Ermattung

nnd Unsicherheit hinweghelfen können. Aber zu cinem Christen
wird kein Mcnsch durch dicsc Dinge gemacht. Dcnn cin Glaube, der
mehr ist als Stimmung, der sich Rechenschaft davon geben soll, daß
cr Erlebnis der Offenbarung Gottes ist, kauu aus dein Einflnß
des Unpersönlichen nicht entstehen. Wir scheiden uus richtig von
den römischen Christen, wenn wir ebenso wic sie die tiefe Abhängigkeit

unseres inneren Lebens von der religiösen Gemeinschaft
anerkennen, aber nuu das Wichtigste daran, das sie nicht zu würdigen
wissen, uns zum Bewußtsein bringen. Das Wichtigste daran ist
nber das, was uns selbst zur Offenbarung Gottes werden kann
Nicht Sachen können uns mit dcm Gott verbinden, der der allmächtige

gute Wille ist, sondern seine Kundgebung an uns, die wir selbst
als solche erfassen, sein Wort." Wir finden in diesen Aeußerungen
eine Hervorhebung des Wahren, das sich im Satz ausspricht: 6c>
elesm rrmter liclslium. Ohne christliche Gemeinschaft keine Christen!

Wie eng nuit dem Bestand einer religiösen Gemeinschaft jedoch
der Kultus verbunden ist, das dürfte seinerzeit durch Troeltsch
eindringlich genug dargctan worden sein. Daß aber gerade bei
Herrmanns Schätzung der religiösen Gemeinschaft nicht eine entsprechende

Wertung der kultischen Güter vorhanden ist, mag durum
auffallen. Sind wohl die Wege Gottes, die der himmlische Vater
wählt zn „seiner Kundgebung an uns" nicht mannigfaltiger, als
dies vielleicht Herrmann zugeben möchte; und hat dies nicht darin
seine heilige Ursache, daß sich — wie Herrmanns Nachfolger, Prof.
Otto, tief erkannt der lichte Ban der lauteren und klaren Begriffe,
Gefühle und Erlebnisse des Christentnms „auf tief irrationalem

Grund erhebt"? Ohne cinem „Aesthetizismus", dem
wir ferne stehen, das Wort reden zu wollen, dürfen wir uns doch
ernstlich darauf besinnen, ob nicht auch iu kultischen Symbolen,
Farben, Zeichen, Tönen, Handlungen immanente Kräfte liegen,



— 306 —

die unsere Seele stärken, aufrichten, weil auch durch sie Gott zu
uns spricht, sich uns kundgibt. Ich habe an anderer Stelle versucht,
darauf aufmerksam zu machen, wie die großen Chöre unserer Städte
die Chorsänger in Schwarz erscheinen lassen, wenn sie ihr
Karfreitagskonzert geben ging's nicht auch mit roten Gewändern?
Gewiß ließe sich das machen uud doch es würde uns mit Recht
widerstreben. Es wäre uns, als würde etwas Nnernstes in den

Ernst der Passion hineingetragen. Oder können wir Weihnachten
feiern in einem schwarz ausgeschlagenen Zimmer? Möglich wäre
es schon und doch, es wäre wie Trübung unserer Heilandsfreude.

So gerade fühlen wir in der katholischen Kirche. Am
Karfreitag verstummen unsere Glocken leider halten die Protestanten
da nicht mit. Wie sie an Weihnachten läuten, läuten sie auch am
Karfreitag; der schwarze Talar, den der Pfarrer am Todestag des

Herrn trägt, bleibt seiu Gewand durch alle Freudenfeste hindurch.
Die Farbe in der protestantischen Kirche ist immer: schwarz. Dem
Katholiken dagegen, der so oft die Glocken hört, Prägt sich die
Todesstille des Karfreitags gewaltig ein von Jugend auf. Am
Karfreitag verschwindet der Schmuck aus der Kirche; alles wird
schwarz überzogen. Die Orgel schweigt viel an diesem Tag
der Priester kommt ganz in Schwarz. — Aber beim Halleluja der
altehrwürdigen Karsamstagsnachtfeier da müssen wir läuten,
jubeln, Lichter anzünden. Es wird wieder hell, wie am Weihnachtsmorgen

im Hirtenamt. Der Pfarrer erscheint in weißen Gewändern
die Nacht ist vorüber, der Tag ist angebrochen. Das sagt man nicht
nur, das lebt in allen Farben, in allen Tönen, in allen Handlungen

um uns, und in uns. Weuu der protestantische Professor
Niebergall in seinen drei beachtenswerten Artikeln ,,Zwei Wochen im
Kloster" (Christliche Welt, 1918) sagt: „Es wird nicht vom Jubel
gesprochen, es wird gejubelt", so trifft er sicherlich das richtige.
Ich muß da immer wieder fragen, sind solche kultische Erlebursse
für die Christlichkeit unserer Seele nicht eminent wichtig; banen
wir da nicht gegenseitig an unseren Seelen und erfüllen im tiefsten
Sinn die paulinifche Ermahnung: „Auferbauet einer den andern"?
Ragaz betont ganz richtig: „Die katholische Kirche repräsentiert!
in all ihrer UnVollkommenheit doch bis auf diesen Tag stärker als
irgend eine andere Macht oder Einrichtung die Idee einer Einheit
der ganzen Menschenfamilie in einer geistigen Bestimmung: Uns,
suuetu, catdolica 6e«Iesia Om i>!t> Aber dieses Moment der
Einheit hat noch einen tieferen Sinn, den wir durch
das moderne Stichwort der Solidarität wenigstens
andeuten können." So tritt gerade das Kultische unter den Hauptzweck

der „Solidarität", der gegenseitigen Seelsorge; denn
wer das Vaterunser tief in der Seele trägt, wird immer neu spüren,
wie Gottesdienst und Bruderdienst in unlösbarer Verbindung stehen
müssen. Er wird auch ergriffen von der Erkenntnis, daß das kul-



— 307 —

tische Feiern gerade so viel wert iA als das aus ihm strömende
Leben nachher wert sein wird. Er wird versuchen, das was be,im
kultischen Feieru ihn ergriff, fich im Alltagsleben auswirken zu
lassen. Ist nicht in der urchristlichen Zeit so ein Kraftstrom
ausgegangen vom Kult her? „Denn hier in den Versammlungen der
Gemeinschaft, in Gottesdienst und Kult erwuchs den Christgläubigen
das Bewußtsein ihrer Einheit und einzigartigen soziologischen
Geschlossenheit. Tags über etwa zerstreut, im Beruf des alltäglichen

Lebens, in der Vereinzelung, innerhalb einer fremden Welt
dem Spott und der Verachtung anheimgegeben, sammelten fie sich
des Abends (wohl so oft wie möglich) zur gemeinsamen heiligen
Weihemahlzeit. Da erlebten sie die Wuuder der Gemeinschaft, die
Glut der Begeisterung eines gemeinsamen Glaubens und eitter
gemeinsamen Hoffnung, da flammte der Geist auf und umgab fie eine
Welt voller Wunder; Propheten und Zungenredner, Visionäre und
Ekstatiker beginnen zu reden, Psalmen, Hymnen und vom Geist
eingegebene Lieder durchtönen den Raum, die Kräfte brüderlicher
Mildtätigkeit werden in ungeahnter Weise wach; ein unerhört neues
Leben durchpulst die Schar der Christen." (Bousset, Kyrios Christos.)

Jn der Erkenntnis dcr Bedeutung des Kultus für das christliche

Gemeinschaftsleben hat gerade die altkatholische Kirche in der
durch das Prophetische durchläuterten' Pflege des Kultischen bald
ein ihr eigenes Charisma erblickt. So ist aus ihr heraus cin Gebet-
und Gesangbuch für die Gemeinde entstanden, von dem Prof. Spitta
schreiben durfte: „Der Protestant wird in jeder Beziehung mit
höchster Anerkennung, ja mit Staunen diese Leistung anschauen
und bei Vergleich mit den evangelischen Gesangbüchern der deutschen

Schweiz zugestehen müssen, daß das Werk von Thürlings
ihnen überlegen ist." Gerade der ökumenische Charakter dieses
Gesangbuches wirkt wohltuend; die tiefsten Frömmigkeitstöne des

abendländischen Katholizismus und der Rcformationsnrchen klingen
harmonisch ineinander. Ja es finden sich in ihm, wie kürzlich
Professor Gilg feststellte, ungefähr dreimal soviel protestantische Lieder
als katholische. Thürlings selbst hat dabei ein Gerhardtlied vertont.
Und wie hier, so tönen ökumenische Klänge durch alle Riten
hindurch. Der Täufling wird „ein Mitglied der Gemeinschaft der
Christ-Gläubigen"; im lvvcis gioiscili, dieser altehrwürdigen Litanei,
steht als erstes: „Lasset uns beten für die Wohlfahrt und Eintracht
der christlichen Kirchen"; in der „Fürbitte für die Lebenden" lesen
wir: „Leite die Bekenner deines Namens zur rechten Erkenntnis
deiner Heiligkeit, die uns entgegenstrahlt vom Angesichte Christi,
deines Sohnes. Heilige uns in der Wahrheit, wie er sich geheiligt
hat für uns. Und wie dein Sohn eines ist mit dir, so laß
uns eines werden in ihm, damit wir alle gelängen zu der seligen
Wohnung, die er uns bereitet hat. Erhalte, läutere, befestige deine
heilige katholische Kirche; lenke unsere Tage in deinem Frieden .,"



— 308 —

Ein eigenes Gebet findet fich im Buch „Für die Einheit der Kirche".
Wie ergreifend wirkt am Karfreitag unter den im Mollton gesungenen

Fürbitten gleich wieder die erste: „Lasset uns beten zu Gott
unserem Herrn, daß er seine heilige Kirche auf dem ganzen Erdkreis

in Frieden und Einigkeit bewahre." Wie vernehmen wir auch
im „allgemeinen Gebet" den Ruf: „Verleihe uns, o Gott des Friedens,

eine rechte Vereinigung im Glauben, ohne Spaltung und
Trennung", und wie ökumenisch! tönt das letzte Wort des Priesters
auf dem Friedhof: „Mögen durch Gottes Barmherzigkeit alle,
die auf dem Gottesacker begraben sind, ruhen im Frieden."

Wenn uns Herr Pfarrer Adolf Keller von den Amerikanern
— mit denen wir Altkatholiken schon Jahrzehnte hindurch iu nächster
Verbindung stehen; haben wir doch gerade in Luzern mit amerikanischer

Hilfe unsere Kirche gebaut, in der die Amerikaner auch ihren
Gottesdienst feierten — berichtet: „Hier bildet sich ein
weltumspannendes evangelisches Gesamtgefühl heraus, das durch Dienen,
Gemeinschaft und Einheit herstellen will, eine Art protestantischer

Katholizitcit, die wir heute erst ahnen können und die
am wichtigsten Problem der Zeit arbeitet, nämlich an der Verbindung
der Freiheit des Individuums mit der Kraft der Gemeinschaft",
dann können wir uns nur freuen, wenn immer mehr Christen von,
diesem Gesamtgefühl ergriffen werden. Seit Beginn unserer
„Bewegung" lag uns ja ganz besonders cm der Wiedervereinigung der
getrennteu Christen, und wer studiert und spürt, wie die Verfassung
unserer Kirche sich aufzubauen sucht auf das Geisteszeugnis, daß
wir Kinder Gottes find, wie das kultische Leben aus der Liebe zu
Gott und dem Bruder heraus werden will, und wie dermaßen alles
zur organischen Einheit drängt, der wird verstehen, daß an dem
internationalen Altkatholikenkongreß in Luzern in der These I. der
Altkatholizismus bezeichnet wurde als „die Rückkehr zu dem
wahren Katholizismus der alten und ungeteilten Kirche, hinweg
über die Verderbnisse des papistisch-jesuitischen Kirchentums, und
als ein Mahnruf an alle christlichen Gemeinschaften zur Einigung
auf altchristlichem Grunde." Der Gedanke der Wiedervereinigung
flutet nun weiter auf viel breiterem Boden; die Bewegungen find
riesengroß geworden. Haben wir Altkatholiken jetzt nichts mehr zu
bedeuten, weil wir klein sind? Ich denke vielmehr, daß in
geistigen Bewegungen nicht die äußere „Quantität", sondern die innere
„Intensität" entscheidend ist. Und die großen Strömungen und
Probleme der Gegenwart strömen auch mit Macht in eine kleine
Kirchen-Gemeinschaft. Man sprach früher immer von der altkatholischen

Reform-„BewegllNg". Wohlan wir nehmen das Wort
„Bewegung" auf und sagen damit, daß wir nicht als die Fertigen, die
Abgeschlossenen dastehen wollen. Nein, jetzt, da die Elemente wieder

im Fluße sind, möchten wir uns, mitten in die gewaltigen
Bewegungen der Zeit gestellt, von der Gottesbewegung ergreifen las-



— 309 —

fen, im festen BewuUsein, daß sie uns jenem Zustand entgegendrängt,
da Eine Herde ist unter dem Einen Hirten; da sich immer mehr
erweisen wird, daß das Wahre im „neuen Katholizismus", das Wahre
im „alten Katholizismus" war, und daß man drum eigentlich
weniger von einem neuen Katholizismus reden sollte, sondern
vielmehr von einem Hervorbrechen des Katholizismus/ Auch hier gilt's:

Das Wahre war schon längst gefunden,
Hat edle Geisterschaft verbunden,
Das alte Wahre — faß es ait I Otto (Sitz,

hamerasscdatt. ?reunascdaN uns Hiebe
zwischen Mann uns ?rau.

V e r e h r t e A n w e s e n d e!

F F i» ir leben in einer Zeit ungeheurer Spannungen, ungeheurer
Kämpfe, ungeheurer Entscheidungen. Wir haben vier Jahre
lang dem gewaltigen militärischen Kampf zweier riesiger

Mächtegruppen beigewohnt. Dieser Kampf ist vorläufig erledigt;
aber wir alle Wisfen, daß der Friedensvertrag von Versailles nur
ein vorläufiger Entscheid sein kann, so oder so. Das heißt, wir
wissen: Entweder muß eine ganz neue Ordnung der Beziehungen
der Völker zu einander entstehen, eine Ordnung, die auf Recht statt
Macht gegründet ist und die darum ohne Weiteres einen von der
Gewalt diktierten und von der Ohnmacht akzeptierten Vertrag
ungültig macht. Oder die Menschheit glaubt weiter an das alte System
der Macht, die das oberste Recht ist, und die heute unterdrückten
Völker werden all ihre Kraft und all ihr Streben darauf richten)
mit der Gewalt der Waffen sich Recht zu schaffen.

Und ob diefer Kampf fo oder so entfchieden werde, hängt wieder
aufs engste zusammen mit der Art wie die Völker und Staaten in
ihrem Innern regiert werden. Auch hier, in jedem einzelnen Lande,
ringen in mehr oder weniger klarer oder verhüllter Form die beiden
Systeme miteinander: Macht oder Recht. Auch bei uus in der
Schweiz, wo wir ja der Form nach wenigstens für den männlichen
Teil der Bevölkerung uns zur Demokratie bekenne«, wo wir
Referendum, Initiative und Proporzionales Wahlverfahren haben, wird
auf dem Gebiete der Politik doch das der EntscheidungskaMpf sein,
ob wir diese Gerechtigkeit, die durch diese äußern Formen'im Prinzip
anerkannt ist, auch dem Geiste und der Gesinnung nach verwirklichen

wollen und zu verwirklichen vermögen.

') B o r t r a g, gehalten in dcr Christlichen Studentcnvereinigung Zürich,


	"Der neue Katholizismus"

