
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 14 (1920)

Heft: 6

Artikel: Das Reichsgebet ; Vorbemerkung

Autor: Lejeune, R. / Blumhardt, Christoph Joh.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134665

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134665
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 243 -
drum diese Selbstherrlichkeit preisgeben, uns nach all dem angemaßten

uud eingebildeten Reichtum wieder arm fühlen und nach dem
ausschauen, der uns allein reich machen kann, nur dann kann uns
geholfen werden. Dann erfüllt sich auch an uns, wie einst an den

Jünger», Christi Wort: „Wenn ich erhöht werde von der Erde, fo
will ich sie alle zil mir ziehen," Denn dann sind unsere Herzen
bereit, seinen Geist zu empfangen, durch den wir wieder Gottes
Kinder werden. Und Christus selber ersehnt ja den Tag, da er uns
seinen Geist schenken kann. Empfangen können, sich schenken lassen:
das ist die Aufgabe, die uus vor alleni gestellt ist und an die auch
unser Pfingstfest uns erinnern will. Wir wollen uns darum den
Blick für diese dringendste Aufgabe nicht verhüllen, indem wir
gerade an unserem Pfingstfest tun, als hätten und besäßen wir.schon
das, was uns doch eben ein neues, wahres Pfingsten erst no,ch

geben muß. Nicht die Pfingst f e i e r, bei der wir feiern, was wir
doch nicht haben, nein nur die Pfingst b i t t e, in der wir um das
flehen, was uns so bitter mangelt, kann unserm Pfingsteu seinem
Sinn geben, und diese Bitte, wo sie aus einem verlangenden Herzen
iommt, rüstet uus selber zn für ein neues, echtes Pfingsten. Drum
flehen ivir heute uud allezeit: „O heil'ger Gcist, kehr bei uns
ein und laß nns dcinc Wohnung sein!" Und das gibt unserer Bitte
hvsfnungsfrohe Zuversicht, daß wir cs wissen: ihr vor allem gilt
dic Bcrhcißung: „Bittet, so wird euch gegeben!" R, Lejeune,

Das Keicdsgevel.
Vorbemerkung.

JUie folgenden Ansführungen sino der „kurzen Bc-
i» sprechnng des Vaterunsers odcr des Reichs-" gebets" ,vvn Joh. Christoph Blnmhardt

entnommen.^) Der urwüchsige und wie alles Urwüchsige uns in seiner

') Der Abdruck dieser B sprechnng des Unservaters dürfte unsern Lesern umsomehr

erwünscht sein, als das Schriftlein, das zuletzt in zweiter Auflage 1886 erschien,

nur schwer erhältlich ist. Wir können hier natürlich nur einen Auszug geben,
der aber in den Hauptabschnitten, vor allem in der Besprechung der eigentlichen
„ReichSbitten", dem Originai gegenüber nur kleinere Auslassungen und Kürzungen
aufweist. Größere Abschnitte lassen wir nnr in der Einleitung, die im Anschluß an
Matthäus ö, 5—8 „vom Beten überhaupt" redet, uud in der Besprechung der vierten

bis sechsten Bitte aus, um uns ganz anf diejenigen Ausführungen Blumhardts
zu konzentrieren, die uns seine mächtige Gottesreichshoffnnug bringen und deren
biblische Grundlage eben jene Bitten des Unservaters sind, die dieses Gebet zum
Neichsgebet machen, Blumhardt selber hebt die drei ersten Bitten als die eigentlichen
„Neichsbitten" hervor und lenkt bei dcr Besprechung der siebenten Bitte — im
Zusammenhang mit dieser zum Teil auch schon bei der sechste» Bitte — ausdrücklich wieder
in diese Hanptbahn des „Neichsgcbetes" ein.



— 244 —

äußeren Erscheinung etwas „altertümlich" anmutende Glaube, von
dem diese Besprechung des Unservaters getragen ist, mag zwar manche
Leser vorerst etwas befremden, ^ ist nns doch tatsächlich solcher
Glaube fremd, — ja leider nur allzn fremd! — geworden! Wer
aber Sinn für ursprüngliches Leben und aus solchem Leben quellende
Kraft hat, der wird bald unter der uns ungewohnt gewordenen Form
die ewig geltende, auch heute noch lebendige Wahrheit verspüren.
Das Unservater, das leider unter uns in weitem Maße entweder znr
bloßen liturgischen Formel geworden ist, die zwar bei jedem Anlaß
zur Anwendung kommt uud>von uns hergesagt wird, aber die Kerzen

unberührt läßt, oder dann unmerklich, jener relativ zwar noch
lebendigen, aber bloß am eigenen Ich und seinem privaten Seelenheil

orientierten Frömmigkeit angepaßt wurde: es gewinnt hier wieder

Leben und ist wieder getragen von jenem die ganze Welt mit
ihren Nöten umfassenden Geiste und wird damit wieder das,, was
es ursprünglich war: der tiefste Ausdruck für jenen gewaltigen, von
Jesus geweckten Glauben an Gott und sein kommendes Reich;
zugleich aber wird es damit eiu wichtiges Stück sehr wesentlicher
Mitarbeit an der Errichtung jenes Reiches, ^ ist doch eben der Geist,
der im lebendig empfundenen Unservater feinen besten Ausdruck
findet, die dringendste Voraussetzung für den Sieg des Reiches Gottes
auf Erden.

Da das Unservater aus dem tiefsten Sinn der ganzen Botschaft
Jesu hervorgewachsen ist und uns darum denselben in einer kurzen,
wuchtigen Zusammenfassung darstellt, vermag uns auch das lebendige
Verständnis des Unservaters, wie es uns Blumhardt in dieser
Besprechung bietet, tief in den Geist des Evangeliums und der Bibel
überhaupt hineinzuführen. Ja, ich bin überzeugt, daß diese schlichte
Besprechung des Unservaters uns hierin einen weit größeren Dienst
leisten kann, als all die vielen theologischen Werke, die mit ihrer
reich ausgebildeten Technik historischer und textkritischer Forschung
unserem Geschlecht das richtige Verständnis der Bibel vermirieln
möchten. Während eben keine „objektive Wissenschaft" das Leben,
das in der Bibel seinen Niederschlag fand, zu erfassen vermag und
mit allen zeitgeschichtlichen Kenntnissen und kritischen Kunstgriffen
immer außerhalb des eigentlichen Heiligtums bleibt, ist Blumhardt
gerade darum in jenes Leben eingedrungen, weil er in seinem Suchen
von eigenem Kämpfen, Leben und Erleben getrieben wurde und
stets die großen Lebensnöte mit der Bibel und die Bibel wiederum
wit den eigenen Lebenserfahrungen durchleuchtete. Der Glaube und
die Hoffnung ,die er derart aus der Bibel geschöpft Hatte, war
zugleich fest verankert in Erfahrungen von ganz ähnlicher Art, wie
sie die biblischen Glaubenshelden, die auf ihren Glauben hin den
Kampf wider die Mächte dieser Welt wagten, machen durften, —
hat doch sein eigenes Leben und Denken selbst ein durchaus biblisches,



— 245 —

insbesondere urchristliches Gepräge.') Und wie sein Glauben uud
Hoffen nicht in der Luft, d. h, auf bloßer „Menschenweisheit",
sondern auf erfahrener „Gotteskraft" steht, so steht auch sein Wort und
seine Predigt — wie diejenige des Paulus - „nicht auf lieber«
redungskunst menschlicher Weisheit, sondern auf dem Erweise von
Geist und Kraft." (I. Kor. 2, 4).

Drum kann uns Blumhardt, der mit seiner ganzen bibclgläu-
bigen, ja selbst gleichsam biblischen Art nus vorerst etwas fremd
anmuten mag, gerade für unsere Stellung zur bestehenden Welt, zn dem
Kampf, in den wir hineingestellt sind, tiefe uud überaus wichtige
Wahrheil bieten. Und gerade denjenigen, die mit der Bibel nicht mehr
viel anzufangen wissen, die zwar unsere Stellung zu all deu
brennenden Fragen unserer Zeit von Herzen teilen, aber unsere religiöse
Begründung derselben nls eine fast unverständliche Zutat empfinden,

— gerade ihnen kann vielleicht der durch und durch im
biblischen Denken und Leben wurzelube Blumhardt zeigen, wic uns
tatsächlich von dcr Bibel her unsere höchsten Hoffnungen geschenkt,
unsere größten Aufgaben gestellt und dabei zugleich die tiefsten
Kraftquellen für die Arbeit on dcr Lösung diescr Ausgaben und an dcr
Erfüllung' dieser Hoffnungen gezeigt werden.") Blumhardt ist über-

') ES sei hier nachdrücklich ans Zündels Blumhardt-Biographie hingewiesen,
die ja jetzt — freilich leider „völlig ueu bearbeitet" - wieder erschienen nnd
allgemein erhältlich ist.

2) Den meisten Lesern der Nenen Wege werden zwar die Blumhardt'schcu
oder vielmehr die durch Blumhardt neu enthüllten, echt biblischen Gedanken, nicht
mehr neu seiu — sind es doch eben dicse Wahrheiten, die dem hier vertretenen Denken
von Anfang an zugrunde lagen. Und auch sonst sind diese Gedanken da und dort
vertreten worden — meist in direktem Anschluß an Blumhardt, Abgesehen von einigen
bekannten Büchern Lhotzky's, der die Werke Zündels, dieses seinem Helden kongenialen

Blumhardt-Biogrophen, ins Modern-Pikante übersetzte (wobei man gerne
von der Uebersetzung wicder auf das Original zurückgr.ift), abgesehen auch von dcn
Hauptschriften Kutters, die die Blumhardtschen Gedanken mit mächtiger Beredsamkeit
— fast nur allzu beredt! — in weitere Kreise trugen, wäre da insbcsonder auf den

„Römerbries" von Karl Barth hinzuweisen, der innerhalb der neuesten Theologischen
Literatur ein gewisses — durchaus berechtigtes — Aufsehen erregt hat. Allein, so sehr

gerade das Fufzen auf der von Blumhardt geltend gemachten Wahrheit insbesondere
diesem letztgenannten Werke seine Ueberlegenheit gegenüber andern theologischen Werken
gibt, so wird man doch, wenn man nach seiner Lektüre wieder zu den bei aller
Kraft und Wucht doch so schlichten Darlegungen Blunhardl's zurückgreift, deren
wohltuende Einfachheit erst recht schätzen, „Einfachheit ist das Zeichen des
Göttlichen" — an dieses Wort Blumhardt's denkt man unwillkürlich, wenn man einerseits

Blnmhardl's schlichtes Aussprechen der erlebten Wahrheit betrachtet und andererseits

dieles stilistisch glanzende, äußerst geistreiche und scharfsinnige, zumal in seiner

— dem Verfasser jedenfalls sehr wichtigen — Polemik überaus geschickte Verfechten
derselben Gedankenwelt bestaunt. Während aber beim einen uns einfach der Geist
ergeift, der all diese schlichten, einfachen Worte durchwallt, und uns ob seiner gleichsam

objektiv dastehenden Wahrheit und Wirklichkeit oft fast seinen Verkünder und
Vermittler vergessen läßt, tritt beim andern hinter der eigenen „Geistreichigkeit" (das
Wort ist nicht schöner als die Sache) eben jener Geist, dem doch auch Barth zur
Geltung verhelfen möchte, stark zurück, sodaß wir immer wieder — sei's lächelnd,
sei's staunend, sei's auch etwa ärgerlich — beim Subjekt des Darstellers verharren



— 246 —

Haupt berufen, uns allen durch sein Lcben mit all seinem Glauben,
Hoffen und Kämpfen aufs neue den Zugang zu alten herrlichen Wahrheiten

zu verschaffen; und zumal die tiefen Erfahrungen, die er
machte und die ihn in seinem Kamps so viel Sieg erleben ließen,
geben seinem Glauben und seiner Hoffnung eine besondere Bedeutung.

Sie weisen uns darauf hiu, daß tatsächlich dort die Sache
des Gottesreiches siegreich vorwärts schreitet, wo der Kampf
geführt wird in jenem Glauben, der das Unservater erfüllt. Menfchen,
die wieder die großen Reichsbitten des Unservaters im Herzen tragen
nnd angesichts aller finsteren Weltmächte und Weltnöte doch auf
den bauen, dem gleichwohl das Reich uud die Kraft und die
Herrlichkeit gehört, — Menschen, die Gottes Sache betend zur eigenen
Sache machen und glaubensstark, ja glaubenskühn ringen um den

Sieg des Reiches Gottes auf Erden, sie — sie allein ^ vermögen
dieses Reich zu fördern uud an der Ueberwindung all der innern und
äußern Nöte, unter denett die Menschheit jetzt mehr deuu je seufzt,
siegreich mitzuhelfen. R. Lejeune.

Als Mittel- und Höhepunkt der Frömmigkeit stellt sich das
Gebet vor. Dieses wird in der ganzen Schrift vor allem Andern
von den Kindern Gottes gefordert, und auch der Heiland legt einen
besonderen Nachdruck auf die Worte, welche uns beten lehren sollen.
Darum wollen wir sie beherzigen, um so mehr, da auch menschliche
Triebe zum Beten in uns sich .finden, so daß alle Welt betet, selbst
die Heiden. Aber gerade da gilt es aufzumerken, daß nicht Menschliches,

ja Heidnisches in uns betet, sondern Göttliches. Auch das Beten
will Gott selbst! in der Hand behlaten und regieren, damit es in
der Wahrheit geschehe, und er folche Leute habe, die ihn im Geist
und in der Wahrheit anbeten.

Merk auf, daß du es nicht heuchlerisch machst. Der Heiland
nennt ein anderen Leuten vorgerücktes Beten Heuchelei, und er
scheut sich gar nicht, ohne weiteres alle, die mit dem Beten prunken,

Heuchler zu nennen. Und er hat Recht, denn der Mewsch, der so

betet, hat mehr sich felber im Auge uud stellt sich selber den Leuten
vor, anstatt den Herrn und seine Ehre. Db wohl Gott selbst, an
den folche Gebete gerichtet sind, zuhört, möchte man fragen? Ich
meine, nicht; und wenn man überhaupt denken muß, der Herr werde
sich nicht herbeilassen, zuzuhören, da sollte man lieber stille sein.

und ganz unwillkürlich auf die Frage kommen, ob am Ende dem Verfasser die
eigene geistreiche und glänzende Formulierung nicht noch um einiges wichtiger war,
als die Wahrheit selber, die er verfechten wollte! Jedenfalls haben wir das Gefühl,
auch hier immer noch tief im eigentlichen Schriftgelehrtentuin mit verschiedenen seiner
üblen Zutaten zu stecken, während Blumhardt, der zwar auch nur die Schrift
auslegen will, uns — fern von aller schriftgelehrten Kunst ^ wieder Jesus hören
läßt, so wie ihn in seiner Schlichtheit und Kraft das einfache Volk Galiläas einst
gehört haben muß.



— 247 —

Deine oft ungeschickten und eigenlicbigen Andächteleien, bei
denen du nur immer selige Gefühle Huben und herbeten willst, mit
überaus bieten Worten, die doch der Heiland ausdrücklich verbietet,
haben keinen Wert vor Gott, daß ihrer im Himmel sollte wieder
gedacht werden, ebenso wenn du so viel unnötiges Stürmen und Ringen
und Kämpfen um Frieden, um Gefühle der Kindschaft und Vergebung
der Sünden hast, darunter dir's immer düsterer zu Mut wird, je
mehr du dich abarbeitest. Deuu da betest du im Unglauben, als ob
der Heiland unerbittlich wäre, und nicht in dem Glauben, daß der
Heiland da ist und erhört, auch wenn du augenblicklich kein Gefühl
davon hast, wie du denn zum Fühlen dir immer selbst im Wege steht.

Jünger des Herrn sollen es beim Beten nicht nur nicht so
gedankenlos machen, wie die Heiden, sondern auch nicht so wortreich,
wie es die Heiden in einer Art Verzweiflung machen. Denn was
haben sie von ihren vielen Worten? Gewiß nichts anderes, als
immer größere Unruhe und Beängstigung. Wo Unglaube und
Verzagtheit, oft auch ein heißes Verlangen nach süßen Gefühlen solchem
Wortemachen zu Grund liegt, kann auch Gott nicht sehr darauf
achten. Seine Bedürfnisse so breit mit umständlichen Worten vor
Gott auseinanderzufetzen, ist darum einfältig, weil es dann aussieht,
als ob man das tun müsse, damit es Gott ja recht wisse, wie es
mit allem stehe. Freilich sehnen mir uns auch nach einer Zeit, in
welcher die Erhörnng wieder völliger und handgreiflicher ins Licht
treten möchte, als wir im allgemeinen es erfahren, da Gott Häufig
als der erscheint, der sich von unseren Gebeten abwendet, was viele
in ihren Gebeten fast so verlegen macht, als es die Heiden sind. Aber
andrerseits könnten wir bei größerer Einfalt und völligerem Glauben

auch in jetziger bedrängter Zeit viel weiter mit nnsern Gebeten
kommen. Harren wir des Herrn!

Einleitung zum Vaterunser oder Reichsgebet.
Das Vaterunser hat das eigentümlich Hohe und Göttliche an sich,
daß es nie alt, nie abgedroschen wird, und immer wieder mit höherer
Empfindung vorgetragen werden kann, weil es ganz aufs große Ziel
hin gerichtet ist. Für einen eigentlichen Umgang mit Gott fcheint
da der Herr die kleinen irdischen Bedürfnisse, welcher Art sie seien,
ziemlich auszuschließen, weil sie zu wenig Bedeutung für ein Reden
mit dem Herrn haben, sofern der Vater doch alles, was wir bedürfen,
vorher weiß, und wir ob dem Unsern das des Herrn nicht hintansetzen
sollten. Es follte da mehr nach dem Worte gehen: „Trachtet am
ersten nach dem Reiche Gottes,, so wird euch das übrige alles
zufallen." Das andere sollte nicht so gar die Hauptfache ausmachen,
wie bei vielen, die eigentlich außer dem, was sie für fich und ihrs
Angehörigen zum irdischen Leben zu erbitten haben, so gut als nichts
mehr zu beten haben und an die Reichssache gar nicht recht kommen

Wenn der Herr mit den Worten anfängt: „Darum sollt ihr
also beten", so legt er doch ein Gewicht auf das Gebet als solches,



— 248 —

was uns Mut machen dürfte, jn Zeiten, da wir keine Worte haben
zum Beten, überhaupt nicht wissen, wie wir beten, wie wir,
was uns bewegt, ausdrücken sollen, weil wir's oft gar nicht verstehen,
des Reichsgebets, das alles umsaßt, nns zu bedienen. Wahrlich, das
Vaterunser ist eine große, unschätzbare Gabe Gottes, die uns Jesus
hinterlassen hat. in unsere viele Bedrängnis und Armut hinein'.
Unser Reichsherr ist dabei!

A n r u f u n g d e s V a t e r s : „Un f e r V a t e r i n d e m H i m -
in cl." Hinauf in den Himmel hinein, wo der Vater wohnt, soll
der Gcist sich schwingen, wohin auch das Himmelreich zielt. Ost
stehst du mit deinen Gedanken gar zu sehr auf Erden; und
da will's schwer mit denr Beten gehen. Der Vater im Himnrcl
abcr ist nicht weit wog von dir. Wic hoch oben, ist er auch tief unten
bei dir, wenn du betest. Er ist dir nahe, so nahe, als ob du
mit einem Freunde neben dir redetest, Könntest du's doch im Glauben

so nehmen!
Daß der Herr aber dich beten heißt: „Unser Vater", hat die

Bedeutung, daß du eigentlich nie allein solltest vor den Vater
treten, sondern immer in Gemeinschaft mit andern, die etwa gleich«
Bedürfnisse haben, wie du, ja mit allen Menfchen zusammen, die
auf die Hilfe Gottes und seiner Erlösung warten. Dein Gebet soll
stets der Ausdruck der ganzen seufzenden Kreatur fein, daß dn als
deren Repräsentant da stehst. So ist's das Rechte und so betest du als
ein Reichskind. Aber wie viele bleiben immer allein bei sich und
ihren Angehörigen stehen; und Heilandskinder sollten doch auch
ein so weites Herz haben, als der Heiland selbst, der für Alle sein
Leben gelassen hat, um Alle zusammenzubringen in Eins. Ach, was
wäre es, wenn wir allezeit ein rechtes Vaterunser beten und mit ihm
die Reichssachen kräftig fördern könnten!

Die drei ersten Bitten überhaupt. Die drei ersten
Bitten gehen den Vater felbst an, den für seinen Namen, für fein
Reich, für feinen Willen beten wir. Wir beten also für den
Vater selber, daß er sich seines Namens und seines Reiches und
feines Willens annehmen wolle. Daß das, was Gottes ist, zu seiner
vollen Geltnng komme, ist ja das Wichtigste auch für nns. Es ist
auch unsre Sachs, was wir da bitten, weil es uns zu gut kommen
soll. Denn mit uns bleibt's übel bestellt, wenn Gottes Namen nichts
gilt, Sein Reich nicht besteht, Sein Wille mißachtet wird. Sein Name
soll auch zunächst bei und von uns geheiligt werden, sein Reich soll
zu uns kommen, uno sein Wille soll bei uns geschehen. Eben
darum werden auch uns die Bitten in den Mund gelegt. Eben weil
alles, was wir da bitten, uns zu gut komme« soll, legt Gott nicht
Hand an, daß sein Name geheiligt werde, fein Reich komme, sein
Wille geschehe, wenn nicht zugleich das alles den Menfchen cin
Anliegen ist, oder wenn wir es nicht wichtig genug finden, daß sein
Name etwas gelte auf der Welt, daß alle Kreatur in ein Gottesreich



- 249

zusammeugeschlosseu werde, daß überall aller Wl.le, der nicht von
Gott ausgeht nnd so vicl Meisterschaft auf Erden ausübt, aufhöre.
Da läßt Gott cs so gehen, wie es geht, uud wic cs die Menschen
wollen. Gibt es doch unzählige Menschen, die nichts nach dem
Namen Gottes fragen und um nichts auf Gott Bezügliches fich
kümmern. Wieder andere wollen alles lieber, als in ein Gottesreich
eingesammelt werden; und wie viele gibt's, die durchaus nur ihren,
Willen kennen, oder nur vom Willeu der Finsternis sich leiten laffen!
Da will aber Gott nicht Gewalt brauchen und die Kreaturen zu dem

zwingen, was ihr Heil wäre. Sie follen denn auch das haben, was
dabei herauskommt, sollen haben all das viele Elend, in welches
fie sich ohne Gott, und getrennt von Gott, uud wider Gott stehend,
gestürzt haben. Gott erwartet also mindestens einen Wunsch und
ein Verlangen von Seiten der Kreaturen zu dem, was Gott ihnen
sein soll; und dazu gibt uns der Herr Jesus sein Gebet, in welchem
uns das Richtige und Wichtige in den Mund gelegt werden soll vor
dem Vater, damit er, je nachdem wir uns innerlich dazu ausdrücken,
das Nötige tue, um zu der Anerkennung zu kommen, die allein das
Glück aller geschaffenen Wesen ausmacht. Je ernstlicher wir nun den
Vater bitten, desto geneigter wird er auch sein, darauf zu wirken,
daß die drei ersten Bitten erfüllt werden.

An Jefus hat die Menfchheit den ersten und vollkommenen
Beter der drei ersten Bitten des Reichsgebets gehabt. Wenn er für
sich betete, -war's sicher immer nach dem Inhalt dieser Bitten. Er
war dabei der Mund und Stellvertreter der ganzen Kreatur; uud
ohne seine, des Menschensohns, Bitten, die er im Namen Aller
aussprach, wäre das Große alles nicht geschehen, was seit feiner
Erscheinung die Welt gesehen hat zu Heiligung des Namens Gottes,
zum Kommen des Reiches Gottes und zum Werden des Will ms
Gottes auf Erden. IHM nach aber, sollten nun auch seine Jünger
beten lernen und wenn er zu ihnen sagte, „sie sollen allezeit beten
und uicht laß werden", so denkt er dabei nur an die großen Reichsbitten,

die ihnen unaufhörlich vor der Seele stehen follten, Sie nun
können dabei nicht anders, denn an die Seite Jesu sich stellen,
gleichsam seine Bitten unterstützend, nnd im Glauben an ihn mÄ
seine Fürbitte und Macht sich haltend. Wie Jesus auf Erden den
Namen Gottes offenbarte und verklärte, wie er das Reich Gottes
fördernd dastand, und wie er durchaus nur seines Vaters Willen
tat, und dann, um den eigentlichen Grund zu allem zu legen,
gehorsam war bis zum Tod am Kreuze, so bitten wir im Reichsgebet
eben Ihn, sein Werk fortzusetzen, damit je länger je mehr alles
zur Vollendung komme, da ja ihm jetzt auch alle Gewalt, dazu im
Himmel und auf Erden gegeben ist.

An Jesus sehen wir, was Er, der Einige, mit seinen Bitten
zuwegebrachte. Dies kann uns in Zeiten, da der rechten Beter nur
wenige sind, nur trösten und aufrichten» Diese wenigen können



— 250 —

Großes auch für's Ganze ausrichten, zu einem Anfang, der sich
dann wicder ins Weite ausbreitet. Darum sollen wir uns nie daran
stoßen, daß nur wenige crnstlich dran wollen. Sehe nur jeder darauf,
seine Schuldigkeit zu tun und Alle zu vertreten, als wäre er der
Einzige, der sagen mußte: „Wenn alle untreu werdenl, so bleib ich
dir doch treu." Untreu aber sind alle, denen die Reichsbitten
nicht voller Ernst sind. Denn irgend welche Anknüpfung auf Erden
muß Gott haben, um seine Gedanken und Pläne zur Erlösung aller
Kreatur zum Vollzug zu bringen.

Der Heiland betete aber auch nicht bloß, sondern stand selbst
auch für das, um was er betete, mit feiner ganzen Person, ein. In
ähnlicher Weise haben wir iniit all' unsrem Tun als solche uns W
bezeigen, die felbst auch sich als Werkzeuge nach Gottcs Willen brauchen

lassen zur Realisierung der Bitten, die uns der Herr in den
Mund legt, als die welche mit Geduld und Glauben und Ausdauer
Aufgaben annehmen, durch welche unter dem Beistande Jesu alles
befördert wird, was zur Verwirklichung des Ganzen erforderlich
ist. Wie wir beten, so sollen wir auch glauben und im Glauben wirken,

wie es der Herr uns auferlegt. O daß die Zahl solcher Jünger
zunehmen möchte in unserer ernsten und bedürfnisvollen Zeit!

Die erst e R e i ch s b i t t e: „Dein Name werde gehet-
li g et." Bei wem soll Gottes Name geheiligt werden? „Bei aller
Welt, bei aller Kreatur im Himmel und auf Erden und unter der
Erde," Der Betende wird vorausgesetzt als eiu solcher, bei dem
bereits der Name Gottes geheiligt ist; aber sein Schmerz ist es, daß
es noch Geschöpfe gibt, die ihn nicht heiligen. Er weiß, wise gering
geschätzt im Gruude doch noch iu der ganzen Schöpfung der Name
Gottes ist, und weiß auch, daß in der Schöpfung keine Ruhe werden
kann, solange noch eine Zunge ist, die Gottes Namen nicht heiligt.
Geheiligt ist aber immer das, was man als das Höchste von
Anderem und Gemeinem absondert. So soll denn Gottes Name von
allem abgesondert nnd insofern geheiligt dastehen, als er allen Kreaturen

so Wer alles geht, daß ihnen anderes eigentlich so gut als gar
nichts mehr gilt- So sehr soll allen der Name Gottes und was er
besagt, alles fein.

Wenn der Betende anfängt, zu sagen: „Unfer Vater im
Himmel", so seufzt er dazu: „Ach, daß dich Alle Vater nennen können!"
Darum betet er gleich: „Geheiligt werde dieser dein Name!" Alle
Kreatur follte wieder VatergefübK gegen Gott bekommen, und zwar
so, daß sie einerseits die väterliche Liebe und Zuneigung Gottes gcgen
die Menschen anerkennt und schätzt, und daß sie anderseits zu einer
kindlichen Unterwerfung unter Gott kommt, ihn als Vater zu lieben,
und ihm als einem Vater Untertan zu sein, dem sie gerne in allem
zu Willen ist, an den sie sich auch vertrauensvoll hängt, und auf
den sie alle ihre Hoffnung fetzt. Von dem allem ist namentlich die
Menschheit ganz abgekommen; und das ist ihr Elend und Jammer,



— 251 —

das; sic in Gott keinen Vater mehr sieht,, so sehr Gott sich ihr tcvg>

lich als einen Vater erzeigt. Sic nimmt zwar alles aus Gottcs Hand
hin, was sic bedarf zu ihrcnr Bestehen, aber macht's wie ungeratene
Kinder, die alles von ihren Eltern ansprechen, ohne im Geringsten
ihnen zu danken oder nach ihnen zn fragen. So muß der liebe Gott
allen der Gutgenug sein; und mit dem Herzen stehen sie nicht nur
ferne von ihm, sondern sogar wider ihn. Das ist wieder ein Schmerz
für den betenden Jünger; und ihn bewegt's Tag und Nacht, daß doch
endlich möchte alle Kreatur wieder zu Gott als ihrem Vater
zurückkommen, indem einfach nur sein Vatername wieder bei ihm geheiligt

wäre.
Das Kindesgefühl der Menschen wurde am Anfange schwer

von der Schlange im Paradies angetastet;, als diese fragte: „Ja,
sollte Gott gesagt haben: Ihr wollt nicht essen von allerlei Bäumen
im! Garten?" d. h. ,,Sollte er wirklich euch etwas verwehrt haben
und gar die edelste und beste Frucht, die Gott gleich macht? Ist das
eine väterliche Gesinnung Gottes gegen euch?" Klar und deutlich
gibt sich da ein Fremdes wider Gott zu erkennen, von dem sich die
Menschen raten lassen sollen. Biese ließen sich betören und kamen
seither unter die Gewalt eines Fremden; und der rechte Vater kam
ihnen ferne. Jenes Fremde, Satan und alles, was ihm gehört,
ist ihr Gott geworden, indem sie meinten, selbst Götter zu werden.
Er maßt sich nun Rechte an sie an, die nur der Vater hatte.
So verfielen sie in Abgöttereien und Zaubereien und anderes
Widergöttliche, immer gleichsam gegen Gott Front machend und ihm
erklärend: „Ich bin, was du bist." Denn hierauf hin zielte die
Versuchung der Schlange. Um was nun die Finsternis hoch kommt
im Menfchen, um das kommt der Name Gottes bei ihm herunter.
Nun aber foll Gottes Name wieder bei ihm geheiligt werdeu, was
nur dadurch möglich ist ,daß der Mensch sich aus dem Bereich der
Finsternis herausbringen läßt, um Gott wieder allein zu haben.
Wer soll da helfen? Da muß gebetet werdeu, Gott möge doch alles
tun, um den Menschen willig und fähig zu machen, die Kräfte der
Finsternis fahren und den Namen Gottes allein gelten Zu lassen,,
d. h. zn heiligen, weil sonst der Zwiespalt zwifchen Gott und der
Finsternis nie aufhört. Jn Christus aber ist der Schlangentreter
gekommen, der nach vollbrachter Versöhnung der Menschen den heiligen
Geist schenkt, der wieder beten lehrt: „Abba, lieber Vater!" Wenn Me
Kreatur, los vom Fürsten der Finsternis, wieder beten kann: „Abba,
lieber Vater!" dann ist Unsere Bitte: „Dein Name werde geheiligt",
vollkommen erfüllt.

Die Menfchen betragen sich so, als hielten sie nichts aus die
göttlichen Eigenschaften, als wäre ihnen Gott nicht allmächtig, nicht
allwissend, nicht allgegenwärtig, nicht heilig, nicht gerecht. Sie
nehmen ihn als einen Gott, der keine Bitte höre, der nach den Menschen

nichts frage, viel zu hoch über den Menfchen stehe, als dast er



— 252 —

uni sie sich bekümmern könnte. Sie schreiben ihm auch nichts zu,
wenn er je uud je sich Zu erkenneu geben will, durch besondere Gnaden
und besondere Gerichte, lassen alles Zufall sein und denken fich Gott
hinweg aus aller Geschichte der Meuschen. Wie schätzen sie auch seiue

Offenbarungen gering, trauen es ihm schon nicht zu, daß er sich

kund gebe! Auch Werke Gvttes, uud Wuuder aller Art sind vielen
geradezu ein Aergernis. Wenn sie je ans Unsichtbare sich halten
wollen, so tun sie's vermittelst des Aberglaubens und mißbrauchen
ob dcm uoch den Namen Gottes aufs Abscheulichste. Wie sollte es
doch mit dcm allcm anders werden! Wie sollte es den Jüngern nicht
auch ein Anliegen sein, daß es anders werde! Daß nnn Gott möchte
Hand anlegen, und namentlich, was er zur Rettung der Menschen
durch Christum eingeleitet, möchte zur Vollendung bringen, das soll
Reichskindern ein beständiges Reichsanliegen sein; uno anders wird's
erst überall, wenn Gott dem Menschen wieder gilt und alle seine
Eigenschaften hoch gehalten werden, sein Name wieder geheiligt wird
bei aller Kreatur.

Aber auch gläubige Christen lausen Gefahr, in besonderer Weise
die Heiligung des Namens Gottes zu versäumen. Die gläubige
Welt ist je und je viel mehr geneigt, den Namen Gottes in dem zu
heiligen, daß sie feine Heiligkeit und Gerechtigkeit wider seine
Barmherzigkeit, wie sie in Christo erschienen ist, setzt, und meint, .seilte

Heiligkeit erfordere es, daß er gegen Ungehorsame und Abgefallene
lauter Härte und Strenge zeige, sei's auch, daß' dadurch die Hölle
mehr, als der Himmel gefüllt wird. So trauen sie es ihm nicht zu,
daß er noch könne eine Liebe übrig haben, um die entarteten Christen
wieder durch erneuerte Gnaden zu seinem Wohlgesalien heraufzuheben.

Unerbittlich, glauben sie, halte er mit den Gnaden und Gaben
des heiligen Geistes zurück, nachdem sie einmvl da gewesen sind
und nicht zum Ziele geführt haben. Nun sollen die Menschen ohne
den heiligen Geist, wenn auch noch etwas von ihm beeinflußt, werden,

was sie sein sollen; und wenn nicht, fo ist ih'nien der Abgrund
gewiß. Damit wird der Name, wie ihn Gott haben will, nicht geheiligt;

denn der Name Gott, ja selbst der Name Jesus, wird von vielen
nach manchen Seiten den Sündern zum Schreckenswort gemacht,
trotz der tröstlichen Versicherungen des Gegenteils von Seiten Gottes
und Jesu, uud trotz dem, daß Jesus die Guade und Freundlichkeit
Gottes persönlich dargestellt, und mit bitterem Leiden und Sterben
besiegelt hat. Aber nur wenn wir dem lieben Gott die äußerste
Barmherzigkeit und größte Sorge, es wo möglich über viele oder
alle zu gewinnen, zutrauen, wie die Schrift es genugsam lehrt,
heiligen wir seinen Namen und machen wir der seufzenden Kreatur Mut
zu ihm. Möchten doch Jünger des Herrn unter allem Hersagen des
Reichsgebets nicht diejenigen sein, die im Grunde noch am wenigsten
den Namen Gottes geheiligt wissen wollen, sofern sie die Baterliebe
Gottes in Christo für sich wohl in Anspruch nehmen, aber für



— 253 —

andere, die ihrer am meisten bedürften, gänzlich fallen zn lassen
geneigt sind. O Vater im Himmel, daß doch dein und deines Sohnes
Name voll Huld und Gnade nach allen Seiten angenommen und
geheiligt werden möchte! Dürfte es auch bald geschehen, da fast
äußerste Not es erheischt!

Die zweite Reichsbitte: „Dein Reich komm e." Das
Reich, für das wir bitten, heißt sonst auch das Himmelreich, weil es

nicht nur die Erde, sondern alle Himmel umfassen soll. Fertig ist
solches Reich, wenn „Gott sein wird Alles in Allem" durch die

ganze Schöpfung. Das aber ist damit geschehen, wenn die ganze
Schöpfung Gottes Namen anerkennen oder heiligen wird. So lange
noch Kreaturen sind, welche den Namen Gottes mißachtend, sich
Gott nicht unterwerfen, ist er nicht Herr, wenigstens nicht ganz
Herr, steht er auch immer gleichsam im Kampfe mit andern Mächten,
die Herren sein, uud das Kommen seines Reiches verwehren wollen.
Gott könnte sich nun wohl mit seiner Allmacht helfen, indem er alle
feine Feinde niederschlüge und in die Verdanrnrnis würfe. Das will
er aber nicht; denn fein Vatergefühl verbietet ihm das, freien Wesen
gegenüber. Seine Gedanken find, es dahin zn bringen, daß alle
Kreaturen freiwillig zu ihm zurückkehren, wie jener verlorene Sohn
zum Vater; und darum hat er Geduld. Von sich aus aber allein
vermag die Kreatur das nicht, weil sie von gewaltigen Oberherren so

umgarnt uud gebunden ist, daß sie, auch wenn sie wollte, es
nimmermehr vermocht hätte. So war denn kein anderer Rat, als daß
Gott selbst ins Mittel trat, und das Wort Fleisch werden ließ, um
der Menschensohn zu werden, der den Anfang einer freiwilligen
Umkehr zu ihm machte. Diefer heißt deswegen „der Erstgeborene
aller Kreatur", der zuerst mit vollkommener Unterwerfung - ins
werdende Reich Gottes hereingeboren wurde. Wer nun an Jsfum
sich hält, mit dem Glauben, daß durch ihn und an seiner Hand die
Rückkehr zum Vater möglich sei, der kommt mit einer Freiwilligkeit

zu Gott zurück, wie solche Gott nach feiner Heiligkeit und
Gerechtigkeit von der abgefallenen Kreatur erwarten mußte. Bis das
gefchehen ist, bleibt gleichsam der Vater in der Ruhe, wie seine Majestät

den Sündern gegenüber es erfordert, und läßt als Herr und
König den Sohn, deu Menschenfohn, Jesum Christum, den
Repräsentanten der ganzen Kreatur, die Sammlung der Abgefallenen,
zu ihm vollbringen. So ist das Reich, für dessen Kommen wir bitten,
zunächst das Reich Christi, das aber sein Absehen darauf hat, daß es

zugleich ein Reich Gottes sei, wie ja zuletzt, „wenn alles wird Jesu
Untertan sein, der Sohn selbst dem Vater wird unbertcm sein, auf
daß Gott sei Alles in Allen."

Der Anfang nun zu diesem Reich ist gemacht worden durch die
Erscheinung Jesu aus Erden. Bis dahin koimtc von einem Fürsten
dieser Welt gesprochen werden, dcr wider Gott überall herrschen
wollte, und so vicl Boden in aller Kreatur hatte, daß cr bereits



— 254 —

Alles als ihm zugehörig ansah (Matth. 4, 8. 9.) Fort irnd fort war
es sein Bestreben, die ganze Schövfnng, vom rechten Vater ab, in das

Netz der Finsternis'zn ziehen und nnter seine Herrschaft zu bringen.
Dieser Anmaßung stellte sich Jesus entgegen, der als Menschensohn,
wie alle andern Menschen, von ihm angegriffen wnrde, aber ihm
keine Macht über sich ließ, sondern unerschütterlich und unbeugsam
feinem Vater treu und - gehorsam blieb bis zum Tod am Kreuze.
Diescr sein Tod, zu welchem er von der Finsternis gewaltsam
gedrängt wurde, war eben darum ein Sieg, weil Jesus selbst unbeugsam
blieb; imd das Wohlgefallen seines Vaters machte ihn zum Herrn
und König auch nach seinem Tode durch seilte Auferstehung. So ist
denn die Bahn gebrochen zur Herstellung dcs Reiches Gottes,
weswegen gleich die. erste Ankündigung des Evangeliums dahin lautet:
„Das Himmelreich ist nahe herbeigekommen", obgleich zunächst nur
der neue König da war, und der Untertanen, die ihm angehörten, es

nur sehr wenige wurden. Der Herr selbst wurde entrückt: und
begreiflich war's damit nicht gemacht. Wenn der Fürst bicscr Welt
auch gerichtet ist, so ist er damit noch nicht abgetan; vielmehr ist es

uur denr Glauben dcr Jünger möglich gemacht, es bis znm Vollzug
des Gerichts zu bringen. Es erforderte daher Zeit, und erfordert's
noch, bis alle Reiche eingenommen, alle Obrigkeiten und Herrschaften
wider Gott gestürzt nnd weggeräumt sind, und alle Seelen, soweit
das möglich ist, der Finsternis in Wirklichkeit entrissen,und in die
Gemeinschaft mit Jesu uud seinem Vater zu diesem Reich gebracht
sind. Dnher die stets bleibende Bitte: „Dem Reich komme."

Wir lesen nämlich wohl, daß Jesus zur Rechte» Gottes sitze,

bis cr alle seine Feinde zum Schemel seiner Süße gelegt habe. Aber
das kann keinen Fortgang haben, wenn nicht auf Erden die Jünger
Jesu oder die Gläubigen uud Auserwahlren, ihm gleichsam an die

Hand gehen. Deren Anliegen muß cs vor allem sein, daß Jesus
das Reich einnehme, damit die Freiwilligkeit der Rückkehr zu Gott
nnch iu dcr Mcuschcnwclt selbst vertreten wäre. Ohne Menschen,
die mit sehnsüchtigem Bitten und Fleheil dabei sind/ kann's nicht
vorwärts gehen zum Ziele. Daher die große Bedeutung der Bitte
der Jünger: „Dein Reich komme!" Von den Jüngern wird's
gefordert, cs zu Herzen zu nchrneu, daß Gott noch nicht Regent und
Alleinherrscher ist, wie er es jetzt durch Christum werden könnte.
Daß es init der Einnahme aller gottwidrigen Reiche, namentlich im
Unsichtbaren, immer rascher vorwärts gehe, bis allein uur das
Reich Gottes in der ganzen Schöpfung besteht, das sollte vorzügliches
Gebetsanliegen für uns fein. Der rechten Beter gibt es allezeit
nur wenige. Die meisten glauben, cs mache sich alles von selber, iind
es könne nicht an ihnen und ihrem Glauben und Bitten liegen, und
bleiben so in sorgloser Ruhe, ohue im mindesten, trotz all' ihres
sonstigen Betens, zur Förderung des Kvmmens des Reiches Gottes etwas

zu tun. Erfordert wird's aber, daß wir's gleichsam mit dem Vater



— 25ö —

im' Himmel fühlen, wie es ihm ein Schmerz ist, fo viele feiner
Kinder von fich ferne zu wissen, und noch nicht über glle seine Vaterhände

ausstrecken zu können, als gesammelt in ein gemeinsames Reich,
Dieser fein Schmerz soll uns über alles gehen, was sonst uns etwa
drückt, zumal sein,,Schmerz auch unser Schmerz ist, indem wir nie
znr Ruhe kommen, nach vielem Betracht sslbst jenseits nicht, wenn
Nicht überall Er Herr geworden ist. Zunächst wächst nun freilich
auch sein Reich, wenn viele zum Glauben an JesUm kommen und
damit aus der Finsternis ins Licht hereingeboren werden. Da ist
viel in unsere Hand gelegt, indem wir, neben dem Bitten, auch alles
versuchen sollen, um die. Ausbreitung des Evangeliums immer
weiter zu bringen, die ja von. uns besorgt werden soll, weil ja nicht
zu Engeln, sondern zu Menschen gesagt ist: „Gehet hin in alle Welt
und predigt das Evangelium aller Kreatur." Wenn aber der Herr
sagt: „Wenn ich werde erhöhet fein vou der Erde, so will ich sie
alle zu mir zieheu", so müssen wir mit unsern Bitten und mit
tätigem Glauben nachhelfen, damit es als unser Anliegen erscheine;
und geschieht das nicht, so find keine Seile da, an welchen der Herr
nach Wunsch zu fich emporziehen kann.

Zuletzt besteht freilich das Kommen des Reichs in der
Offenbarung der Herrlichkeit der Kinnder Gottes, auf welche das ängstliche
Harren der Kreatur gerichtet ist, wie sie mit der Wiederkunft Christi
eintreten wird. Möchten wir es uns ernstlicher angelegen sein lassen,
als es gewöhnlich ist, mit Eifer Und Herzenswärme auszurufen:
„Dein Reich komme." Endlich wird die Bitte der Auserwahlten,
die Dag und Nacht rufen, èrhôrt, und dem Heilande es gelingen,
alles zu seiner Vollendung zu bringen. Wie wird's uns dann freuen,
wenn wir das Zeugnis überkommen, auch in unsrem Teile mit Herz
und Gemüt, Eifer und Selbstaufopferung mitgewirkt zu haben/daß
endlich mit dem Kommen des Reiches Gottes das Sehnen der Kreatur
gestillt worden ist!.

Die dritte Reichsbitte: „Dein Wille geschehe
auf Erden, wie im Himmel." Wenn der Heiland beten heißt:
„Wie im Himmel", so setzt er voraus, daß da der Wille Gottes bereits
geschehe; und dann ist unter Himmel der Raum zu verstehen, da Gott
fozusagen thront, und um sich her lauter willige Diener hat, die
in einem Kindesverhältnis zu ihm stehen, und nichts anderes kennen,
als Seineu Willen, auch mit Freuden sich senden lassen, den Willen
Gottes auszurichten. Wie nun da lauter Harmonie zwischen Gott
und seiner Umgebung ist, und nichts von einem fremden Willen sich

zeigt, so soll es auch auf Erden werdeu; und. als ein besonderes
Anliegen sollen's Jünger des Herrn bittend vor Gott bringen. Gott
läßt's liegen, wenn die, die fich ferne von ihm gestellt haben, nach
seinem Willeu nichts fragen, bis sie fich znm Gericht reif gemacht
haben, es sei denn, daß aus ihrer Mitte selbst bittende Stimmen vor
ihm laut werden.



— 256 —

Die Bitte setzt voraus, daß viel fremder Willc in der Schöpfung
herrscht. Dicscc frcmdc Wille, beziehungsweise Eigenwille, zu dem
der Mensch vermöge der ihm gegebeneu Freiheit kommt, ist wider
Gott gerichtet, stellt sich durch Widerspenstigkeit gegeu Gvtt s Sum
und Recht in einen Gegensatz zu ihn:, und will selbst Herrfcheu nnd
bestehen ohne Gott. Mit Gewalt will solchem fremden oder Eigenwillen

Gott nicht entgegentreten. Er will keine Kinder habeu, die cr
mit Gewalt zum Gehorsam gegen ihn zwingen muß, will nber auch
nicht ohne Weiteres sie hinwerfen in die Verdammnis. So kommt
es, daß er alles, was wider ihn ist, sich selbst überläßt und machen
läßt; nnd wic viel dadnrch in der ganzen Schöpfting anders uud
verderbt worden ist, läßt sich gar nicht ausdenken. So uameutlich
in der Menschenwelt, dn wir's vor Angen Huben. Da haben die
Kräfte der Finsternis, die in jeder Weife sich mächtig gemacht haben,
durch alles hindurch für diese und jene Zeit uameulvs viele
Verderbnisse hereingebracht, die nur in dem Grude vermindert wcrdcn,
als doch Einzelne unter Seufzen sich zu Gott halten, um deren willeu
Gott nicht so gar dcn fremden Willen walten läßt. Aber Jammer
und Elend muß doch unendlich viel eintreten, wenn alles aus der
rechten Gemeinschaft mil Gott kommt. So bleibt's immcr ,nls
Schlimmstcs, wcnn der fremde Wille seine Herrschnft behält. Wie
soll cs anders werden? Vermöge seiner Majestät muß Gott cS darauf
ankommen lassen, daß der Wille der Schöpfung ihm wicdcr gcncigt
wird; und auch hierauf kann cr uicht im Großen wirken, wenn nicht
aus der Mitre der unter der Knechtschaft Seufzenden Bitten nnd
dringende Bitten zn Gott emporsteigen, Jesus, dcr Mcuschcnsohn, ist
hicrin vorangegangen; nnd Jünger Jesu haben cs nnn als ihren
Berns anzusehen, dcn Bntcr im Himmcl anznrufen, daß cr doch,
nnn auch um Jesu willen, darauf wirken möchtc, daß der fremde
Wille allerwärts feine Macht verliere oder gar aufhöre, und namentlich

auf Erden gebrochen werde. Hieraus gcht hcrvor, wic nötig
Unscrc Bitte ist: „Dein Wille geschehe auf Erden, wie im Himmel."

Gott will, „daß allen Menschcn geHolsen iverde, und alle zur
Erkenntnis der Wahrheit kommen," Scin crster Willc ist also, daß
scinc Liebcsabsichtcn möchten erreicht werden, wvdurch cinc völligc
Unterwerfung unte? allen seinen Willeu von selbst sich ergeben
ivürde. An diesen Willen Gottes denkt Jesns vornehmlich bci dcr
dritten Bitte. Er legt cs nns nahe, wie es uns soll ein Anliegen
sein, daß doch möglichst alle Kreatur deu Weg zu Christum finde,
was der barmherzige Wille Gottes ist. Ohne Aufhören sollen wir
das auf dem Herzen tragen, daß doch werde, was Er wollc. Mnchcn
kann's ja doch nur Gott selbst, jetzt durch Jcsum Christuni, dcn
der heilige Geist in deu Herzen der Menschen verklären soll. Er
bedarf aber dabei unseres Anliegens, wie wir das mit Bitten
aussprechen. Liegt keinem Menschen étions daran, so betrübt's den Vater
und stellt er seiu verborgenes Wirken stille. Sind wir aber mit



— 357 —

brünstigem Eifer dabei, daß wir auch nichts in dein versäumen,
was sonst in unsere Hände gelegt ist, um dcn Willen Gottes zur
Erkenntnis aller zu briugeu, so cilt der Vater, das Scligmachen dcr
Krcatur nach seinem Willen zu vollbringen. Uebel machcu's die, die
immerdar meinen, alles mache fich von selber, ohne daß ein Mcnsch
darnach frage; und noch übler die, welche zu denken scheinen, dem
Vater sei es gleichsam nicht recht ernst, jedcrmnnn selig zn machen,
und cr sci vicl cher bereit, dcu Strcngcn nnd Harten zu mncheu,
nls den Gnädigen nnd Barmherzigen, ob dadurch auch viele znr
Verdammnis fahren oder nicht. Sie nehmen den lieben Gott gerade, wie
sich selbst, als mache es ihm nicht so viel aus, weuu die Mehrzahl
verloren gehe. So denken sie sich anch die dritte Bitte mehr als
cinc Herausforderung Gottes, mit sciner Allmacht durchzufnhrcn,
ividcr die Fcindc Gottes, denn als eine Bitte, die Widerspenstigen
dadurch zur Scligkcit zu führcn, daß er's übcr sic gcwinnc, sich dcr
Licbe Jcsu, somit auch dcm Willen Gottes, zu unterwcrfcn. Jüugcr
des Herrn aber haben Jesu Priesterhcrz iu sich, das sich für aller
Welt Süudc hat durchbohren lassen, und bitten in seinem Namen alle
Tagc ernstlicher, daß sein Wille möglichst jedermann zur Erkenntnis
nnd Unterwerfung uuter seinen Namen zu bringen, möge erfüllt
werden. Sie bitten,, daß dcr Vater doch möge alle Hebel ansetzen,
daß sein Wille auf Erden geschehe, in weitestem Umfange selig zu
machen durch deu Glauben an Jesnm.

Ein Jedes hat es für sich nötig, deu Vater zu bitten, cr möchte
ihm helfen, um iu allem nach scincm Willem zn sein. Engeln im
Himmcl gleich sollten Jünger dcs Herrn lanter Willigkeit und
Folgsamkeit sein in allem, wovon sie wissen, daß cs und wie es nach
dem Willen Gottes ist, damit cs auf Erdeu sei und werde, wic im
Himmcl, da dcr .Herr wohnt. An solches hätten wir dann nnch
zu denken, wenn wir beten: „Dein Willc gcschchc «uf Erdcn, wic im
Himmel!"

Die weiterem Bitten gchcn den Beter selbst näher an,
weswegen wir sie nicht mehr ReichSbittcu nennen wollen. Freilich darf
man. anch bei ihnen den Blick anf die vielen nicht vergessen, welchen
dieselben Bitten um Herzen liegen, auch nicht den Blick ans das
Reich Gottcs, innerhalb dessen den Rcichskindcrn das Ucbrigc zu-
falleu soll.

(Wir übcrgcheu hicr dic vierte und fünfte Bitte, wiewohl anch
deren Besprechung im Einzelnen viel Fcincs enthält.)

Die ,scchstc Bitte: „Führe uns nicht iu Verls
u ch u n g." Unwillkürlich fällt uus bci dieser Bitte der V e r su ch e r

cin, als hieße cs: „Gib uns nicht in dic Gcwalt dcs Bersuchcrs." Dcr
Vcrsuchcr hat bcrcits cin Räumlcin in nns innc, darin cr gleichsam
schläft. Wir nennen das die natürliche Verderbnis. In diesem
Rä'umlein liegen als Keime Satans die bösen Stücke verborgen, als
da sind: „Böse Gedanken, Ehebruch, Hurerei, Mord, Dieberei, Geiz,



— 258 —

Schalkheit, List, Gotteslästerung, Hoffart, Unvernunft", (Mark, 7,

21—23), wie dergleichen bei allerlei Gelegenheit aus dem Herzen
hervorgehen. Da darf der Versucher nur au die, bösen Stücke in uns
anschlagen, und im Nn sind sie lebendig. Es sind Satauskräfte,
die selbst den Charakter von Persönlichem bekommen können, wie es

Paulus uiinmt, der will, daß wir sie nicht herrschen lassen, ihnen
nicht Gehorsam leisten, oder zn Knechten uns hingeben sollen. ,Sie
erscheine!! als eiuc Schlnngcnbrnt, eine Art heinilicher Dämonen-
Welt im Menschen. Wenn sie durch den Versucher wie zu einem Leben
erweckt wird, dann ist leicht vieles zu fürchtcu. Daher die Bitte
wider die Versuchung. Weil auch der Beter in einer Welt, die im
Argen liegt, lebt, und sich zn bewegen hat, kann er.unter dem Wandel
leicht dem Bersucher nahe kommen, in eine Falle geraten, die der
Versucher gelegt hat. So mahnt die Bitte, es mit dem Wandel in der
Welt ernst' zn nehmen, daß man nicht sorglos und arglos, ohne sich

innerlich zn wavpnen und unter deu Schutz Gottes zu stellen,
überall hin sich begebe.

Die siebente Bitte: „Sondern erlöse, uus vou
dem Uebel." Darin liegt die Bitte uni die völlige Beseitigung
des Versuchers, mit welcher erst ganz nnd für immer geholfen ist,
womit dann auch alle Versuchung aufhört. Es ist nicht die Rede von
einem Erlöstwerocn, das sich iminer wiederholen soll, sondern ein
sür alle Mal soll etivas geschehen, eine Tat, durch welche wir vom
Uebel ganz bcüreit werden. Die siebente Bitte wird wieder l'ine
Reichsbitte, bei der es nns ivieder als höchstes Anliegen bei jedem
Gebet dastehen soll, daß die Zeit herbeikommen möchte, in welcher
cin dauernder und durchschlagender Sieg wider das Uebel eintreten
dürfte, Dic lctztc Bitte crinnert wicdcr dar.rch daß schließlich dcm
Tcnfcl, dcr sich als den Fürsten dieser Welt benimmt, die Herrschast
genommen, alle seine Macht zertrümmert, er selbst dnrch Gottcs
Macht umcr unscrc Füßc gclrctcn wcrdcn mnß, (Röin. liî, M,)
Solange Satan oder dcr Ärgc gleichsam am Rnder sitzt, nnd als
Bcrklciger und Berderber dasteht, ist das Reich Gottcs iiicht fertig,
gibt's üuch kcinc Rnhe uud keinen Frieden durch die ganze Schöpfung.
Christus aber hat dcn Kampf wivcr ihn bcgonncn, ist nls dcr Stärkcrc

über ihn gckommcn nnd hat znlctzt ihn nnch durch, seinen Tod
gerichtet, jedoch ihn noch nicht ans dcm Mittcl getan, ivas erst
durch nachfolgcudc Kämpft scincr Jünger gescheheil soll, Christus
hnt fich zur Rechten Gottcs gcsctzt, nm zu herrschen, bis daß er alle
scinc Feinde znm Schemel seiner Füße lege. (Ps. 110, 1,) Demgcmäß
ivird cr auch, wie der Glaube seiner Jünger darauf hinführt,
aufheben alle Herrschaft und alle Obrigkeit und alle Gewalt, init einem

Wort, alles was sich wider Gott imd die Erlöste» gesetzt hat, sich

Untertan machen. (I. Kor. 15, 24 ff.) Daß das geschehe, muß nnch
uns ciu Anliegen bleiben. Wir dürfen des Teufels Herrfchaft nicht
ruhig ihren Weg gehen lasscu, sonderu müssen init Bittcu und Flchcn



— 259 —

anhalten, daß es endlich durch alles hindurch init ihm und aller
seiner Macht ein Ende nehme. Wir haben dann freilich auch die
Aufgabe unsererseits wider die Angriffe des Teufels uns zu wehren;
und nur wie wir das mit Glauben tuu, nnter Anrufung Jesu des

Siegers, geht's anch vorwärts mit. der endlichen Erlösung de«

Schöpfung von dem Argen und allem Uebel. Wäre die Christenheit
mehr daraus bedacht gewesen, nls sie's war, so wäre wohl schon

längst der Arge abgetan. So aber bleibt heute noch das meiste
sür uns erst nvch in der Zukunft. Abcr mit einem Male wird unter
verborgenen Kämpfen seiner Jünger der Herr hervorbrechen mit
seiner Macht und schnelle Hilfe bringen aller seufzenden Kreatur, bis
Gott wird Alles in Allem, da dann die Bitte um Erlösung von
dem Uebel znr vollständigen Erhörnng gekommen ist.

Der S chlnß des Bat e r u n s ers: „D e nn Dein i st

das Reich und die Kruft und die Herrlichkeit iu
Ewigkeit „A m e n," Wie die letzten Bitten, den Betenden wieder

ganz hineinführen in oie große Reichssache Gottes ans Erdeu,
indem sie an die Kämpfe erinnern mit dem Argen, von dem auch die

Versuchungen ausgeheu, so schließt das ganze Gebet in Worten,
durch wclchc dcr Betende seiner zuversichtlichen, sicheren Stellung
zum Batcr im Himmel Ausdruck verleiht, welche der Reichssache
in seinen Bindern Bestand und Sieg verschafft. Solche siegesgewisse
Stellnng zum Vater im Himmel gibt anch allein die Berechtigung,
die sieben Bitten vor Gott zu bringen, nnd in'denselben gleichsam
zu lcben. Es mnß eincr das Ncich und dic Kraft und die Herrlichkeit

des B.ners erfahren haben, wic sie die Jünger Jesn nn dczn

Herrn Jesn gesehen uud erkannt uud in sich aufgenommen hatten,
weuu er will das Reichsgebet zu seinem eigenen Gebete machen. In
vollkommener Weife betet es eigentlich nur der Heiland; die sieben
Bitten sind so recht die Seufzer des Heilandes auf Erdeu, der fich
uuter die von Gott getrennten Sünder nnd in ihr Elend hineinstellt
uud mit ihnen seufzt. Ein Minger Jesu rcchter Art bctet und senfzt
ihm nach und das mn so mehr, je mehr er schon vom Heiland aus
Einblicke iu vas Reich uud in die Kraft uud in die Herrlichkeit des

Baters bekommen hat- Je vollkommener du bist, desto mehr bist du
in's Seufzen gestellt um das Reich Gottes; denn es werden dir die

Weltreiche zum Kampf: „Dein ist ja das Reich, lieber Vater im Himmel!

Das weiß ich, gewiß, es kann niemand den Anspruch auf
Herrschaft über dic Menschen crhcbcn, als du allein, und solange
ich sehe, daß die Wclt und dcr Teufel uud das eigeue Fleisch noch
Herrschaft ausüben, so lange bin ich in die Reichsbitten gestellt, und
es bleibt meine höchste Lebensaufgabe init diefen Bitten zuversichtlich
den Heiland nns Erden zu vertreten", so denkt ein Jünger Jesu.
Oder soll cs nns einerlei fein, ivenn der Name Gottes entheiligt
ivird, weil irdische Dinge und andere Namcn bei den Menschen wichtiger

genommen werden? Ist's doch lauter Selbstbetrug, wenn wir



- 260 —

uns noch beherrschen lassen von irgeud etwas Anderem als vom
Vater iin Himmel, wie ivenn nnser Lebensglück auch von anderswoher

käme. Uud gesetzt, ich bin unter Gottes Obhnt gekvmmen,
soll mir's dnun einerlei scin, wenn andere Menschen noch uuter
dem Bctrng dcr Sünden und Weltherrschaft stehen? Ist nicht das
Reich Gottes, des Vaters, allein zn Recht bestehend? Jn es wird uus
guuz nnleidlich, noch cin anderes Rcich zn sehen. Das lehrt uus
bctcn: „Ja komm Herr Jesu, denn Dem ist das Reich zur Ehre
Gottcs des Vaters, uud mache anderen Reichen ein Ende!" Ohne
ein Kommen Gottes ivird cs ja nicht andcrs auf Erdcn, nnd dcs-

ivcgen cuthall das glanbcnssichcrc Wort: „Dcin ist dns Rcich" die
Schnsncht uud das Warrcu auf das Kommcn Gottcs nnd scincs
Ncichcs. Dann gcschicht anch dcr Willc Gottes vollkommen ans
Erden, wie im Himmel. Es hört damit das cigcnmächtigc und cigcn-
willigc Bcnchmcn der Mcnschcn anf, lind allcs fügt sich in deu Willen,
des Vaters, der alles beherrscht mit väterlicher Liebe. Und so soll
cs wcrdeu; denn „Dcin ist das Rcich!" O hörc unserc Bitten, die
wir «ls des Heilauds Bitten uud Gebct vor dich briugcu.

Uud „Dem ist ja anch die Kraft." Wir beten nicht vergeblich,
denn wir wissen, daß dem Vater im Himmel alle Dinge möglich
sind. Er kann alles hinansfnhrcn, was wir in der rechten Gesinnung

bitten als Rcichslcute, die dcm Heiluud dienen. Dcm Vater im
Himmel fehlt es nicht an Kraft, sein Reich geltend zn machen. Sehen
wir doch am Heiland hinein in die Kraft des Baters, wi« sie jetzt
auf Erden sich offenbar macht und jedermann dienen will zur Seligkeit

durch Jesum Christum. Ist nicht Jesus der Sieger geworden
in allen Dingen? Sollen wir nun zweifeln und zaghaft werden^
ob er's auch hinausführen könne zum völligen Sieg des Reiches des
Vaters im Himmel? Mit nichtew! Wir wiffen die Kraft Gottes
und haben sie gesehen, und deswegen lassen wir uns mit Freuden
in das Gebet des Herrn hineinstellen, und machen die großen Sachen
zu unseren Herzensanliegen uud wissen, es muß alles erfüllt werdeu
und kann erfüllt werden durch die überschwengliche Kraft Gottes,
des Vaters.

,!,Dein ist auch die Herrlichkeit" heißt es endlich in dem Betenden,

daß er sicher beten kann. Ruhm und Preis und Ehre sind dem
Vater eigen, uud alle Kreatur, die iu ihm lebt und webt, verkündet
diese Herrlichkeit Gottes. Jn der Sünderwelt ist es vielen Kreaturen

abhanden gekommen, und sie verherrlichen uicht mehr in sich
den Vaternamen Gottes. Ungekannt von ihnen ist sein, Name, ja
fast beschimpft. Sie danken ihm nicht, fie loben ihn nicht, sie rufen
ihn nicht an. Sie verherrlichen fich selbst, so lange es geht, und werden

dann zu Schanden, wie an ihnen die Herrlichkeit Gottes nicht
anerkannt wird und bei ihnen deswegen nicht gesehen wird. Kann
das so bleiben? O nein! Das iväre uncrträglich. „Dein, liebcr
Vntcr ist die Herrlichkeit in allem, ,vas lebt. In dir leben, weben und



— 3ttl —

sind wir mit allen Kreaturen." Das soll wieder an den Tag kommen,
und darnm beten wir das Gebet des Heilandes, des Erstgeborenen
von allen Kreaturen, in welchem alle nen werden sollen durch cine
Wiedergeburt iin Glauben an ihn, damit die Herrlichkeit Gottes aus
allen Kreaturen wieder herausstrahle und der Vatername herrlich
töne in der ganzen Welt. So ist das Wort: „Dein ist die Herrlichkeit"

aus dem Bewußtsein heraus gesprochen, wie es zuletzt auf die

Offenbarung der Herrlichkeit des Vaters über die gauze Schöpfung
hinauslaufen iverde. Ein Blick auf diese Herrlichkeit, der wir
entgegengehen, kaun erst das Gemüt des Beters, der noch in so vielen
und schwerer! Kämpfen steht, ganz zufrieden stellen, zumal er fich's
dann denken darf, dann sei es „iu Ewigkeit" gut. Welch ein Trost
ist es inr Hinblick auf den Vater im Himmel, auf sein Reich und
auf seine Kraft und auf seiue Herrlichkeit, denken zu dürfen, das alles,
was so gut und köstlich ist> ist und währt in Ewigkeit." Dagegen
steht auch das Größte und Prunkendste vou Reich und Kruft in der
Welt als etwas Armseliges ab. Den'n von jeher hat man alles Dings
cin Ende gesehen, ja ein Ende mit Schrecken, je weiter etwas von
der Vaterherrlichkeit Gottes gestellt war.

So kommt der Betende mit innerer Ruhe zum „Amen",
welches heißt: „Wahrlich, so wird es!" Ja, ja, es wird gefchehen,
was die treuen Jünger Jesn täglich m'it brünstigem Herzen vor
Gott bringen zur Verherrlichung des Vaters. Alles, auch die
seufzende Kreatur, jauchzt mitten uuter ihrem Seufzen der zukünftigen
Herrlichkeit entgegen, die Gott entfalten wird, und die auch ihr foll
geoffenbaret werden. Joh, Christoph Blumhardt, f 1830).

üanclressrm.
5 Ein Wort an das Landvolk.

//las der Bauer uicht keimt, das frißt er nicht, sagt das Sprich-
H^iVl wort etwas grob. Doch es hat recht und dcr Bauer hat auchW recht, daß er es nicht tut, zumal Menu das, was rhm vorgesetzt
wird, gar nicht darnach aussieht, als wäre es etwas zum essen,
sondern vielmehr als wvllte es selbst deu Bauer mit Haut nnd Haar,
d. h. mit Heim und Hof auffressen.

Darnach sieht die Bodenreform aus, wenn man sie nicht
versteht.

Im neuen Testament heißt es, daß der Ackersmann in erster
Linie die Früchte des Ackers, den er bebaut, genießen soll. Das ist
natürlich und einleuchtend. Wir haben dieses Wort kürzlich voit
einem Theologen gegen sozialistische Begehren wie die Bodenreform
und zugunsten der 'Echullung dcr bestehenden Ordnuug anführen


	Das Reichsgebet ; Vorbemerkung

