
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 14 (1920)

Heft: 5

Artikel: Richtlinien und Keimzellen : wer soll Träger des Geistes sein?

Autor: Matthieu, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134661

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134661
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 209 —

fie felber sich bereichern an seelischen Werten, an moralischer Kraft.
Was für herrliche Stoffe würden sie gewinnen für die formats
Bildung.

Das Erlebnis überall, das Erlebnis, das nach Gestaltung
drängt. An Stelle der erzählten Vergangenheits-Sittlichkeit träte
die erlebte Gegenwarts-Sittlichkeit, die Eindrücke und Richtlinien
für's Leben hinterläßt.

Gesetze und Einrichtungen allem tun es nicht, es ist der Geist
der lebendig macht. Die Tat nur kann uns helfen.

Diese foziale Erziehung könnte morgen schon einsetzen. Wen.«
andere pädagogische Neuerungen am Mangel an Mitteln scheitern,
so bmucht es hiefür nur Einsicht und guten Willen.

Kollegen und Kolleginnen, Eltern und Behörden, diese soziale
Erziehung scheint mir nach dem Geiste Pestalozzis zu sein. Möchten
wir nächstens damit beginnen. Durch stille Taten in einem neuen
sozialen Geiste werden die Völker, werden wir felber zusammengeführt

werden! H. Tobln.

Richtlinien uns Keimzellen.
Wer «oll Träger Se> «eittet «ein?

L. Umbildung und Neubildung.
äffen wir zusammen, was sich aus den gesonderten Betrachtungen

H der religiösen und der nichtreligiösen Gemeinschaften
^ ergibt, so kommen wir zu einem Gesamtrefultat, das etwas

Einheitliches, Geschlossenes hat, und von dem aus sich deutliche Richtlinien

für die Zukunft ergeben.
In der nicht offiziell religiösen Welt Chaos und Gärung.

Aber eine Gärung, aus der sich immer mächtiger ein Wille zu
Vertiefung, zur Neuorientierung erhebt, eine Sehnsucht durch den
Kontakt mit den tiefsten Lebenskräften wieder expansionsfähig zu
werden.

Jn der Sphäre der bestehenden religiösen Gemeinschaften ebenfalls

Gärung und Widerspruch. An vielen Orten neben reaktionären
Tendenzen der Wille zum Neuanfang, zum Drüberhinaus, der sich

aber an den bestehenden Formen stößt, und so gehemmt, gelähmt ist,
daß er es nicht vermag, der in der ganzen Welt nun lebenden
Sehnsucht nach Neuorientierung, Umgestaltung auf die Art
entgegenzukommen, die dieser Sehnsucht entspräche.

Beides zusammenfassend, kann Man sagen, daß die Menschheit
nun in eiuer ihrer schwersten religiösen Krisen begriffen ist.
Anderen als uns, die wir mitten drin stehen, wird das Recht zustehen,



— 210 —

zu sagen, welchen Rang sie an Umfang, Tiefe, welthistorischer
Bedeutung im Gcsamtleben dcr Mcnschhcit einnimmt. Aber wir können
nicht umhin, sic als dic für uns bedeutsamste und schwerste Krise
zu erleben. Sie faßt alles zusammen, was dcm Leben der Menschheit

seit Christi Erscheinen seinen bewegtem Charakter, seine tragische
Größe verleiht, verschärft eS und spitzt es, der Art der heutigen
Prvbleme und Konflikte entsprechend, auf eigentümliche Weise zu.
Tie Menschheit sucht sich uun über alle mangelhaften und verfehlten
Bersuche hinweg, wicder uumittclbar uu ihrer höchsten Bestimmung
zu orientieren.

Für uns kommt hier namentlich cin Puukt iu Betracht, der
sich deutlich ergibt, wenn man die verschiedenen Resultate, zu denen
uns dic Betrachtnilg der einzelnen Gebiete geführt Hut, zusammennimmt.

Die Gcmcinschaft, die sich als ueue Pionierschnr dcr
Zukunft, als Trügcrin ncucn Glaubcns, ncucn Wagcus aus der Krise
erheben soll, die gnnze Sehnsucht verkörpernd, die in der Gärung
lebt, und fähig, die Sehnsucht zur Wirklichkeit werdeu zu lassen,
kann nicht bloßes Neubclcbeu alter Formen seilt. Es muß ciuc
eine Neuschöpsung sein. Weil sie dem göttlichen Schöpferdrang,,
der nun übcr allcs Dagcwesenc hinaus treibt, ein cutsvrcchendes
Organ bictcn muß, kann dic Gemeinschaft mit kcincm dcr bisherigem
Organe, auch iu ueucr Ausgestaltung, zusammenfallen

Wir haben, wieder heute jedenfalls auf ganz eigenartige
Weise, vicllcicht in cinem noch nie dagewesenen Umfang — was seit
dem durch Christi Erscheinen herbeigeführten Wendepunkt jede
religiöse Krise und Reform kcimzeichnet.

Gctricbcn von ciner unmittelbarcrcu Berührung mit dcr ganzen.
Spannung des göttlichen Willens, als sie iu den bestehenden
religiösen Organisationen vorhanden und möglich ist, sucht sich lume
Gcmcinschaft zu bilocn und das gauzc Gcbict des sozialeu Daseins
zu umfasfen und zu beleben. Dazu must sie die Greuzen der
bisherigen Gemeinschaft durchbrechen, an anderen Punkten, ansetzen,
auf Gebieten Boden fassen, zu denen sich diese bisherigen religiösen
Organisationen neutral verhielten, oder mit deren Seele sie nichlt
in Vcrbindung zu treten vermochten.

Was von dcn Sckten, Bcwcgungen dcs Mittelalters, von den
Franziskanern, was von dem ersten Stadium der Reformation und
ihren Sekten, was seit der Reformation von allen Srrömungeu gilt,
die wie Täufer, Quäker,. Methodisten und Heilsarmee aus dem
bestchcndeu Rahmen heraustreten, uin Gottes ganze Spannnng mit
dem ganzcn Leben in Kontakt zu bringen,, fich auf weitcrem, freicrem
Bodeu auswirkcu zn lassen, das gilt auch von der heutigen Krise.
Ihr Sinn ist, daß nicht eine dem Relativismus nnd der Passivität
auheimgcfallcue Genreinschaft ueben dcr Welt, oder als neutrales,
abgesondertes Gebiet iu der Welt Trägerin der göttlichen Umgestaltung

der Welt sei, sondern daß die ganze nngeschwächte göttliche



— 211 —

Spannung mit dem ganzen Gebiet des Lebens unmittelbar in
Beziehung gebracht werde uud ihre umgestaltende Kraft ungehindert
entfalteil könne. Ihre Bedeutung besteht darin, die Welt jedenfalls
einen Schritt weiter auf dem Weg nach ihrer höchsten Bestimmung
zu bringen, nicht Teilstück, Teilverwirklichuug der göttlichen Ziele
sondern in allen ihren Beziehungen, Verhältnissen Ausdruck des
lebendigen göttlichen Geistes zu sein.

Wenn wir uns anschaulicher die jetzige Lage vergegenwärtigen
wollen, so können wir es auf höchst einfache Art durch Korrektur
der früher gebrauchten Bilder tun. Wir fragten uns, ob die Neubelebung

der Gemeinschäft einem Strom gleiche, der von der Quelle aus
neuen Zufluß erhält, und fragten weiter, ob die bestehende religiöse
Gemeinschäft ohne weiteres als diese Quelle zu bezeichnen sei. Daß
das letztere völlig irreführend wäre, hat die bisherige Darlegung
zu erweisen gesucht. Kirchen und religiöse Gemeinschaften haben
sich eben so gnt zu den stagnierenden Gewässern, zu den Stauungen
zu rechnen, über die der Strom jetzt nicht weiter kann, wie die
nicht religiösen Verbände. Auch aus ihnen soll er heraus. Der
Impuls muß etwas viel Höheres, Unmittelbareres sein als die
Neubelebung dieser Gewässer unterhalb der Quelle.

Der Impuls muß aus der Quelle selber kommen und von
hier aus den Strom wieder in Bewegung versetzen, mitnehmen,
was mit kann, der Stauung entreißen, was noch weiter mag.

Diesem Impuls gegenüber verhalten sich die einzelnen Gruppen

und einzelnen Gemeinschaften ganz anders, als es nach der
üblichen Schablone der Fall M Tie Scheidung zwischen offiziell
religiös und nichtreligiös verschwindet. Der einzige Punkt, auf den
es ankommt, und der die Unterschiede bedingt, ist die Frage, wie
man sich zu dem neuen Durchbruch von der Quelle aus verhält^
ob als Hemmung, als Damm, oder ob man sich zu ihm gesellt, sein

Träger wird.
Umbildung.

Es ist von dem hier vertretenen Standpunkt aus nur billig!,
daß vor der Frage der völligen Neubildung religiöser
Gemeinschast auch die Frage der Umbildung der bestehenden ins
Auge gefaßt werde. Auch wenn man, wie es hier der Fall ist, auf
eine bestimmte allgemeine Auffassung des Wesens und dcr Entfaltung
der religiösen Gcmcinschaft gestützt, dieser Umbildung und der damit
verbundenen Möglichkeit eines Weiterwirkens nicht sehr viel
Bedeutung einräumen kauu, ist doch iu erster Linie diese Frage ins
Auge zu fassen.

Wie eine neue Entladung von der Quelle her auch, iu
Stagnation und Stauung neues Leben bringen, kann, so ist es nicht
ausgeschlossen, daß aus bestehenden Gemeinschaften Träger des neueu
Geistes hervorgehen, und daß diese Gemeinschaften durch Umbildung



— 212 —

und konsequente Ausbildung von Tenidenzen, die in ihnen liegen
und über die bestehende Form hinausweisen, zum Weiterwirken innerhalb

bestimmter Grenzen befähigt werden.

Hier ist eine ganze Skala von Möglichkeiten vorhanden, wie
bei der Neubelebung von der Quelle her die Möglichkeiten geboten
sind, den Durchbruch aufzuhalten, passiv zu bleiben, oder mitzugehen,
sich fortreißen zu lassen. Es komntt hier vor allem die Stärke des

Impulses in Betracht, und die Art, auf die man sich zu ihm! stellt,
ob als Widerstand, als Hemmung oder als Wille, ihn weiter zu leiten.

Nnd dies sind Komponenten, die nicht im Voraus zu bestimmen
sind, die, weil sie der Sphäüe der freien Entscheidung angehören,
sich der Berechnung entziehen.

Wir geben darum hier nur ein paar Linien an.
Vom Standorte, den wir bei dieser ganzen Betrachtung

einsnehmen, find hier einige Punkte wesentlich, die wir unbekümmert
um die übliche Einteilung in Kirchen, Konfessionen, Sekten fest im
Auge behalten müssen. Nämlich wieviel wirklicher Gegensatz zu der
Welt, in der Gottes Geist noch nicht herrscht, innerhalb der
religiösen Gemeinschaft vorhanden ist, wieviel Wille und wieviel Fähigkeit,

den Gegensatz durch einen neuen energischen Vorstoß zu
überwinden. Die wesentliche Frage ist, in wie weit die religiöse
Gemeinschaft, sei sie Kirche oder Sekte, sei sie katholisch oder reformiert,
fähig ist, das wahre Wesen der religiöfen Gemeinschaft auf reinere
Art auszudrücken, als sie es nun tut. Das heißt, in wie weit sie

noch im Stande ist, oder sich wieder in Stand setzen kann, Leitungsbahn

eines für die ganze Welt bestimmten göttlichen Willens zu sein,
den sie nur verkörpert, um ihn weiter zu vermitteln. Inwieweit sie
aus ihrer Passivität, Neutralität, ihrer Selbstherrlichkeit sich wieder
zu Gegensatz und Vorstoß aufraffen kann und sich dazu einschneidende
innere Wandlungen gefallen lassen mag.

Wesentlich für die jetzigen Formen und die erforderliche
Umwandlung wären die Fragen, ob es von der Tcilverwirklichnng
wieder eine Wendung zum ganzen absoluten göttlichen Ziel, zu dem
die Gemeinschaft das Werkzeug ist, geben kann. Damit müßte dise

Gemeinschaft selber eine weitgehende Umwandlung erfahren. Sie müßte
den Geist und die Fähigkeit, Träger des Geistes zu sein, von der
verhängnisvollen Trennung in berufsmäßige Träger und berufsmäßige
Empfänger, von der Bindung dn äußere offizielle Grenzen, Anlässe,
Aeußerlichkeit und Mechanismus losreißen. Sie müßte fich selber
über die Stufe erheben, auf der unfere sämtlichen sozialen und geistigen

Organismen stehen, die Stufe, der sie selber angehört, und mit der
sie durch ihr ganzes Wesen aufs engste verknüpft ist. Nämlich die Stuse,
die durch Autorität, Vertretung, Delegation, durch die Passivität
der^ Menge, und durch eine auf wenige konzeinricrte Aktivität
gekennzeichnet wird.



— 213 —

Sie müßte dazu sich zu einer höheren Gemeinschaftsform
aufschwingen, in der die freie Wechselwirkung lebendiger Energien das

für unsere Organismen, so verhängnisvolle Oben und Unten', Aktiv
und Passiv überwindet und dem gcmeiuschnstsbildenden religiösen
Impuls einen reineren Ausdruck 'verleiht.

Von dieser Zentralfrage hängt die Frage ab, inwieweit eine

Umbildung der jetzt bestehenden religiösen Gemeinschaften denkbar
ist, die ihnen auch innerhalb ihrer engeren Grenzen die Möglichkeit
des Weiterwirkens sichert. Darum ist die Stellung zu dieser Zentralfrage

viel wichtiger, als die übliche Scheidung in Kirchen, Konfessionen

und Sekten. Es' kann sich hier nur um einige Andeutungen
handeln, die wesentlich als Anregungen, selber Stellung zu beziehen
gedacht sind.

Die zwei Momente, die hier wesentlich sind und die Möglichkeit
des Weiterwirkens sichern, sind: Der Sinn ^für den ganzen
gottgewollten Zwiespalt, aus dem heraus erst dre wahre Gemeinschaft
entsteht, und der Wille, die Gemeinschaft auf die ganze Welt
auszudehnen, in alle menschlichen Beziehungen, Verhältnisse Gottes
Geist hinein zu tragen.

Beide Momente sind auf feltsame,zu wenig beachtete Art bei
den verschiedenen Gruppen, Kirchen, Konfessionen, Sekten vorhanden

und auf sie verteilt.
Einen starken Vorteil haben hier die Organisationen, die,

wie die katholische Kirche, manche Sekten uud der Protestantismus,
der sich nicht an den Staat anlehnt, und so zu feinem Werkzeug
geworden ist, in einer starken Oppofitionsstellung zum jetzigen sozialen

und politischen Leben stehen. Hier ist die Möglichkeit vorhanden,
daß sich aus dem stärkeren Dualismus neue Expansionen ergeben, wie
es dem Wesen der 'Religio!, als Gemeinschaft bildende Kraft entspricht.
Das gilt insbesondere vom Katholizismus, dem der Gegensatz

zur „Welt", die Oppositiousstelluug zu den sich, selber
überschätzenden, vergötternden Staatsgebilden, der Anspruch auf
unbedingt Höherstellung der (Ziviws Osi über die Reiche der Welt
außerordentlich starke Vorteile sichern. Und dies trotz der starren
Form, der Hierarchie, der ganzen Unfreiheit, die wieder den Dualismus

entkräftet und ihm die Möglichkeit nimmt, sich der Welt gegenüber

als schöpferisch zu erweisen. Die Frage ist — und das ist die
Zukunftsfrage des Katholizismus — ob sich der Dualismus, indem er

') Hier ist der Katholizismus in entschiedenem Vorteil gegeniiber dem

Protestantismus, der sich dem Staat preisgegeben hat, oder der Kulturseligkeit versallen
ist. Aus dem scharfen katholischen Dualismus kann sich viel eher neue, weitere
Gebiete belebende Gemeinschaft ergeben, als aus dem Protestantismus, der dem

politischen Leben volle Autonomie zugesteht, die Machtansprüche des Gewaltstaates
anerkennt, sich die Selbstvergötterung des Staates gefallen läßt und im sozialen
und politischen Leben überhaupt, ohne daß es aus der Tiefe aus umgestaltet wird,
Ausdrücke und Symbole des göttlichen Geistes anerkennt.



— 214 —

aus dcr starren Form heraustritt,, als Schöpfer neuen
Gemeinschaftslebens erweisen kann.

Das zweite Moment, das wiederum eigeuartige Vorteile
bedingt, ist der Zug zum Ganzen, das auf Belebung des ganzen Daseins
gerichtete Streben; wo es sich nicht auf seichte Art an das soziale
uud politische Leben preisgibt. Hier liegt eiu Vorzug des seinem
ursprünglichen Wesen treu gebliebenen, seine Orientierung einhallenden

Protestantismus, der aus dem tiefen Erleben des die Welt
zerreißenden Dualismus, die Kraft zu einer weltumgestaltendcn
Expansion holte, Dic Expansion erlahmte, iveil das Erlebnis an Intend
sitôt verlor nnd zu einem Vertuschen dcr Gegensätze wurdc. Die Frage
ist hier, vb der Protestantismus seine Missivn weiterführen und zil Ende
führen kann, indem cr inncrhalb der auch ihm historisch gesteckten

Grenzen, seinem auf Belebung des mcnschlichcn Daseins dnrch den
göttlichen Geist gerichteten Strcbcn wieder nene Kraft verleihen kann,
durch ein herberes qnnlvolleres Emvfindcn der Kluft zwischeu dem
göttlichen Soll und dein mcnschlichcn Sein, dein Gottesreich und
dcm Rcichc dcr Welt.

Biclc UmbildnngSmöglichkcitcn sindcn sich bei dcn Sckten und
Freikirchen, die trotz der oft seltsamen Form uud dcr geringeren
weltgeschichtlichen Bedeutung, in kleineren Organismen bie beiden
für die religiöse Gemeinschaft wesentliche Punkte, in besserer Weise
verbinden als die großen Kirchen: das intensive Empfinden des
Gegensatzes, in dem Gottes Willc zur Wclt steht, und dcr Willc zur
völligen Umgestaltuug der Welt.

Es hieße die Grcnzcn, dic sich dicse Aufsätze selber stecken,
überschreiten, wenn zur Darlegung der Möglichkeiten, die sich
den religiösen Gemeinschaften bieten, noch eiue Aeußerung über die
mutmaßliche Entfaltung, welche hier stattfinden wird, hinzu käme,

Hlezu wäre nicht nur prophetischer Blick, sondern auch dic Kenntnis
von Faktoren vonnötcn, die fich völlig dcr Berechnung entziehen, wic
Entscheidung, Bruch mit alten Formen, Wille nmznlerncn, über sich

hinauszugehen Ich hiclt es sür Pflicht, im Zusammenhang mit
den hier behandelten Problemen, ganz abgesehen von dcr Stellung,
die ich in diescn Fragen Persönlich einnehme, der Umbildungs-
möglichkeit in weitem Maß Rechnung zu tragen, und dabei als
Grenze nur die Grenze anzuerkennen, die der religiösen Gemeinschaft
durch ihr Wesen selber gesteckt wird.

Daß dieses Wesen, wie es hier verstaudeu und dargelegt wurdc,
der Möglichkeit der Umbildung nud des Wcitcrwirkcus durch
Umbildung relativ euge Greuzen steckt, ergibt sich von selbst. Denn die
bestehende, mit der früheren Kultur verwobene religiöse Gemeiuschaft,

un einem Wendepunkt der Welt, ist allzusehr selber Teil dieser
Welt, allzusehr, wie wir cs betonten, ein Beweis, daß der
religiöse Geist nicht in dicsc Welt drang, als daß auch durch,

Umbildung schr weite Perspektiven eröffnet ivürden. Es kann sich



215 —

wesentlich nur um eine völligere Erfüllung der dieser bestimmten
Form von religiösen Gemeinschaften zugeteilten Aufgaben handeln,
namentlich auf Gebieten, da neue Probleme, neue kategorische Im?
Veratide nicht so stürmisch auftreten, und so unerbittlich mit einem
neuen „Soll" auftreten. Es kann sich wesentlich nur um ein Weiterführen

der für diese Art von Gemeinschaft möglichen, zugänglichen
Aufgaben handeln ^ auf Gebieten, da es noch einen Sinn hat, daß
diese Aufgaben an die Hand genommen und durchgeführt werden,
um eine Liquidation der laufenden Rechnung. Hiezu ift eine
Umbildung in dem hier gefaßten Sinn die Voraussetzung Und gehört
darum in die Frage der zukünftigen Gemeinschaft. Undenkbar nach
de" hier entwickelten Auffassung religiöser Gemeinschaft, ihrer
Bestimmung, fich durch ihr Wirken felber aufzuheben, um Belebungszentrale

zu sein, ist, daß die Umbildung sie in Stand setze einen
neuen Vorstoß zu wagen uud einen Durchbruch zu ermöglichen. Dazu
ist sie zu sehr selber Teil der Welt, aus der mau heraus soll, zu
wenig Organ der neuen Welt. Das neue Soll braucht das neue
Organ. Uno als Pioniergemcinschaft soll die religiöse Gemeinschaft
gerade alles verkörpern uud iu sich tragen, was einer neuen Zeit
den Charakter von etwas Neuem, vou der altem Zeit Losgerissenen,
gibt. Dazu kann sie aber nicht brauchen, was so tief in einer alten, '
überwundenen Welt steckt und den Geist wieder an das Alte binden
ivürde.

Das göttliche „Wohin" braucht neue Organe, die das Vorwärts
ermöglichen und nicht eine beständige Gefahr des Zurück in sich schließen.

Bis auf einzelne Ausnahmen - namentlich Freikirchen und
Sekten - hat die bestehende religiöse Gemeinschaft den Charakter
der Organismen, die für die Zeit der Geschichte bestimmend sind,
aus dcr lvir uns nuu heraussehnen und zu der wir - aus
religiösen Gründen in starken Gegensaß treten müssen. Sie ist vom
Thpus der politischen und sozialen Organismen beeinflußt, die, wie
Staat und offizieller Sozialismus, auf Vertretung, auf Autorität,
auf Passivität der Vielen uud Aktivität einer Minderheit beruhen.

Durch ein ganzes Netz von Wechselwirkungen und.Beziehungen
hängt sie mit unseren in Erziehung, Wirtschaft, Politik und sogar
fozialen Reformen vertretenen Tendenzen zusammen, die es nie
zur vollen Entfaltung eines fest begründeten, aus der Wechselwirkung
aller sich ergebenden schöpferischen Gesamtlebens kommen lassen.
Der berufliche Vertreter der Religion steht in seiner amtlichen Tätigkeit

bei allen Unterschieden und bei allem Gegensatz, den er gelegentlich

einnehmen mag, in einem gewissen kollegialifchen Verhältnis'zum
Parlamentarier, zum Lehrer unserer offiziellen Erziehung. Auch
seine Feindschaft geht nicht über die Feindschaft eines feindlichen
Bruders hinaus.

Daher die Frage, ob die bestehende Gemeinschaft die Form ist,
die es dem göttlichen Geist erlaubt, eiu intensiveres weit ausstrah-



— 216 —

lendes, in allen Gliedern lebendig pulsierendes Kollektivleben zu
verbreiten. Die Form, in der es ein neues Verhältnis zwischen Welt
und religiöser Gemeinschaft gibt, neue Beziehungen in der Gemeinschaft

felber ,ein Durchbrechen des Delegationsprinzips, ein Äufhören
der unwürdigen Passivität der einen und der noch unwürdigeren
amtlichen Aktivität der anderen; ein Mitwirken aller, eiue Einheit,
die sich aus der Wechselwirkung der verschiedenen Tätigkeiten, ihrer
gegenseitigen Ergänzung ergibt.

Daher die Antwort, die hier auf die Frage gegeben wird,
und das Recht, die Notwendigkeit, neue Organe zu schaffen.

Neubildung.
Damit kommen wir aus das Problem der Neubildung. Bei

diesem schwierigsten und wichtigsten Punkt sind zunächst cin paar
grundsätzliche Bemerkungen Vonnöten, zur Klärung, zur Begrenzung
und Vermeidung von Mißverständnissen.

Erstens,, daß es sich hier nicht um irgend ein äußerliches,
detailliertes Programm, um dogmatische Richtlinien handelt, die
die Neubildung einhalten soll. Und am allerwenigsten etwa darum,
persönliche Ansichten als maßgebend darzustellen. Dies wäre der
Tod aller NeubildungstendenM.

Gerade dieser, Teil unserer Betrachtungen ist ganz vom
Bestreben getragen, zu einer völlig spontanen^ von allem
Dogmatischsystematischen und allem Aeußerlich-programZmatischen freien
Erneuerung des religiösen Gemeinschaftslebens einige Richtlinien
anzugeben, deren einziger Zweck darin besteht, weit über die Anregung
hinauszuführen, zu persönlicher eigener Stellung uird Arbeits)

Die Frage ist nicht, ob Programme, Theorien des einen oder
des andern, dieser Gruppe oder einer andern Gruppe angewendet
und verwirklicht werden. Es handelt sich hier um etwas so Großes,
daß dabei alles Persönliche, auch das von Gruppen, Bewegungen,
Parteien Vertretene ganz zurücktreten muß.

Worauf es ankommt, ist, daß das religiöse Leben in voller
Reinheit, Spontaneität nnd Freiheit sich nun entfalte und zu seiner
Entfaltung, ohne Zwang, ohne Kompromiß mit den bestehenden

Tendenzen, auch den revolutionärsten, radikalsten, deu' BodeN
suche, auf dem es sich entfalten kann, die Organe schaffe, die
seiire reinen Träger sein können. Wenn es über den Rahmen
der kirchlichen Gebilde jetzt hiuübersprüdelt, fo ist es nicht, um fich
sonstwo anzupassen, zu verflachen, sondern, um sich im Gegenteil im
Zusammenhang mit neuen Problemen, in Berührung mit neuen,
weitertreibenden Energien freier entfalten zu können, zur Welt,

') Die Grundsätze, die hier für mich maßgebend sind, und auf denen das
geistige Leben beruht, werde ich bei den Fragen der Bildung und Erziehung
genauer angeben.



21? — V

die es von der Tiefe aus umgestalten foll, in innigere Beziehünjg
zu treten.

Es liegt alles daran, daß die gemeinschaftsschaffende Kraft
der Religion sich völlig nach ihren eigenen Gesetzen entwickle, in
ihrer ganzen neuschöpferischen Macht entfalte, ohne Gefahr angepaßt

zu werden, einem bloß menschlichen, allzumenschlichcn Ideal
zum Opfer zu fallen.

Wegen der Mißdeutungen, denen die hier vertretenen Ansichten

so leicht ausgesetzt sind, muß diefer Punkt mit aller Deutlichkeit
hervortreten. Sobald man die Ansicht zu äußern wagt, die Religion
und ihre gemeinschaftsbildende Kraft müssen aus dem engen Rahmen
der Kirche heraus wieder zum ganzen Leben Beziehung bekommeitz
liegt die Gefahr einer Mßdenrung vor. Als erblicke mian nämlich
schon im vorhandenen Leben, in seinen bestehenden Formen uud
natürlichen Grundlagen etwas Höheres, während es sich nur um
die Möglichkeit handelt, aus diesem Leben etwas Höheres zu schaffen
durch die volle Entfaltung der in ihm liegenden Keime. Es kownrt
nicht als Ideal in Betracht, sondern als Material, aus dem ein
neues Ideal geformt werden lkann. Diese Mißdeutung und Kritik
einer antikirchlichen, laienhaften Religion stützt sich auf schwere,
tatsächlich vorhandene Gefahren, auf die Möglichkeit trauriger
Verflachung und schlimmer Entgleisung, wie wir sie aus allen Arten,
Abarten und Entartungen der M e n s ch h e i t s religionen,, der
Vergötterung des Menschengeschlechts, des flachen fozialen Optimismus,

der Anbetung des materiellen Fortschritts zur Genüge'kennen.
Aber folche Entgleisungen und Entartungen sollen nicht ein

Grund sein, von den großen Richtlinien der religiösen
Gemeinschaftsbildung, von der Orientierung, die sich,aus ihrer bisherigen
Eutwickluug ergibt, abzuweichen. So wenig als es ein Grund ist,
Höhenwege zu scheuen, weil man auf ihnen tiefer und fchwerer
stürzen kann, als auf den breiten, bequemen Talstraßen.

Und diese Richtlinien treten aus dem, was bisher im Laus der
Geschichte geschehen ist, uud aus dem, was jetzt geschieht, von uns
unmittelbar erlebt wird, deutlich genug hervor. Das Gemeinschaftsleben,

das sich durch die ganze Spannung der Religion zu der Höhe
wahrer Gemeinfchaft tragen laffen will, wird über die Grenzen
der bestehenden offiziellen religiösen Verbände hiuaus geführt, es

sprengt ihre Fesseln. Es sucht einen Boden, aus dem es sich freier
entfalten, auf dem es Mehr Leben, mehr Welt für Gott gewinnen,
kann. Es sucht einen Weg, auf dem es höher steigen kann.

Es hat damit eine enge Wahlverwandtschaft mit den Gebieten,
den Strömungen und Bewegungen, die nicht etwas Glattes,
Harmonisches, Abgeschlossenes haben, sondern in voller Gärung begriffen
sind, in schars/em Gegensatz nicht nur zur bestehenden Welt stehen,
sondern in einem fchweren inneren Zwiespalt begriffen find, zwifchen



— 318 —

Sein und Soll, zwischen Wollen und Können, zwischen dem Ideal,
das man spürt, erlebt, realisieren möchte und der Realität, die sich,

sei es von außen, sei es von innen dcm Ideal entgegenstellt, es

verkleinert, hemmt, beschmutzt, und dic sich aus diesem Zwiespalt
heraussehnen. '

Hier ist der Boden, den der gemcinschaftsbildende religiöse
Impuls verwerten kann, um sich unter Menschen entfalten zu
können. Das heißt, nicht in dem cr sich anpaßt, fondern indem er
in Gärung und Sehnsucht, Lähmung und Krise seine ganze läuternde,
umgestaltende, befreiende, aufs Ziel weisende, zum Ziel führende
Kraft ungestört entfalten und frei betätigen kairn.

Wo der Wind kraftlos, die Luft lau ist, hängen die Flügel des

Sturmvogels matt herunter. Im Sturm kann er wieder die Höhe
erreichen, Und, vom Sturm getragen, kann er ganz eigenen Kurs
steuern, sogar gegen den Wind, der ihn trägt.

Von diesem Gesichtspunkt ausgehend, reden wir von den
Gebieten, die einen für religiöse Neubildungen geeigneten Boden bilden
können.

Ihre allgemeinen Kennzeichen sind: Der Wille, mit den
bisherigen, oberflächlichen, unnatürlichen, auf Zwang, Anpassung,
Mechanisierung beruhenden Gemeinschaften zu brechen. Im
Zusammenhang damit die Tendenz, zu dem ursprünglichen tiefen Zwiespalt
zurückzukehren, der, von den bestehenden Gemeinschaften oberflächlich
überbrückt, nun in seiner ganzen Größe unmittelbar empfunden,
erlebt werden soll, damit daraus eine völlig neue, als Gemeinschast
lebensfähige Umgruppierung entstehe.

Von diesen prinzipiellen Gesichtspunkten aus ins Auge gefaßt,
bietet die jetzig« Krise eine ganze Fülle von Gruppen, Bewegungen,
Strömungen, Tendenzen, in denen bereits wertvolle Ansätze

vorhanden sind, oder aus denen wenigstens folche gewonnen
werden können, von welchen man weiter gehen kann. Es sind
große und kleine Bewegungen, Tendenzen.

Es sei zum vorne Herein bemerkt, daß das folgende nur den
Sinn hat, ein paar Häuptlingen anzugeben, und keineswegs eine
erschöpfende Darstellung fein möchte. Denn was nun wichtig ist, ist
daß jeder sich in Bezug auf die Möglichkeit der Neubildung die Lage
selber ansehe und den Ansatzpunkt suche und finde, der ihm
entfpricht, nicht, daß er sich an ein vou anderen entworfenes Programm
anschließe.

Möglichkeiten, deren Umfang schwer zu bestimmen ist,
deren Grenzen aber nicht eng zu ziehen sind, bietet schon das Gesamtleben

der, einzelnen Völker, was wir das nationale Dasein nennen
können, wenn wir von seiner jetzigen, vorwiegend politischen, äußerlichen

Bedeutung absehen und es in einem höheren Sinn verstehen.
Nämlich als höhere Einheit als freie, lebendige Wechselwirkung
der sehr mannigfaltigen Elemente, Arbeits- und Tätigkeitsor-



— 219 —

ganisationen, aus denen eine Nation besteht. Jetzt sind sie auf
eine Art verbunden, dic weder der Mannigfaltigkeit und dem
Wesen der einzelnen Gruppen Rechnung trägt, ihnen die freie EM-
fnltnng dieses Wesens sichert, noch eine wahre organische Einheit
erlaubt.

Beide Mängel hängen aufs engste zusammen. Die Einheit
ist eine künstliche, weil sie nicht den tiefen Unterschieden Rechnung
trägt, dic zwischen den cinzclncn Grnppcn bcstcht. Damit bcstehcn
dicse Unterschiede uuter dem Deckmantel einer rein formalcrst
politischen Einheit weiter, und führen zu stärkerer Verstäuduislosigkeit,
zu gegenseitiger Anfeindung, Vergewaltigung.

Eiu deutliches Beispiel haben wir an den Beziehungen zwischen
Landbevölkerung nnd industrieller Arbeiterschaft.

Wozu uoch die Unterschiede und Gegensäße zwischen dcr
verschiedenen Art der Arbeit, der intellektuellen Tätigkeit und den
anderen Arten von Aktivität hinzukommen. Man frage fich nur
ivas sich für Aussichten eröffuen, wenn die Energien, die nun
durch, Vcrkennung der tieferen Eigenart des Andern, oder nur
durch die formale Einheit einer vorwiegend politischen, einseitig
an dem Interesse bestimmter Klassen orientierten Gruppierung
verbunden sind, sich von innen heraus, organisch miteinander verbin-
den, sich fördern und steigern könnten; wenn ein System von
Gemeinschaften und Genossenschaften bestehen könnte, das allen
Unterschieden, aller Eigenart in ihrer wunderbar anregenden Kraft Rechnung

tragen könnte und daraus etwas Einheitliches schaffen könnte,
da die Mannigfaltigkeit zu einem schöpferischen Gesamtwillen würde.

Nach den Voraussetzuugeu, die für alle hier entwickelten
Gedanken bestimmend sind, ist es selbstverständlich daß die hier
gebotenen Möglichkeiten uur im engsten Zusammenhang mit einer
religiösen Neubelebung der Volksgemeinschaft verwirklicht werden
können. Nur wenn ein Volk feine ideale nationale Einheit, die kraftvolle

Ausprägung derselben als eine religiöse Aufgabe erfaßt und
die tieferen Kräfte erlebt, die es dazu befähigen, diese Einheit zu
verwirklichen, wird es zu einer Neubelebung der Volksgemeinschaft
kommen. Aber wenn durch religiösen Geist diese Belebung und
Verbindung der verschiedenen Gruppen, die sich nun aufreiben, oder
einander nicht genügend Rechnung tragend, sich nur oberflächlich,
zwangsweise verbinden können, stattgefunden hat, bietet das Leben,
der durch die starken Bande des gemeinsam Erlebten, gemeinsam
Erlittenen geeinten Nation die Möglichkeit einer neuen, reinen
Gemeinschaft.

Ein schönes Beispiel hiefür sind die dänischen Volkshochschulen,
die als neue geistige Zentren das ganze nationale Dasein neu beleben.
Es sind originelle religiöse Neuschöpfungen, die, gerade indem sie
das religiöse Gemeinschaftsproblem auf neue, tiefere Art lösen, zu
einer geistigen Renaissance des Volkes führen.



— WO -
Sie sind ein Beispiel, das nirgends sklavisch und schematisch

nachgeahmt werden könnte, das uns aber aufs deutlichste zeigt, wie
sich aus tiefem religiösem Erleben heraus Gruppierungen bilden
können, die die einzelnen Volkskräfte verbinden und ganz neue Arten
der Gemeinschaft zu schaffen imstande sind.

Namentlich dort, wo die nationale Kirche nicht mehr im Stande
ist, das höhere Band zu ^eiu, das die verschiedenen Gruppen
verknüpft, weil zu starke Verschiebuugeu und Umgestaltungen stattge-
gefunden haben feit der Zeit, da die Kirche dieses Band bilden konnte,
erhebt sich die Pflicht^ durch solche gemeinschaftliche Neuschöpfuugen
eine Einigungsmöglichkeit herzustellen, die den neuen Problemen,,
Konflikten, uameutlich den neuen Aufgaben Rechnung trägt, denen die
alte kirchliche Gemeinfchaft nicht gewachsen ist.

Bei der Eigenart der Krise, welche nun die Menschheit
durchmacht, sind aber folche Neubelebungen nationaler Gemeinschaft nur
im Zusammenhang mit dem Bestreben, dem Gesamtleben der Völker
den Charakter tieferer Gemeinschaft zu geben, denkbar und möglich.
Für den Geist der dänischen Volkshochschule ^ da wir nun einmal
dieses Beispiel haben ^ ist nicht allein der Gedanke einer Neubildung
des Volkscharakters aus den Tiefen des Geistes heraus
maßgebend, sondern ein noch höheres Ziel, das auch erst dem
einzelnen Volk, der nationalen Eigenart wahren Siun geben kann:
der Gedanke, daß die ganze Menschheit dazu bestimmt sei, durch
Verbindung einzelner, sehr mannigfaltiger, selber sehr selbständiger
Einheiten, Trägerin der höchsten religiösen Werber zu werden.

Von diesem Gesichtspunkte aus läßt sich etwa sagen: Die
heutige Krise, die die Menschheit durchmacht, ist der überaus qualvolle

Uebergang in eine neue Form lebendiger Verbindung zwischen
den mannigfaltigen Gruppeir, Völkern, Rassen, Völkergruppen. Die
Krise ist so furchtbar schmerzlich und blutig, wejil es das Losreißen
von Verbindungsformen gilt, deren Wurzeln sehr weit zurückreichen,
und so stark sind, daß man sich abgewöhnt hatte, an andere Möglichkeiten

zu glauben.
Das bisherige Gesamtleben der Menfchheit oder die durch

einzelne Gruppierungen von Völkern gegebenen Ansätze zu einem
Kollektivleben sind bis jetzt vorwiegend im Baun zweier Tendenzen
gestanden. Und infolge davon ist es nicht zu einer Verwirklichung der
durch die Eigenart der Völker gegebenen herrlichen Möglichkeiten
gekommen, ein Gesamtleben zu sühren, bei dem die Einheit die
größte Mannigfaltigkeit nicht ausschließt.

Wo die Gegensätze und Unterschiede ungeschwächt hervortraten,
kam es meistens znr brutalen Auslösung, durch Gewalt und Krieg.
Und wo es zum Ausgleich kam, so geschah es iu der Regel, indem
man den Gegensätzen, die durch Anerkennung der geistigen Eigenart der
Anderen überwunden werden sollten, nicht Rechnung trug. Also
entweder durch eine Art geistiger Vergewaltigung oder durch ober-



— 221 —

flächliche Vertuschung der Gegensätze, woraus sich natürlich nur eine
Einheit ergab, die neue Kci'nie des Zwiespaltes, des aufreibettdcn
Kampfes in fich barg.

Die Gefchichte der Menschheit, ihre Kriege, Bündnisse,
Verschiebungen vou Völkern, Gruppierungen läßt diefe beiden Tendenzen
deutlich hervortreten bis zu den letzten Ereignissen, und ist 'darum
noch nie zu dem geworden, was sie seiu sollte, zur Verbindung der
Völker, ihrer Seele, ihres wahren geistigen Daseins, zu einem
schöpfcrischen Gesamtleben.

Nun tritt aber die Meuschheit in'ein neues Stadium. In ihr
lebt jetzt die Sehnsucht nach einem ganz anderen Gesamtlebeu, bei
dem die Gegensätze nnd Unterschiede weder zu gewalttätiger
Auslösung drängen, noch oberflächlich verdeckt nnd überbrückt werden.

Die Menschheit soll uuu in eiue ueue Aera treten, in dcr dic
scelische Eigcnart, dcr Charakter, das idcalc Wescu cincs jcdcn Volkes
in ihrem ungcschiuächtcu Gegensaß znr Eigcnart der anderen erlebt
iverdcn, als cinc vvn Gott gcwolltc Trcnnung, Spannung, dic, auf die.

rechte Art, durch rcine Gemcinschaftsformen ausgelöst, aus der gcm-
zcn Menschheit eine lebendige, schöpferische Gemeinschaft iverden läßt.

Bei den Voraussetzungen, die nach unserer Auffassung für das

ganze Gemeinschaftsleben gelten, ift es selbstverständlich, daß diesc
Umgestaltung des Gesamtlcbens dcr Mcnschhe.it sich uur auf dcm
Bodcn des Evangeliums vollziehen kann. Daß sie ein Erlebcn der

ganzen gemeiuschaflsbildendcn uud sich in der Gemeiuschaft
auswirkenden Macht voranssctzt, die dein Dasein Sinn nnd Zweck gibt,
Noch mchr als bei der Volksgemeinschaft siud hier die hciligcu
Kräftc des Christentums vonnötcn.

Eiuc nene Völkergenicinschaft sctzt vorans, daß in dcrTrcnnnng,
dcr Spaltung, sogar in dcr Spannung, dic zwischen dcn Völkern
besteht, ein. göttliches Woher empfunden werde, das die ganze
Mcnschheij zu cincin herrlichen göttlichen Wohin treibt, weuu sic
die reine Form finden kann, die diefe von Gott geschaffenen, mannigfaltigen,

auf Ergänzung, auf Wechselwirkung angewiesenen Kräftc
verbinden kann.

Hier gilt darnm dasselbe, was bereits von der Gemeinschaft
auf nationalem Bodcn gesagt wurdc. Diesc Völkergemeinschaft ist
nnr als Durchbrnch ncucr, lebendiger, gcmciuschnftsbildcuder,
rcligiöscr Kräftc möglich. Abcr fic bildet zugleich das Organ, dnrch
dns sich die neueu gcistigcu Kräftc cntfaltcn, uud, ihrcm Wescu
entsprechend, ansmachsen köunen.

Hier ist dcr Bodcn für Ncubilduugcn, die, wenn sie die Kräftc
dcs Evangeliums in sich, tragen, nicht nur dcr gcgcuscitigcu Vcrgc-
waltigung, wic sie der letzte Krieg aufwies, ciu Endc mnchcn können,
fondcrn sich über alle bis jetzt' so mangelhaften, neue Kcimc des

Untcrgaugcs iu sich bergenden Versuche der Annäherung und
Verbindung erheben können.



— 222 —

Hier kann der Gemeinschaft schaffende religiöse Impuls mit
seiner ganzen Wucht einsetzen und aus dem Erleben der herrlichen
Mannigfaltigkeit der Nationen, der Fülle von Aufgaben, Berufungen,
Missionen, 'zu denen die einzelnen Völker bestimmt sind, aus der
Freude an der Eigenart und Mission der anderen, aus der Freude,
selber ergänzt zu werden, in Wechselwirkung mit anderen
welthistorischen Zielen in Verbindung zu treten, ein inniges Gesamtleben

erzeugen, das zu ganz neuen Formen führt uud die alten durch
neue Schöpfungen überwindet.

Denn auch hier gilt das von der einzelnen Volksgemeinschaft
gesagte. Weil wir hier den Boden haben, auf dem sich neue, an den
höchsten Zielen orientierte Gemeinschaft erheben kann, ist es nicht
möglich, daß die Neubildung sich innerhalb des bisherigen Rahmens
vollziehe. So wenig die „Nationale Kirche", oder die Kirchenverbände

auf nationaler Grundlage es jetzt vermögen,, die gemeinsame
Seele der sich nach enger Verbindung sehnenden Gruppen und
einzelnen Energien der Völker zu bilden, so wenig werden es nun
internationale Verbindungen der bestehenden offiziellen religiösen
Organisationen ohne weiteres vermögen, Seele einer neuen
Völkergemeinschaft zu werden.

Die internationalen Bestrebungen unserer Kirchen, die
Versuche, durch Verbreitung des eigenen Ideals, des eigenen Lebens,
weitere Gebiete dafür zu gewinnen, Gottes Ziel zu verwirklichen,
die Völkergemeinschaft zu seinem Reich zu machen, find viel zu sehr
selber noch Teil einer Stufe der Trennung oder mangelhaften
Verbindung zwifchen den Völkern,, als daß sie kräftige Pionierorgane
einer neuen Zeit werden können, Sie vermögen es zu wenig den
jetzigen Problemen, Verschiebungen, neuen Gruppierungen nud neu
keimenden, erst im Entstehen begriffenen Strömungen in den Völkern
selber und in den Beziehungen der Völker zu einander -Rechnung zu
tragen. Sie gehen viel izn sehr von einzelnen Formen und Typen
aus, die bereits verwirklicht sind und nur noch mitgeteilt werden
müssen. Sie drängen diese durch einzelne Völker verwirklichten
Formen den andern Völkern aus, die noch nicht auf der gleichen
religiöfen Stufe stehen. Sie bestreben sich zu wenig, bei der
Mitteilung eines höheren religiösen Lebens die Seele eines jeden Volkes
auf seine eigene, individuelle Art mit dem Evangelium in
Verbindung zu bringen. Sie verbreiten viel zu sehr Kristallisationen
des Christentums, nicht das Christentum in seiner neuschöpferischen
Kraft selber. Sie können darum nicht Träger und Förderer des

Geistes sein, der es allein vermag, aus Völkern Völkergemeinschaft

zu schaffen. Des Geistes, der nun aus der Tiefe drängt und sich

zu erheben sucht, der in den Gegensätzen, dem Zwiespalt zwischen
den Völkern das Schaffen Gottes, feinen mächtigen schöpferischen

Drang zu erleben vermag, und aus dem vollen, ungeschwächten

Gegensatz heraus neue lebendige Einheit schaffen kann.



— 223 —

Die tiefen Voraussetzungen wahrer Völkergemeinschaft bringen
uns vou selbst auf das Gebiet, das nuu dem gemeinschaftsbildenden,
sich in der Gemeinschaft entfaltenden religiösen Fermeut den tiefsten
Nährboden bietet. Wir meinen die sozialistische Gemeinfchaft, die
in engster Verbinduug uud zugleich in freiester Wechselwirkung alle
menschlichen Energien zusammenfügt und die ganze Menschheit zur
Erfüllung ihrer höchsten Bestimmung befähigt.

Nach den hier entwickelten Ansichten versteht es sich von selbst,
daß diese Art von Gemeinschaft, wenn man ihren wahren Sinn
erfaßt, und die ebenfalls in ihrem tiefen Wesen gefaßte
Völkergemeinschaft zusammenfallen und nur durch künstliche Scheidung
zu trennen find. Es liegt nur an der jetzigen Lage und der
herrschenden Problem- und Fragestellung, wenn wir einen Augenblick
uns dieser Scheidung anbequemen.

Denn die Völkergemeinschaft läßt fich nur unter der Voraussetzung

bilden, daß sozialistische Gemeinschaft verwirklicht wird. So-
zralistische Gemeinschaft unter den Menschen ist die Wahrheit, ohne
welche Völkergemeinschaft eine Unwahrheit bleibt, mag der äußere
Apparat noch fo glänzend sein.

Nur wen!n man die Kräfte zu verbinden vermag, die, wie
die echte Produktivkraft und geistige Kraft wahre Solidarität
zwischen den Völkern zu schaffen vermögen, kann man den Ausbruch
neuer Katastrophen, wie der Weltkrieg, vermeiden.

Eine Völkergemeinschaft, hinter der nicht die internationale
Verbinduug der schöpferischen Kräfte, der enge Zusammenschluß
des Genossenfchafts-. und Gewerkschaftswesens steht, ist nicht der erste

Schritt zu einer neuen Welt. Sie ist noch mit der alten verwachsen.
Die sozialistifche Gemeinschaft bietet uns somit die letzte

Steigerung dessen, was wir bei Volksgemeinschaft und Völkergemeinschaft
fanden. Auch hier nämlich ist Neubildung nur als Ausdruck des reinsten

religiösen Wesens möglich. Aber wenu die Neubildung hier von
den lebendigen religiöfen Kräften getrag eck ist, so ist sie die
bedeutendste Form! der Gemeinschaft der Zukunft, zur zentralsten Arbeit
berufen, Zentrale der Umgestaltung.

Denn hier können über alle äußeren Unterschiede von Volk, Nation,
Stand hinweg die schaffenden Energien zu einander in Beziehung treten,
deren Verbindung der Menschheit erst Einheit geben kann. Nur wenn
die schöpferische Gestaltungsmacht der Menschen, feine Arbeit, die

Grundlage der Gemeinschaft bildet, kann es echte Gemeinschaft geben.
Die sozialistische Gemeiuschaft ist nun der Boden, aus dem

Neubildungen möglich sind, welche die durch die Schöpfung des Menschen
der Welt gegebene Bestimmung wieder auftrehmen. Hier ist das
eigenste Gebiet der schöpferischen Gemeinschaft, die die Welt zu der
bewußten, selber handelnden, selbständigen Schöpfung erhebt und
sie damit auf die Art mit dem Schöpfer verbindet, die erst ihre
letzte Bestimmung erfüllt.



— 224 —

Damit dic sozialistische Gemeinschaft dieser Boden für Neu-
bilduugen iverde, muß sie natürlich wie Bolksgcmciuschift uud
Völkergemeinschaft tiefgreifende Umgestaltungen erfahren, sich völlig von
dcn jetzigen schcmatischen, vcrpvlitisiertcn Formen abwcudcu uud
sich nur absoluten Ideal des Sozialismus neu oricntiercn.

Der Böden, auf dem bereits Ansätze zur Neubildung gegeben
sind, ist darum nichtdas Offizielle, Parteimäßige, sondern du Gärung,
die fich von allem Fertigen abwendet, im Gegensatz zur Welt steht,
in sich selber zerspalten ist> mit sich selber ringt, sich über ihrc
Mängel zu erheben sucht.

Hier kommen darum tut Sozialismus die Strömungeu in
Betracht, die sich von der politischen Aktion abwendeu, und darauf
tendieren, von dcr Organisation der Arbeit aus den Sozialismus
zu verwirklichen, Syndikalismus uud Genosscuschaftswefen. Immcr
stärker treten nun im Sozialismus die Tendenzen hervor, die in
der politischen Tätigkeit eine ganz ungenügende Form des Sozialismus

erblicken, felber noch Teli der Welt, die er überwinden foll.
Sie sind in einer konsequenten Entfaltung begriffen, steigern sich,
rüdem sie immer stärker das eine viel engere Einheit
ermöglichende ökonomische Moment tu den Vordergrund rücken, die
Solidarität des wirtschaftlichen Lebens durch Verbindung der produ-
zierendeu, Güter und Werte schaffenden Kräfte.

Fe konsequenter fich diefe Tendenzen entfalten, desto mehr
kommen sie auch dazu, sich bewustt zu werden, daß nur die
lebendigsten geistigen Kräfte im Stande sind, dicse neue Einheit
zustande zu bringen. Und in diesem SiM bietet der sich von der
schematischen Politik loslösende, sich über alle Widerstände nnd
inneren Hemmungen von den neuen Problemen des gewerkschaftlichen

und genossenschaftlichen Lebens bis zu den internationalen
Problemen zuwendende Sozialismus einen für Neubildungen fehr
günstigen Boden.

Hier ist die Möglichkeit einer kräftigen Entfaltung der Art von
Gemeinschaft gegeben, die die einzelnen Kräfte zu schöpferischer
Gesamttätigkeit verbindet und dazu die Formen von Gemeinschaft
sprengt/die auf Vertretung, der einen durch die andern, Passivität,
der Menge, Demagogie einiger Führer beruhen.

Der Boden für Neubildungen ist aber nicht nur durch die Bc-
zichuugen zwischen den gleichzeitig vorhandenen Einheiten und Gruppen,

(wie sie die im einzelnen Volk vorhandenen Faktoren, die Völker

selber bieten) gegeben, sondern auch durch die Beziehungen
zwischen den Kräften uud Bewegungen, deren Verbindung aus der
Entwicklung der Menfchheit im Lauf der Zeit etwas Einheitliches
schaffen kann.

Wenn es im Gesamtleben der Menschheit Gemeinschaft geben
soll, so kann das nur dnrch die innigste Verbindung zwischen dcr



— 225 —

Menschheit von Heute nnd der Menschheit vou Morgen geschehen,

durch die Verbindung zwischen der älteren uud der jüngeren
Generation. Dieser Punkt wird eingehender in dem dA „Erziehuug"
gewidmeten Abschnitt behandelt werdeu. Ich führe ihn hier nur so

weit an, als er für die Frage der Nenbildung der Gemeinschaft in
Betracht kommt.

Hier ist ein für die tiefsten und reinsten religiösen Nenbildungen

sehr fruchtbarer Boden. Denn hier ist eine der stärksten
Spannungen, einer der tiefsten Gegensätze, die die Menschheit zerspalten,
damit daraus neues Leben hervorsprudle. Der Gegensatz zwischen
Alt und Neu, zwischen dem Drang der Zugend nach neueu Werten,
neueu Taten und dem bisher Erreichten. Hier liegt darum die
Möglichkeit, daß aus der ganzen Spannung des Lebens neue Gemeinschaft

entstehe, deren Geschlossenheit und Wucht einen Durchbruch
ermöglicht.

Seit längerer Zeit ist die Jugend der Boden für die Gärung,
die aus der Spannung zwischen alten Formen und einem neuen
Ideal hervorgeht und aus der sich Gemeinschaften ergeben, die vom
Wunsch getragen sind, Pionierscharen der Zukunft zu bilden. Diese
Bewegungen haben einen starken Trieb, sich zu überbieten, sich dem
Prinzipiellen zuzuwenden, sich von der reinen Oppositiousstellung
zu einem Schaffen neuer Werte aufzuraffen. Und in dem Maß,, als
dies stattfindet, werden sie auch geneigt, sich von den höchsten geistigen
Kräften beleben zu lassen. >

So ist unsere revolutionäre Jugend, die, den Drang nach neuen
Lebensformen in sich verspürend, in schwerer Kampsstellung mit dem
Alten ringt, und sich aus ihren eigenen Hemmungen heraussehnt,
cin Gebiet für Neubildungen des Gemeinschaftslebens. Hier kann
die Gemeinschaft ihre Hauptaufgaben: die Umgestaltung alles Mechanischen

in bewußt persönliches Leben, die 'Ausmerzung der
Passivität, der äußeren Autorität, ^erfüllen. Die Jugendgemeinfchaft
steht null im Zentrum der Umgestaltung der Gemeinfchaft. Der
Umgestaltung, welche der Gemeinschaft icm der Schwelle einer neuen
Zeit die Möglichkeit gibt, Trägerin der neuen Ideale, des neuen
Glaubens zu sein, dem menschlichen Tun die Wendung auf das

Soll, auf das neu zu Verwirklichende zu gebend)

') Auf dem Boden der Jugend haben wir heute nicht nur Möglichkeiten der

Neubildung, sondern bereits Neubildungen. Ich denke vor allem an die Freischar, die
den Charakter einer völligen autonomen, spontanen, außerkirchlichen, religiösen
Gemeinschaft hat. Sie ist ein sehr prägnantes Beispiel für die Art, auf welche nun
Neubildungen entstehen und in stets höherem Grad entstehen werden. Sie sprengt den

Rahmen der bisherigen religiösen Organisation, weil er ihr zu eng ist, Sie sucht
die ganze Kraft des Evangeliums mit dem ganzen Leben zu verbinden. Nicht ein
Bruchstück des Evangeliums, mit einem engen Ausschnitt des Lebens. Dies tut sie

auf ihrem bestimmten Gebiet, in der Jugend, die sie nicht von außen her zu
beleben sucht, sondern durch autonome Entfaltung, durch eine Vertiefung der Jugend



— 226 —

Hier kommt noch ein Punkt in Betracht, den wir bei der Frage
der Erziehung genauer behandeln werden und hier nur so weit
streifen, als erMnit der Frage „Wo ist dcr Boden für religiöse
Neubildungen des Gemeinschaftslebens?" zu tun hat. Wertvolle
Ansatzpunkte für Nenbildungen, in denen die ganze Kraft des religiösen
Erlebens, Glaubens und Wagens durch die Gemeinschaft zum
Ausdruck kommt, bieten nicht nur die Jngcndgcmeinschaftcn, die
Gruppierungen der Jugend selber, sondern die Beziehungen zwischen der
alten und der jungen Generation,. Denn gerade hier, in dem
Verhalten zwischen alt und jung, liegt einer dcr schroffsten Gegensätze,
die von der Menschheit und zwar ganz von der Tiefe aus überwuiideu
werden müssen, und, wenn sie auf die rechte Art überwunden iverden,
zu neuen Schöpfungen führen. Was wir Erziehung, Bildung der
neuen Generation durch die alte nennen, ist bis jetzt wesentlich
Unterdrückung der Jugend durch das Alte gewesen. Es ist vielleicht das
Unchristlichste, wàs die Menschheit aufzuweisen hat; das Gebiet der
Selbstsucht, der Vergewaltigung, des Mißtrauens gegen das Neue,
des Unglaubens gegen Gott nnd seine Neuschöpfungen.

Und hier ist darum Bodeu für Neubildungen, die einen
eigentümlichen Charakter tragen und hei der Neubelebung des
Gemeinschaftslebens zur zentralsten Arbeit berufen wären. Für neue
Gemeinschaften zwischen Alt und Jung, in denen die ältere Generation
der jüngeren nicht als Grenze, als „Halt" entgegentritt, sondern
als Anregung weiter zu gehen, mit Selbstlosigkeit und Opferwillen
die Jugend weiter treibt, als sie selber es gebracht imd damit der
Jugend zu einem sichereren klaren Stellung im Leben verhilft, sie

von der aufreibenden Oppositionsstellung zum Alten befreit, der
führenden Energie, die in ihr lebt, zur klaren Form, zum Sieg über
sich selber verHilst, und sie damit befähigt, die Pionicrschar des

schöpferischen göttlichen Willens zu werden.
Soweit und nur iu großen Linien skizziert, die Hauptgebiete,

auf denen Neubildungen möglich, wo sie nötig sind, und auf denen
sich eine reiche Mannigfaltigkeit von Ansätzen, Entwicklungs- und
Steigerungsmöglichkeitcn bietet. Es versteht sich ohne weiteres, daß
zu diesen allgemeinen Linien eine ganze Menge von spezielleren
einzelnen Möglichkeiten hinzukommt. In ihrer jetzigen Krise bietet
das foziale, nationale und internationale Leben einx Fülle von Be-<

ziehungen, Verhältnissen, Wechselwirkungen, die zu neuen religiösen
Gemeinschaften führen können, die sich über die alten Formen
erheben und auf ihre Art die Aufgaben angreifen und lösend)
s,lber, durch ihre» Rückgang auf die Kräfte, die sie iu Stand setzen, ganz auf ihre Art
zu wirken. Darum hier der ganz enge, persönlich-enge Bund zwischen Evangelium
und Jugend. Es ist die Jugend, die im Evangelium die Seele der Jugend
erblickt und sich darum zu ihm wenden kann,

') Schr wertvolle Ansätze bei den neueren Formen christlicher Studentenorgani-
sationen. Aus der Freischar und ähnlichen Bestrebungen, taucht der Gedanke einer
internationalen Verbindung der Jugend empor. Wozu noch eine Fülle nener Keime
und Möglichkeiten hinzukommt.



— 227 —

Soweit hätten wir hier von den Gebieten, Bewegungen,
Tendenzen zu reden, die zu neuer Gemeinschaft drängen und aus denen

Neubildungen hervorgehen können, die ein sich, Losreißen von einer
Welt des Todes, ein Durchbrnch zu einer Welt des Lebens sein
können.

Am Schluß dieses Abschnittes sei nochmals betont, was am
Anfang stand. Die Strömungen, von denen hier die Rede ist und
die zu Neubildungen fuhren könneu, sind nicht jetzt schon dicse Gebilde
selber^. Sie sind nicht vollkommene Organisationen, denen das religiöse
Moment eine höhere Weihe zu erteilen hat. Sie sind für die religiöse
Spannnug, für die Kräfte des Evangeliums nur Boden, Material,
gerade wegen ihres noch unfertigen, gährenden Zustandes, wegen
ihres Gegensntzcharaktcrs, ihres inneren Zwiespaltes. Darum bieten
sie den Ansatzpunkt, von dem das menschliche Streben durch Gemeinschaft

sich neu erheben kann, und unsere durch Unglauben an Gottes
Schöpferkraft, durch Mißtrauen gegen Gottes Vorwärtswollen, durch
mechanische Einheit, durch Kirchliches, soziales, politisches Pfaffentum,
durch das Ueberwuchern von Delegation und Demagogie gelähmten
Gemeinschaften sprengen kann.

Damit Gemeinschaft das werde, wozu sie Gott bestimmt:
der Weg zur Welt, ru der seiu Geist in Allen lebendig ift, und die
damit erst in dem vollen Sinn des Wortes seine Schöpfung ist.

I.'Matthieu,

«öcbsles!
Rurich anf, du Sehnsucht meiner besten Tage,

-

i D Du nlte Wunschkraft flamm' emvvr und wage!
Du darfst dich bis zu allen Himmeln schwingen,

Du darfst durch alle Lebenstore dringen;
Der Kindheit selig-süßes Märchenhvffen
Ist letzte Wahrheit — jede Bahn ist vffen!
O Seele, kannst du all den Jubel fassen
Von so viel Sonne dich durchgluten lasten:
Du bist keiit Wurm in Staub zu Staub gebore»,
Du bist vvn aller Ewigkeit erkoren,
Du bist ein Königskind, dein dunkles Bangen
Ist uur ein namenloses Heimverlangen.
Dn darfst das Allerletzte, Höchste wagen:
Du darfst zum Welterlöser: Bruder, — fugen! —

Carolina Lutz.


	Richtlinien und Keimzellen : wer soll Träger des Geistes sein?

