
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 14 (1920)

Heft: 5

Artikel: Das Schöpferische in der Geschichte (Schluss)

Autor: Lejeune, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134659

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134659
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 192 —

Auflösung. Das kauu uns cherrttchen Mit geben für das, was von
uns verlangt wird. Es. gilt jetzt nur für uus, Auge uud Herz
weit geöffnet zu halten für alles, was uns zn Gott zieht, Liebe
uud Hiilgabe zu üben, — und Gott seine Wunder ail uns
tun zu lassen. Bereit sein wie die Jünger vor Pfingsten,
warten im Handelu der Liebe, schasse!? und wirken im glänbigen
Harreir, und es werden uns Kräfte geschenkt werden, die zu neuen
Wundern führen. Dora Staadinger.

vas Schöpferische in «er «eschichle.
(Schluß,)

Mil dieser Ansfnssnug der Geschichte nnd der Betonung ihrer
schöpferischen Art ?chcn wir in Widerspruch znm gewohnten
modernen Denken, Nach diesem genüg! die Welt sich selbst, und alles,
auch ihr geschichtliches Lebeu, kann ans ihr selbst erklärt iverden.
Tie Welt gilt als fertig und alles ist in ihr bereits gegeben, ivo
man daher voir einer Entwickluug redei, ist es nnr eine Entsnl
lung des schon Bvrhandenen, bei der gerade das Schöpferische ans
geschlossen ist. Dieses Denken hnt cinc Abneigung gegeu alles
Nnturüberlezene und duldet keiue Teilnahme desselben nm Well
geschehen: alles Höhere ivird ans dem Niederen, das Innerliche aus
dem Acnßerliche», dis Geistige ans dem Natürlichen abgeleitet.
Es stellt cinc Monroedoktrin im Großen dar, init einer scharsen

Spitze gegeu Gott: die Welt der Wclt! Wo man dnbci doch ait
cincin Gott festhält, darf es jedenfalls iiicht der lebendige scin, der
aus Erden seine schövscrische Geschichte hat; die Religiosität, die sich

mit dicscm Denke;! verbindet, bedeutet vielmehr stets eine Weihe
der Well, eine religiöse Rechtfertigung dessen, was ist und „von
selbst", aus eigener Entwicklnngskrast gcschicht.

Dicses Dcnkcn bedeutet gerade die Negation des biblischen
Denkens. Statt der Schöpfung haben wir hier das nnwandel
bare Bestehen von Ewigkeit her. Statt dcr Mitteilung von oben
die Ableitung von nuten. Statt der schöpferischem Geschichte
entweder das rnhcnde Scin odcr dic mcchauische Entwicklung, Statt
dcs lebendigen Gottes einen Gottcsbegriff, eine letzte Weltforniel,
Statt des Duulismns von Gvttesreich nnd Weltreich einen alles
umschlingenden Monisinns, Den Ursprung dieses Denkens finden
ivir im Griechentum; bei den Elcatcn fand es seinen c/sten
nnd gleich konsequentcstcn Ausdrnck, im Platonismns') fand cs

') Es sei dabei b,!ont, daß Plato selber nicht einfach mildem Platonismus
idenlifizierl wcrdcn darf, sondern in wesentlichen Punkten, die, aber dic Weitcrc
Entwicklung fallen ließ, über denselben hinausragte.



— 193 —

seine weltgeschichtlich bedeutungsvollste Form uud strömte mit
demselben auch in dic mittelalterliche und neuzeitliche Philosophie, ivie
auch ins christliche Dcukcn ein. Das Charakteristische dieses
griechischen, platonischen Denkens ist sein Intellektualismus, in dem es

nur das begriffliche Denken für fähig hält, das wahrhafte Sein
zu erfassen uud nur das für wirklich real hält, was in dieses
Dcukcu eingeht, Gott wird hier zur höchstem Jdcc, die alle au-
dcrcu Ideen umfaßt; sv ist das „Göttliche" der eleatischen Nell
gionsphilvsl'phie die umfassende Einheit des begrifflichen Seins,
nnd in diesem Sinn das „Ein und Alles"; bei Aristoteles ist Gott
als „Denken des Denkens" der höchste Abschluß der Wclt, die
Jdcc der Ideen, der Inbegriff des Kosmos, in sich selbst ruhend.
Im Gegensatz zum ganz uukosmologischen Gottesglauben Israels
wird hier Gott durchaus aus der Welt abgeleitet, aus dem ruhen!-
deu, teleologisch in sich geschlossenen Kosmos, dessen Idee uud
höchste begriffliche Abstraktion cr ist. Seine Absoluthcit gründct
sich auf fciue gänzliche Loslösung von allem Endlichen; man rcdct
in der ncuplatouischcn Religiousphilosophie in lauter Negationen
voll ihm. Während Gott vom israelitischen Glanven in der
Geschichte ergriffen wurde und man ihn da icitig sah, ja während
er in Jesns Christus ganz und rein in die Geschichte einging und
iu der Meuschenwelt offenbar wurde, wird er im griechifchen Denken

von allem konkreten Leben losgelöst und als ruhende Idee in die
reine Begriffswelt verwiesen. Als letzter Begriff ist cr der logische
Grund dcr Welt, mit dem sie von aller Ewigkeit her mitgesetzt ist,
nicht aber ihr Schövser, der sie ins Dasein gernfen hat.

Dicscs .Denken drang nun auch ins Christentum ein nuo
siegte in weitem Mnße über den von Israel und Jesus kommenden
Glauben, So ist der Gott des Mittelalters nicht mehr dcr lcbcndigci.
schöpferische Gott, sondern dic höchste platonische Idee; platonisch ist
zumal jener GottcSbegriff des «n« i'ouIi««im um, dcr in der

mitlclaltcrlichen Thcologic, zumal beim ontologischen Gottesbelveis,
eine sv große Rolle spielt; dieses nllerrealste Wesen ist dic ab
strnktcstc Idee, „dic. Shnthese aller Begriffe in einem einzigen
Begriff," (Bergson.) Dieser Gott kennt natürlich lejne Geschichte,

Wie ja bezeichnenderweise die griechische Philosophie kcinc Geschichts-

.chiU'jcphû emliäU.',, Dcr Jutcll.klu.tlioiuno, der sür alles wahre
Werden, für die reale Dauer, dic Schöpfung, Frcihcit und Tat

') Tic Gr'cch'n, dic im natürlichen «osmos dcn Logo?, dic ^weckmähigkcit
crüuitt! habcn, crfafztcn nichts dergleichen im geschichtlichen Leben, Als einzige
geschicht^philosovhiichc Jdcc finden wir jenc lrostlose Lchre vom Kreislauf der
Welten, von ihrer periodischen Wiederkehr, die gcradc das Wesen der Geschichte,
die einmalige Bewegung mit ihrer entscheidenden Bedeuttuig verkennt und dcm
„clchichiiichc!'. V.rlauf allen Ernst nimmt, Ter Grieche Nicht Gott nicht in der
eSc'chichie. sondern, wie es seinem Intellektualismus cnispricht, in der fettigen
muhende« Nainr, im Kos-m>«, Die griechischen .Gottesbegriffe sind,
auch auf christlichem Boden, lauter letzte Wellsormelu.



— 194 —

seinem Wesen nach blind ist, ist prinzipiell geschichtslos. Seine
Wahrheiten find ein für allemal gegeben. Das zeigt sich auch im
christlichen Dogma, das aus der Verbindung des christlichen Denkens

mit dem'griechischen hervorging. Die Heilsgefchichte ist hier
nicht mehr wirkliche Geschichte, sondern eine ewige, nicht gewordene,

sondern nur gcoffenbartc Wahrheit. Dieses geschichtslose
Denken bringt auch eine total andere Stellung zur Welt mit fich.
Da Gott von der Welt losgelöst ist und in ihr keine Taten! tut -

wie sollte sich auch die reine Idee mit dcr Materie beflecken und
der Ruhende sich zur Bewegung erniedrigen! - - ist in ihr nichts
Göttliches uud hat sie auch keine Zukunft. Mit Gott wird auch
das Reich Gottes von der Erde losgelöst und in die Ideenwelt
versetzt, in jene Jenseitigkeit, »ach der dcr Platoniker, dessen

unsterbliche Seele im Körper wie in einem Gefängnis schmachter,
sehnsüchtig ausschaute. Das Gottcsreich ist zum Himmelreich
geworden, hienieden uur vcrtrctcn durch dic überirdische Heils- uud
Gnadcnanstalt der Kirche. Auch dies ist eine für die Folgezeit
verhängnisvolle Wandlung, dic bis hcute den meisten Christen das
lebendige Verständnis für jenes Gottcsreich genommen hat, für
dessen Kommen sie im Unservater beten Go t'ì hat auf Erden
keine Geschichte mehr: er wird nicht mehr in der Geschichte
erlebt, sondern nur uoch iu der Theorie erschlossen und in den
Sakramenten der Kirche, die die Idee iu die Materie herabzaubern,
unter geheimnisvollen Schaudern geahnt. Der lebendige Gott hat
sich aus der Wclt zurückgezogen und ist dcn Mcuschcu, dcncn cr so

sichtbar nahe getreten war, wicder fern geworden!
Wieder anders äußerte sich das' gricchischc. Dcnkcn, als in der

beginnenden Neuzeit der platonische Pesfimismns mit seiner
Geringschätzung der Sinnenwclt - man darf sich nämlich die Griechen,
zumal dic der späteren Zeit, nicht mit unfern Klassikern als das
glückliche, heitere Sonnenvölklcin denken! - zurücktrat und dcr
Mensch die Welt sehr positiv zu werten begann, sodaß man uuter
Rcalitcck immer weniger die begriffliche Ideenwelt und immer mehr
die gegebene Wirklichkeit verstand. Die Welt ist aber für den platonisch

denkenden Philosophen immcr noch die in Erschcinüng
getretene Gottheit, und Gott umfaßt als der allgemeinste Begriff
alle Vielheit der Welt. Der Pantheismus, der bereits bei dcn Elca-
ten als Konsequenz des Intellektualismus deutlich wurde, gibt nuu
der Wclt eincu dem alten Platoniker noch ganz unbekaunten Glanz.
Das alte, noch ganz in der Begriffs- und Ideenwelt liegende „Ein
und Alles" oder sns rsulissimum wird nun zum cleri s «ivs
riutul'u. Hier erst erweist sich der griechische, iutcl-
lektualistische Gottcsbegriff in voller Deutlichkeit

als religiös verbrämte Weltformel. Die
Religiosität kann auf diesem Boden nur die verklärende Betrachtung
der als vollkommen, in sich ruhend, durch und durch notwendig



— 195 —

gedachten Welt fein, wie denn auch Spinozas amor clsi — sivs
iruturuG! — iut6ll6«tuuli8 die klare Formulierung einer edeln
Weltverklärung ist. Zur selben Konsequenz führt die Logik auch einen
Hegel ,dessen Gott von feinem Absoluten ebenso verschlungen wird
wie Spinozas clsrrs von der rurturu und dessen „Vorstellung des
Absoluten" ganz der Religiosität des umor cksi intsilsetualis
entspricht, nur daß hier alles noch itellektualistischer und weniger
mystisch ist. Da stets noch die Welt als Verwirklichung der Adee
gilt, fällt auch hier ein Weiheschein von der Idee auf ihre
Realisierung? an der Absolutheit Gottes hat auch die Welt, fo wie sie

ist, nicht wie sie werden soll, teil, woraus ein Optimismus der
Gegenwart entspringt, der in schroffem Gegensatz zu unserem
Optimismus der Zukunft steht. Der Gott des Pantheismus und Pan-
logismus ruht über oder in allem Sein, der lebendige Gott aber
schafft in der Geschichte, um seine Welt erst noch heraufzuführen?
darum geht vom einen eine Verklärung, vom andern eine
Erneuerung der Welt aus. Auf der einen Seite gibt es nur >ein

einziges göttliches Sein, in dem sich alle Dissonanzen zur Harmonie
auflösen, während wir auf der andern in das Ringen feindlicher
Mächte hineingestellt find. Der Pantheismus ist blind für das
Unerlöste in der Schöpfung und kennt kein sehnsüchtiges Harren
derselben? er läuft schließlich auf eine fromme Lüge hinaus, wo uà
rrurjorsm ^loriurrr ci«i das Böse gut und das Ungöttliche göttlich
genannt wird. Da auf dem Boden des Pantheismus die Tat keinen!

Sinn hat ,kann seine Frömmigkeit nur beschauliche Mystik seich
mit der fich ein lähmender Quietismus, ein optimistischer Fatalismus
verbindet. Der Glaube an ein kommendes Gottesreich und der
hingebende Kampf für dasselbe hat hier keinen Raum, denn das
Gottesreich ist hier die bestehende Welt.

Dieses Denken ist auch unter uns mächtig, mögen auch die,

großen Systeme Spinozas, Hegels und der alten Griechen
zerfallen 'sein. Es lebt 'in vulgärer Form und als Stimmung unter uns,
wie ja die Neubelebung der Religiosität in den letzten Jahrzehnten zu-
zumeist nur eine solche mystische Betrachtung des Gegebenen bedeutete.

Hierher gehört jene ganze Frömmigkeit, die in allem Sein uud
Geschehen deu Ausdruck des göttlichen Willens sieht und in der frommen
Weihe des Bestehenden aufgeht, jenes Christentum, das in einen

engen Bund mit allen Mächten dieser Welt, vor allem dem Staat
und seinem Gewaltwesen und Kriegstreiben und dem Kapitalismus,
tritt, und das in besonders intimem Verhältnis zu jener höchsten,

Weltmacht steht, die Paulus als den Sold der Sünde und den letzten
Gottesfeind bezeichnet: dem Tode. Scheint es ja tatsächlich, als
identifiziere die heutige christliche Frömmigkeit den Sieg Christi
auf Erden mit dem seligen Abscheiden aus dem irdsschen Jammertal,

wie man denn auch jenes herrliche Wörtlein, das Jesus den

nach Gerechtigkeit Hungernden und Dürstenden, überhaupt den im



— 196 —

irdischen Dasein ins echte Leben Eingetretenen zurief, heute wie
eine ständige Formel unterschiedslos ans jeden- Meuscheu astwendet,
von dem man sagen will, daß er - gestorben sei! Als Bulgarspin o-
zius empfinde ich aber zumal jenes besonders bei modernen Theologen

übliche Gerede vom „Gott der Wurkl ichkeit", mit
dem man heute jeden Kamps für eine kommende Gotteswelt
bekämpfen und auch religiös diskreditieren will., Diefer „Gvtt der

Wirklichkeit" ist einfach die alte Weltseele und zivur iu dein
verflachten Sinn der Seele alles Bestehenden nnd Geltenden: er ist der
in der gegebenen Wirklichkeit zur Erscheinung kommende Gott, er
ist Goti als Wirklichkeit: .lost 5 «iv« „roüiit.-,^" Die Reli
givsilät, die diesen Gottesbegriff nmgibl, ist Wiederau, die Weihe
und Verklärung des Bestehenden, Im Sein wird Gott bewundert:

au eiu schöpferisches, über das Sein hinausführendes Werdeu
zu glauben, gilt als törichte Schwärmerei. Die pantheistische A«'
verrät dieser Gottcsglanbe, der zwar vft noch, über das eigene,
innerste Wesen unklar, eine Tcniszendenz Gottes behauptet, nnch
dadurch, daß dieser Göll der Wirklichkeit trotz des 'wuchtigen,
imposanten Namens! nichts wirkt nnd nichts wirke» dars.
Gott ist ja auch hier nur der oberste Begriff, der alles Sein
umschließt und zur Erklärung nnd religiösen Verilärnng des ge
gebene» Seins dienen muß: «ls solcher dars er nnr znsammenfajsen,
was ist ,nie aber neues Geschehen ins Leben rnsen. Der „Gott
der Wirklichfeit" ist im Gegensatz zum lebendigen Gvtt, der die Weit
umgestaltet und erobert, der Gott, der vor der Welt definitiv
kapituliert hat! Daß man anf diefem Boden eine wahre, lebendige
Geschichte, die auch hente über das Gegebene hinansfnhren ivill,
nicht kennt, ist selbstverständlich.

Doch, trotzdem wir die Wivkungen der griechische!, SeinSvhiiu
sophie bis in unsere Gegcnwnrt hinein verfolgten, mag doch da nnd
dort der Eindrnck bestehen, als hätten wir nns du mit einem
dnrch das inoderne Denken selber schon übermni,denen Gegner
auseinandergesetzt, indem ja längst an die Stelle der alten SeinA
Philosophie eine solche des Werdeiis, der Bewegung, der Entwich
lung, ja der Geschichte getrctm sei. Tatsächlich wurde sa durch das
neuzeitliche Denken die Bewegung entdeckt: an die Stelle der ruhen
dcn Idee trat das Gesetz, das sich stets aus Bewegnngsvvrgänge be

zieht: der Entwicklnngsgcdnnke wnrde zn», bestimmenden Gedan-
ceii der Naturwissenschaft und löste selbst in der starren Natur das
Seiu in Werden ans: schließlich erwachte aber auch der historische
Sinn, der dem l9. Jahrhundert sogar deu Namen des Juhchnnderts
der Geschichte eintrug,

Voil Entwicklniig redet mau allerdings überall, aber mit
wahrer Geichichie und schövfe erschein Werden hat diese Entwicklung
in den meisten Fällen nichts zu' tun. lieber dem modernen Evo-
lutionismns ruht ja, vou vorneherein alles Schöpferische ausschlie-



— 197 —

ßend, der Geist des Mechanismus mit seinen Parolen: „alles ist
gegeben", „nichts entsieht, nichts vergeht" und die Lehren von der
Konstanz der Energie und von der geschlossenen Naturkausalität
thronen über allem. Alles wird hier als notwendiges Produkt der
früheren Elemente aufgezeigt und alles wird aus der eigenen,
der Entwicklung selbst innewohnenden Kraft erklärt. Diese Entwicklung

ist eine durch rein mechanische Bewegungen bewirkte kon>-

tinuicrliche Entfaltung des Gegebenen. Wir kennen diesen, Evo-
lutionismns besonders als Darwinismus iu der Biologie und als
Geschichtsphilosophie des Positivismus. Er hat übrigens auch die
Theologie beeinflußt, die unter dieser Einwirkung die Geschichte
der Gottesoffenbarungen in eine religiöse Entwicklung auflöste, die
Propheteu zu genialen religiösen Persönlichkeiten machte, überhaupt
allenthalben statt der Mitteilung von oben die Entwicklung von
unten setzte. Aus dem mechanischen Evolutionismus folgt aber
auch jene mächtige optimistische Stimmung, die glaubt, daß alles
„vou selbst" sich entwickle und fortschreite.

Doch dieser mechanische Evolutionismus ist bereits stark
erschüttert. Jn der Naturwissenschaft selber haben sich gegen ihn
Gegenbewcgungeu erhoben: neben dem Darwinismus haben wir
den Vitalismus, gegenüber der Lehre von der allmählichen
Umbildung durch Variation die Hypothesen einer sprungweifen
Veränderung. Und gerade der Schöpfungsgedanke ist keineswegs
abgetan, betont doch z. B. ein Lodge, daß Vernichtung und Schöpfung
durchaus im Bereich wissenschaftlicher Vorstelluugsmöglichkeit liege,
und der Darwinist Wallace gelangt schließlich zu der Ueberzeugung,

daß der Mensch physisch uûd geistig unabhängig von der
Naturzüchtung entstunden sei und nur der unmittelbaren Einwirkung
eines höheren Willens sein Dasein verdanken könne. Doch während
wir es hier überall mehr nur mit Symptomen zn tun haben, die
das Scheitern des reinen Darwinismus verraten,, und man gleichsam

nur aus Not und möglichst selten zum Schöpfuilgsged.ln ßen

seine Zuflucht nimmt, im Ganzen aber für eine wahrhaft schöpferische

Entwicklung noch kein Verständnis zeigt, bedenket das Werk
Bergsons eine gründliche und wohl endgültige Entwurzelung
alles 'Mechanismus,' wie schon der Titel seines Hauptwerkes, der
Svolutimi ersutrie«, auf das Schöpferische hinweist und an jenes
Wort Goethes erinnert: „Gott hat sich nach den bekannten imagi-
werten Schöpfungstagen keineswegs zur Ruhe begeben; vielmehr
ist er noch fortwährend wirksam wie am ersten." Bei Bergson lenkt
keine blinde Naturkansalität die Entwicklung, sondern der öluu vital,
der immer wieder Neues ins Dasein ruft. Es gehört geradezu zur
Grunditttentiou sciner Philosophie, die Möglichkeit und Tatsächlichkeit
der Neuschöpfung nachzuweisen. Während das naturwifscilschaftlichc
Dcnkcn notwendig alles wahre Werden, die Schöpfung, leugnen
muß, ist Bergsons zentraler Gedanke gerade jene schöpferische Zeit,



— 19« —

die den wahren Boden des echten geschichtlichen Lebens darstellt.
Hinter dieser Philosophie des Lebens steht nicht mehr der ruhende
Gottesbegriff des Pantheismus, sondern der lebendige Gott; ihnt
„hat Gott nichts Abgeschlossenes; unaufhörliches Leben ist er, ist
Tat, ist Freiheit"') Er, der im ,,l'osai sur Iss clonuêes immücliate«
cle la eouseisncL" die Tatsache der Freiheit und in ,Matière et mê-
moire" die Realität des Geistes zeigt, in der ,,évolution créatrice"
aber die Schöpfung als Tatsache aufweist, gelangt von da zur „Idee,
eines schöpferischen und freien Gottes, dessen Schöpfnngswerk
andauert."^) Scharf weist er jenen Gott ab, der nur die hypostasierte
Einheit der Natur oder des Mssens ist und der nichts ist, weil
er nichts tut. Von dieser Philosophie gelangen wir zum selben
Gottesverständnis, wie von der lebendigen Geschichte her und mit
Recht stellt man sie als christliche der 'bisherigen heidnisch-griechischen

gegenüber. Sie entspricht dem wahrhaft geschichtlichen Denken,
das uns von Israel und dem Christentum herkommt. Fern von
der pantheistischen Welrvcrklärung werden die Disharmonicü und
Zwcckwidrigkeitcn als solche erkannt; Gott ist hier nicht die Alleitt-
heit, sondern hat wie der Gott der Bibel mit feindlichen Mächten
zu ringen, wie auch der Mensch hier in relativer Selbständigkeit
Gott gegenübersteht, und zwar seine Kraft aus dcm großen Lebensquell

als Geschenk und Gnade erhält, aber in Freiheit darüber
verfügen kann. Wie die Heilsgeschichte schaut die schöpferische
Entwicklung vorwärts und weiß, daß Gott fort unid fort seine Welt
schaffen will, und wie diesc ist auch sie in ihrem Verlauf undcdui
zierbar. Dieses Denken ist auch für die Offenbarung durchaus offen»,
denn aus dem élan vital brechen ncue Lebenskräfte hervor in den
zeitlichen Ablauf, diesen umgestaltend, revolutionierend und dem

Ziel entgegenführend. Der Sinn dieser Entwicklung aber ist auch
eine große Befreiung, dcnn Leben bedeutet für Bergson marode
à l'esprit. Diese Philosophie ist für den Glaubeu an den lebendigen
Gott und eine schöpferische Geschichte höchst wertvoll, stellt sich

uns doch auch die évolution ersatriee als eiin religiöses Symbol
dar, das dem lebendigen Gott noch mehr entspricht, als dcr
biblische Schöpfungsbericht mit feiner einmaligen Schöpfung.

Doch nicht nur dem mechanistischen Evolutionismus gegenüber

haben wir die schöpferische Geschichte zu verteidigen, sondern
auch jenem idealistischen Evolutiouismus gegenüber, der im letzten
Jahrhundert in großen Versuchen die Menschengeschichte teleologisch
gedeutet hat und eigentlich das geschichtliche Denken neu weckte.

Denn auch dieser idealistische Evolutiouismus, der zwar gegenüber
der naturwissenschaftlichen die historische Weltanschauung begrün-

') „Schöpferische Entwicklung", S. 253.

2) Nach Bergsons eigenen Worten zitiert bei t.e lìvv, „I_ns piiilusopbie
nouvslle", S. 202.



— 199 —

dete, ist noch behaftet mit dem Intellektualismus, schließt das
Schöpferischc aus und kennt keinen lebendigen Gott.

Die ncue historische Weltanschauung finden wir zuerst bei
Lessing, der unter teleologischem Gesichtspunkt die Religionsgeschichte

betrachtete und dieselbe als eine Erziehung des
Menschengeschlechts verstand. Während aber bei ihm noch die Erziehung,
die einen Erzieher vorausgesetzt und durch Offenbarung gelenkt wird,
statt der späteren Entwicklung steht, haben seine Nachfolger die
Offenbaruug beseitigt und die Selbstentwicklung des menschlichen
Geistes angenommen, womit wir erst im eigentlichen, der
Heilsgefchichte feindlich gegenüberstehenden Evolutionismus stehen. Dieser,

in seinem Fortgang immer mehr rein teleologische, aber mit
strenger Notwendigkeit rechnende Evolutionismus findet, nachdem
fast alle unsere. Klassiker und die Philosophen des deutschen Idealismus

ihren Beitrag geliefert hatten, seinen höchsten Ausdruck in
Hegel. Hegels ganzes System ist ja vom Entwicklungsbegrifs
beherrscht und die Geschichte, nicht die Natur oder Psychologie, bildet das
Organon seiner Philosophie. In tiefer Intuition hat Hegel die
Geschichte als den großen Befreiungsprozeß der Menschheit erfaßt;
in hundert feinen Beobachtungen sieht er gerade das Wesentliche
in der Geschichte, ^ aber dann kommt der Logiker und übergießt
mit seinem eisigen Hauch den frisch geschauten Lebensstrom uud
bringt ihn zur Erstarrung. Nun ist mit einem Male alles gegeben
und gesetzt, und die Weltgeschichte bedeutet ebenso die Auslegung
des Geistes in der Zeit, wie die Idee sich als Natur im
Räume auslegt, wobei diese Zeit nicht mehr die wahre schöpferische
sein kann, sondern nur eiu dem Räume analoges, homogenes Zeit-
kontinuum. Das logische Denken hebt bei Hegel die schöpferische
Geschichte auf lind läßt sie zur Selbstbewegung des Begriffs, zur
Entfaltung der Idee werden. Das logische Gesetz der Dialektik wird
zum Weltgesetz. Indem Hegel die Geschichte logisiert und systematisiert,

immobilisiert er sie: sie wird in diesem intellektualistischen
Denken aus einem lebendigen Werden zu einem lastenden Sein.
Das System ist als solches dem Neuen verschlossen; denn die Logik
kommt nicht über das Gegebene hinaus und bringt keine neue
Geschichte in Fluß. Hinter dem idealistischen Evolutiouismus steht
immer noch die Naturkausalität; es lauert auch hier noch der
Mechanismus. Es ist darum auch nicht zufällrg gewesen, daß in
Marx der Hegelfche Geschichtsidealismus in den Gefchichtsmüterialis-
mus umschlug; beide Systeme kennen das Schöpferische nicht, sondern
gründen sich ganz auf den Glauben, daß die Idee sich kraft ihrer
Logik selbst durchsetze.

Der Jntellektualist ist als folcher ein Seinsphilosoph, mag er
auch wie Hegel die Geschichte zum Organon der Philosophie
erheben: es wird die Welt fo wie sie ist begründet, erklärt und
gerechtfertigt. Der Begriff der Entwicklung führt Hegel nicht über



— 200 —

das Gegebene hinaus, sondern dient lediglich dazn, dieses als
notwendig und vernünftig aufzuweisen; der Entwicklungsgedanke macht
ihn konservativ und antirevolutionär. Der Evolutionist, sieht eben
im Gegebenen das Notwendige und beruhigt sich dabei. Der Forb-
schrittsmann ist! ja auch heute konservativ; er braucht nicht
fortzuschreiten, weil ja der Fortschritt, zu dem er sich bekennt, da list
und alles macht; sein Entwicklungsgedanke schaut rückwärts und lehrt,
wie alles zum Gegebenen hinführt und darin seinen Abschluß
findet; zufrieden ruft er aus: „Und wie wir's dann zuletzt so herrlich

weit gebracht!" Daß am Anfang, ja an jedem Anfang, die Tat
war, versteht der.gcgenwartsselige Fortschrittler nicht. Das Nealc
gilt diesem idealistrschen Evolutiouismus als ideal und das Ideale
Äs real: „Alles, was ist, ist vernünftig." Und darin eben bestelst
der große Trug dieses Denkens, von dem wiederum eine verhängnisvolle

Verklärung der gegebenen Welt ausgeht. Dieser
Idealismus führt zur Idealisierung der Realität statt
zur Realisierung des Ideals! Im Gegensatz zum
heilsgeschichtlichen Denken bleibt er beim Gegebenen, statt nach dem
Aufgegebenen zu weisen. Wo dieser trügerische Glanz des Ideals auf
alles Geschehen fällt, kommt es zu jenem unbedingten Respekt vor
den: geschichtlich Gewordenen, den Hegel seinem Zeitalter und den

folgenden Generationen einflößte. Von Hegel ging der Geist jenes
Historismus aus, dcr die Geschichte zu einer Fessel macht, mit der
man jeden Vorwärtschreitenden an das Gewordene binden will.
Mit scharfem Auge erkannte Nietzsche die lähmende Wirkung dieses
Denkens, das die Geschichte zum Sein erstarren läßt, das sich beugt
vor der „Ma ch t der Geschichte" und immer zur nackten
Bewunderung des Erfolges und zum Götzendienst des Tatsächlichen,
führt.

Diesem Götzendienst huldigt zumal auch unsere Zeit, wurde doch

in einem Vulgärhegelianismus in ähnlicher Weise das „geschichtlich
Gewordene" zu einem Gotte erhoben, wie in jenem Vulgärspino-
zismus die „Wirklichkeit". Eine wahre Mythologie der Geschichte

hat sich tatsächlich eingestellt, als würdiges Pendant, das das
„Jahrhundert der Geschichte" zur Mythologie der Naturgesetzlichkeit
lieferte. Diese „Macht der Geschichte" und der „Gott der Wirklichkeit"

fallen übrigens zusammen, da ja eben für den Jntellektualisten

die Geschichte selber zum Sein wird und bei der gegebenen
„Wirklichkeit" stehen bleibt. Man beruft sich auf die Geschichte, wcnn
es gilt, neue Geschichte zu ersticken. Bei allem historischen DenIen
ist man durch und durch geschichtsfeindlich, und bei all den eifrigen

') So sieht er ja auch im Staat die Realisierung der Idee und kann seinen
Blick nicht über die Wclt und ihrc bestehenden Mächte hinaus heben. Als Ziel
der Geschichte der Staat! das Gottesreich als — Staat! wahrlich diese Geschichts-
vhilosophie führt uns zwar ans Ende der Weltgeschichte, nicht abcr ans Ende
der Geschichte Gottes auf Erden.



— 201 —

historischen Studien, die dieses qeschichtsfcindliche Geschlecht anstellt,
fällt einem iminer Nietzsches Äort cin: „Es scheint, als wäre es
die Aufgabe, die Geschichte zu bewachen, daß nichts aus ihr herauskomme,

als eben Geschichten und ja kein Geschehen!" Der Götzendienst

des Tatsächlichen und die ehrfürchtige Bewunderung des

Erfolges feierten zumal in der K r i e g s théologie wahre
Orgien.' Ihr galt jedes Faktum als Gottestàt., jede sinnlose Gewalttätigkeit

als Erscheinung einer „Idee", jede Macht und jeder
Erfolg als eine Entfaltung Gottes; so wurde ihr alle Realpolitik zur
Gottespolitik und jeder Waffenerfolg zu Gottes machtvoller Taten-
spmche; weshalb sollte man da uicht auch die Generäle als die Pro-
phcjeu des Gottesreiches verherrlichen? Jn jener Ehrfurcht vor
der Macht der Geschichte wurzelt die heutige grauenhafte Vergötterung

des Widergöttlichen, die religiöse Rechtfertigung^des Teufels-
iverkcs. Mag sich auch dieser Gott dcr „Wirklichkeit" und jedes
Weltgeschehens gleich dem lebendigen Gott in der „Geschichte"
offenbaren: er ist nicht der Gott der Heilsgeschichte, der die Menschheit
aus den Reichen dieser Welt zu seinem Reiche herausführen möchte,
sondern der Fürst dieser Welt, der sehr real in der „Wirklichkeit"

seine furchtbare Herrschaft aufrichtet. Gerade an diesem „Gott
der Geschichte" wird es uns offenbar, daß eben im geschichtlichen

-Geschehen nicht nur Gott am Werke ist, sondern auch gottfeindliche
Mächte, die durch keine vereinheitlichende Kraft der Logik ins Göttliche

umgedeutet werdeu können. Me verblendeten Anbeter des

geschichtlich Gewordenen und des äußeren Erfolges will wiederum
Nietzsche zur Besinnung rufen, indem er ihren Gott beim richtigen
Namen nennt: „So seid ihr Advokaten des Teufels, und
zwar dadurch, daß ihr den Erfolg, das Faktum zu
e u r e m Götze n m a cht!"

Eine Welt- und Geschichtsbetrachtung, die dazu führt, den Satan

als Gott zu verehren, hebt sich selbst auf: an der furchtbaren
Machtentfaltung des Fürsten dieser Welt müssen endgültig alle
Theorien scheitern, die auf eine Rechtfertigung und Idealisierung
der bestehenden Welt hinauslaufen; denn hier hört jede Erklärung
oder Verklärung auf. Keine Logik, keine Theorie kann dieses Leben
heiligen, sondern führt höchstens zu einer Scheinheiligkeit; hier
müssen ethische Mächte, umgestaltende Gotteskräfte eingreifen, um
diese Welt zu heiligen! Wir fehen uns tief in die Welt des Abfalls
und Fluches hineingestellt; die Entwicklung, an die wir in gedankenlosem

Aberglauben glaubten, steht als die weite, breite Straße vor
uns, die ins Verderben führt. Aus diesem Verderben und diesem
Abfall führt uns auch keine weitere Entwicklung und kein
Fortschritt der natürlichen Weltgeschichte heraus: da hilft allein das
schöpferischc Eingreifen Gottes, der uns unseren Entwicklungen
entreißt und aus der Weltgeschichte wieder in die H e i l s geschickte

führt. Sich diesem helfenden, rettenden Gott im Glauben öffnen,



— 202 —

wird das Entscheidende; auf das Tun seiner Hände achtelt, wird
zur ersten Glaubensforderung. Und gerade die Betrachtung seiner
bisherigen Gefchichte heißt uns etwas von ihm erwarten und
hoffend in die Zukunft schauen; die vergangenen Gottestaten sind
uns das Unterpfand für unsere Hoffnung auf die kommenden,.

Mag auch der Fürst dieser Welt fein Reich machtvoll vor uns
entfalten: noch mächtiger steht die geschichtliche Tatsache vor uns, daß
Gott seine eigene Geschichte mitten in der Weltgeschichte angebahnt
hat und mitten in den Weltreichen sein Reich zu bauen begann.
In feiner Heilsgefchichte ist die Idee Geschichte und das Wort Fleisch
geworden und diesem Gotteswunder, das immer neu werden will,
müssen auch wir uns öffnen. Wir müssen eintreten in jenen
Glaubenskampf, der allein das Gottesreich zu uns kommen läßt. Nicht
nur an die"Träger der Heilsgeschichte gilt es zu glauben, sondern
wie sie; nur wo wir in ihre Nachfolge treten, strömt uns ihre
Kraft zu. Mit jedem Sieg des Glaubens an Gott und sein Reich
über den Unglauben, d. h. den Glauben an den Fürsten der Welt
und sein Reich, tritt der Sinn aller Geschichte deutlicher hervor.
Durch Menschen, die glauben, hoffen, lieben und in solchem Geiste
kämpfen und leiden, wird Gott mächtig auf Erden. So stellt denn
die Heilsgefchichte auch uns vor Entscheidungen. Wo Gott und Welt
un Kampfe liegen, darf es keine Neutralität geben, nicht einmal
ein „wohlwollende"! Es gilt sich für die Heilsgefchichte zu entscheiden
und sich von der Welt zu scheiden; es gilt, sich an die
lebendige, in die herrliche Zukunft weisende Geschichte zu binden und
sich vonl bloßen starren Gewordensein und all den gottentfremdeten
Entwicklungen loszusagen. Mitten in die Welt und ihre gottfeiud-
lichen Mächte hineingestellt, gilt es in tiefem Gegensatz zu ihr
dazustehen, bereit des Rufes, der uns zu kleinen oder großen,
immer aber entscheidenden Taten wider sie aufruft. Die Tat allein
führt über das Gegebene hinaus und schafft Geschichte. Natürlich
nicht die selbstkonstruierte, sondern die von Gott aufgegebene Tat,
— ist doch die Geschichte nicht das Reich der Logik, fondern ,der
Ethik, nicht der fertigen Programme und Systeme, sondern des
schöpferischen Wachstums in der Zeit. Gott ruft zur Tat, aber er
verlangt auch Gehorsam, Hingabe und Opfer. Nur wo man aus dem

empfangenen Glauben lebt, bleibt der Glaube lebendig; nur wo die
geschenkte Offenbarung sich auswirkt, wird Gott uns tiefer in
seine Wahrheit führen. So ist die Tat gerade auch der Weg zu
tieferer Erkenntnis Gottes: wie sich Gott selber uns in der schöpferischen
Gefchichte, in Taten offenbart, fo werden wir ihn nur verstehen,
wenn wir selber in lebendiger Geschichte drmstehen und mit ihm
Taten tun wollen. „So jemand will seinen Willen tun, wird er
erkennen, was an der Lehre ist: ob sie von Gott ist oder ob ich
von mir selbst rede." So unfruchtbar jedes Tun ohne Gott ist, so

groß ist anderseits die Gefahr, aus dem unmittelbaren lebendigen



— 203 —

Glauben zu fallen, wo man mit Gott nichts tun will, sondern in
falschem Tiefsinn das Warten zum Dogma erhebt. Das ist gewiß
das Entscheidende, daß wir Gott und seinen Willen erleben? wir
gelangen aber durch kein Grübeln und Spekulieren, überhaupt nicht
auf theoretischem Wege zu diesem Gotterleben, sondern dadurch, daß
wir unser Wollen auf Gottes werdendes Reich richten und es auf
seiue Sache hin wagen? nichts kann Gott so zur Mitteilung feines
Lebens veranlassen, wie die Bereitschaft zur Hingabe und zum
Gehorsam.

So stehen wir denn in unserer Zeit, ihrem Zusammenbruch
und ihrer Gärung drin, und harren dessen, was kommen wird
und was auch durch uns kommen soll. All unser Glauben Und
Hoffen sammeln wir zu der Bitte: Dein Wille geschehe auf Erdein
wie im Himmel, er geschehe aber auch d u r ch u n s, wo du
uns würdig achtest, dir zu dienen! R. Lejeune.

?ur Sozialen 6l2iebung
MMN der heutigen Geburtstagsfeier unseres Meisters Pestalozzi
M » soll ich zu Khnen über die Soziale Erziehung reden.

^ So wie er in den Neujahrsansprachen an sein Haus sich
jeweilen Rechenschaft über Erziehungsfragen seiner Zeit gegeben hat,
so wollen auch wir heute uns klar werden über eine pädagogische
Forderung der Gegenwart, Dabei wollen wir uns Pestalozzis
Gedanken erinnern, daß die Erziehung eine der vornehmsten öffentlichen

Angelegenheiten ist und daß sie stets von innen nach außen,
vom Kinde, von der Jugend ausgehen muß.

Soziale Erziehung! Daß wir heute in einer Zeit der sozialen
Ideen leben ist jedem klar. Hieß es in der letzten großen Revolution:
I^ibsiU«, l^ulits, ?rutsruit6, so lautet der Ruf heute: Demokratie,
Sozialstaat!

Das ganze gegenwärtige Kulturleben wandelt sich um. Der
Einzelne steht heute dem Staat, der Kirche, dem Arbeitgeber, den
Berufsgenossen, den Untergebenen, den andern Ständen anders
gegenüber als noch vor kurzen Jahren. Die Frauen regen sich, die

Jugend regt sich.

Auf dem Gebiete der Schule haben wir es mit einer eigentlichen

Jugendbewegung zu tun. In Zürich, Aarau und Basel haben
Mittelschüler und ehemalige Mittelschüler Eingaben an die Lehrer
und Behörden gemacht. Die Studenten haben ein eigenes Presseorgan,

die „Junge Schweiz" gegründet, in dem die Erörterung der

') Festrede an der Pcstalozzifeier im St. Peter in Zürich am 11. Zannar 1920,


	Das Schöpferische in der Geschichte (Schluss)

