
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 14 (1920)

Heft: 4

Artikel: Das Schöpferische in der Geschichte (Fortsetzung)

Autor: Lejeune, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134656

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134656
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 171 -
Weihnachten in uns! „Nur eine papierene Scheidewand, nur eine

enge Pforte, trennt uns manchmal von unsern wichtigsten, Zielen:
„Wir dürfen sie keck einstoßen, und es wäre geschehen", hat der Dichter
gesagt, und wir müssen ihm recht geben: Nur handelt es sich manchmal

für uns nicht nur um ein „nur", fondern um tausend Schmerzen.

Es kostet uus das Leben, das alte. Es will etwas Neues
werden; Gott will etwas Neues machen, werden lassen, aber bis wir
bereit sind zu der Operation, bis wir kapituliereu vor Seiner Macht,
bis wir uns schicken in Seine Liebe, das kostet tausend SchmerZeu.
Die köstliche Perle wird nicht umsonst gefunden, die Versöhnung mit
Gott wird nicht umsonst erlitten. Aber hinterher wollten wir doch

nicht dhue sie sein. Oh, hinterher bedanern wir höchstens ^ wenn
wir überhaupt noch Zeit und Lust, und nicht viel Nötigeres und
„Lustigeres" zu tun haben als zu bedauern — bedauern wir hoch
st ens, daß wir so lange gewartet hatten, bis wir aus aller Fremde
und Kompliziertheit, aus aller Sträuberei und Streberei uns zur
Heimkehr entschlossen, Gott gaben, was Er haben wollte, unser Herz,
unser Leben, unsern Glauben, und von Ihm zurückempfingen, was
wir noch gar nicht gefunden gehabt hatten: Uns selbst!, ein anderes,
ruhigeres, froheres, fähigeres, versöhntes Leben.

„Gott war in Christus und versöhnte die Welt mit sich selber
und rechnete ihnen ihre Sünden nicht zu uud hat unter uns ausgerichtet

das Wort von der Versöhnung" ^ „darum so bitten wir denn
an Christi Statt" (schreibt der Apostel): „Lasset Euch versöhnen mit
Gott!" Gebet dem alten, Euch selbst am meisten quälenden, bedrückenden

Treiben den Abschied; lafset Euch versöhnen mit Gott uud
versöhnet Eurerseits ein Stücklein arme Welt mit Gott, so habt Ihr viel
getan, und es ist wirklich Weihnachten geworden, in Euch und um
Euch. Amen! Walther Schühli.

Das Schöpferische in Ser geschickte.
(Fortsetzung,)

»»Mit diesem Rückblick aus die leuchtendsten Manifestationen des

M Glaubens an das Walten Gottes in der Geschichte wollten
> » « wir nicht etwa lediglich auch das „historische Interesse"
befriedigen. Wir taten damit vielmehr einen Blick in die Heilsgefchichte
selber, die uns nirgends so klar entgegentritt, wie in der von den
Propheten Israels und Jesus ausgegangenen Bewegung. Die
Heilsgefchichte erfassen und diese selber fortführen gehört ja stets zusammen:

Dort, wo man den lebendigen Gott am tiefsten erfaßte, hat
mau auch seine Geschichte auf Erden am mächtigsten gefördert;
Hand in Hand mit den gewaltigsten geschichtlichen Nenschöpfungen
geht der größte Glaube an das Schöpferische in der Geschichte. So



— 172 —

bietet uns gerade dieser Rückblick die beste Grundlage, um etwas
vom Wesen der wahren Geschichte zu erkennen.

Die Geschichte stellt sich uns nicht als ein finnloses Geschiebe
dar, sondern mitten im breiten Strom des Geschehens mit all feinem
trägen Fließen, seinem matten Ruhen und seinen eisigeü
Erstarrungen, seinen sinnlosen Wirbelbewegungen und seinem eitlen
Wellenspiel fehen wir eine Strömung mit festem Ziel, die an bestimmten
Stellen, von unsichtbaren Kräften bewegt, einfetzt, oft in mächtigem
Zuge ganze Wasserfluten mit sich» reißt und unaufhaltsam ihrem
Ziel entgegenstrebt, so- sehr sie sich auch auf weiten Strecken
verlangsamt und oft fast völlig in dem übrigen planlosen Treiben
verliert; es ist dies eben die wahre Geschichte mitten im
bloßen Geschehen und Bestehen. Diese Geschichte besteht'nicht anfangs-
los seit aller Ewigkeit, sondern beginnt an bestimmten Punkten.
Sie resultiert nicht aus früherem, setzt sich nicht aus vorhandenen
Elementen zusammen, wächst nicht als das Höhere aus dem
Niedern hervor, etwa als notwendige Fortsetzung der natürlichen
Entwicklung,^) nein, sie entsteht, bricht hervor, wird geweckt von einer
naturüberlegeneu Macht. Sie ist schon in ihrem Beginn eine
Schöpfung und lebt auch stets nur von immer neuen Schöpfungen.
Das zeigt sich uns besonders klar dort, wo die Heilsgefchichte für
uns am deutlichsten einsetzt: bei Moses und dem Anfang der israelitischen

Geschichtet) Jn Moses greift Gott selbst in das Weltgeschehen
ein, schafft sich diesen Propheten und ruft durch ihn eine geschichtliche

Bewegung ins Leben. Geschichte beginnt also für den
Einzelnen wie für eine kleinere oder größere Gemeinschaft erst dort,
wo der Mensch teilnimmt an der höheren Welt, der Welt Gottes-
Nur aus eigenen Kräften wächst der Mensch und die Menschheit nie
ins geschichtliche Leben hinein. Es führt keine Entwicklung und
kein Fortschritt vom Natürlichen zum Geschichtlichen; da das
Geschichtliche naturüberlegener Art ist, müssen auch naturüberlegene
Kräfte eingreifen. Solange wir mit dem Materialismus das Höhere
aus dem Niedern ableiten wollen, als entstünde durch quantitative
Steigerung des Niedern allmählich ein qualitativ Höheres, werden
wir das geschichtliche Leben nie verstehen; das Verständnis
desselben beginnt erst dort, wo man die Geschichte von oben durchleuchtet
und die der natürlichen Entwicklung gegenüber durchaus selbständi-

So z. B, Herder in seinen „Ideen zur Philosophie der Geschichte der
Menschheit", der aber gerade mit dieser Auffassung mit Recht den Widerspruch
Kants hervorrief (vgl, dessen Rezensionen des Herderschen Werkes),

2) Da wir frei sind von dem naturalistischen Vorurteil, als ließe stch

geistiges Leben am deutlichsten in seinen undeutlichsten, primitivsten Erscheinungen
erkennen, suchen wir auch die Geschichte nicht dort, wo sie sich im Vorgeschichtlichen,
in der PräHistorie verliert, sondern dort, wo sie sich deutlich als Geschichte
erweist. Damit soll aber keineswegs geleugnet werden, daß auch außerhalb der
biblisch-christlichen Heilsgeschichte heilsgeschichtliche Anbahnungen zu finden sind, die
an irgend einem Punkte mit der zentralen Bewegung zusammentreffen oder auch
erst künftig noch in diese einmünden werden.



— 173 —

gen Kräfte der höheren Welt anerkennt.l) Die Geschichte ist das
Reich immer neuer Schöpfungen, weshalb sowohl jeder mechanische
Evolutionismus, in dessen Kausalkette die Wirkung nicht mehr
enthält als die Ursache, als auch jeucr idealistische Evolutionismus,
der in dcr geschichtlichen Entwicklung uur die logisch gedachte
Entfaltung einer Jdcc in ihrc Bestaudtcilc sieht, notwendig ihr gcgcu-
über versagen muß.

Als eine Kette vou Ncuschöpfnugcn, voir Gottestaten, stellt
sich uns die ganze biblisch-christliche Hcilsgcschichtc dar. Jcdcr der
Propheten brachte neue Wahrheit in die Geschichte, begründet in cincr
neuen Offenbaruug Gottes, wenn auch die gemeinsame Quelle dieser
Offenbarung sie doch alle in einer zusammenhängenden Reihe stehen
läßt. Neues brachte auch Jesus gegenüber deu Propheten, trotzdem
seine Botschaft durchaus auf der gleichen Linie liegt uud fem Wirken
die Geschichte in derselben Richtung vorwärtstreibt. Neues ist er vor
allem ihnen gegenüber; er ist der Gottessohn; in ihm wird das
Gottesreich sichtbar; er ist das große Unterpfand für die Erfüllung
jener Verheißung, die über der Geschichte liegt, und der dir
Propheten den ersten Ausdruck gaben. Und da cr nicht einfach eine
neue Lehre brachte, auf die nun einfach alle Menschen als ans die
definitive Wahrheit verpflichtet werden müßten; da er auch nicht
einfach eine Jdcc verkörperte, deren logische Entfaltung alle weitere
Geschichte bestimmen ivürde, sondern ein Ziel gab und den Kampf
um dessen Erreichung eröffnete, so wird auch iu der von ihm
angebahnten Geschichte iminer neues Leben hervorbrechen inüsseu. Jede
Ableitung der solgenden Geschichte muß von vornherein scheitern
und ist auch stets, wo sie doch versucht wurde, an der eigenen
Vergewaltigung der Geschichte gescheitert. Auch die au Jesus sich

anschließende Heilsgeschichtc weist ncue Durchbrüche, schöpferische Vorstöße

göttlichen Lcbeus auf, wic ja überhaupt jedes Betreten
des von Jesus gcwicscnen Weges, jede Verwirklichung der von
ihm gewiesenen Ziele eine Ncuschöpfuug ist und vom Gottmenschen
und seiner Botschaft zur Menschheit Gottes keine Logik und
keine natürliche Entwicklung, sondern nur Arbeit, Kampf, Schöpfung
führt. Die herrlichsten Siege Christi liegen ja auch dnrchans noch

vor uns, wie überhaupt die Heilsgefchichte ebenso vorwärts
gerichtet ist, wie die Historie zurückblickt.

Das Ncue, das die von Gott gcwcckte und genährte Geschichte
ausweist, tritt aber vollends klar zu Tage gegenüber allem Bestehenden

und Gegebenen, gegenüber dcr ruhenden „Wirklichkeit". Die
Träger der Geschichte bedeuten mit ihrem Werk stets den Durchbruch
einer höheren Welt; sie treten auf gcgen die bestehende Welt),

') Das betont besonders Steffen sen immcr wieder, auf den hier
hingewiesen sei, da unsere eigene Auffassung in manchen Punkien seiner Geschichtsphilosophie

nahesteht und ihr Kiel verdankt (vgl. seine gesammelten Aussalze und besonders

seinen Entwurf „zur Philosophie der Geschichte").



— 174 —

weisen ihr neue Wege und Ziele und suchen sie auf neue Stufen
emporzuheben. Wo heilsgcschichtliche Kräfte wirksam iverden, dn

wird Altes bekämpft, erschüttert, gestürzt? da ist nichts von dem
ehrfürchtigen Respekt vor dem „geschichtlich Gewordenen" zu sehen,
sondern wird mit der Vergangenheit gebrochen. So sehr wir
drum auch einen Plan,in der Geschichte sehen ^ eben jene.zusammen¬
hängende Heilsgeschichte so ist doch in dem breiten historischen
Geschehen wenig - von jenem vielbesungenen kontinuierlichen
Fortschritt zu sehen. Moses setzt nichts fort, sondern fangt
Neues an: neue Gefchichte, neues Volk, neuen Gottesglauben,
neue Lebensgestaltung, ^ alles natürlich als eine lebendige neue
Einheit, wurzelnd in der einen herrlichen Offenbarung unb Kraft-
eutfaltung Gottes. Elias bricht in verzehrendem Eifer eine mächtig
aufgekommene Entwicklung ab und stellt sich mit seinem Kampf
gegen Baal dem herrschenden Zeitgeist, dem Volk und seinen Führern

entgegen, Jesaja und die andern großen Propheten feiner
Zeit sehen sich mit ihrem Erleben so fehr in Gegensatz zum Besteheu-
den gestellt, daß sie all dem nur das Ende ankündigen können, und
nur von einer vollständigen Umkehr, einem gänzlichen Neuansangen
noch eine Rettung erhoffen könnten. Jesus „entwickelt" nicht das
Spätjudentum, sondern tritt ihm entgegen mit neuer Botschaft,
neuem Leben und halt ihm eine ganze neue Welt entgegen. Die
christliche Kirchengefchichte zeigt uns nichts weniger als eine
fortschreitende Entwicklung des in Jesus geoffenbarten christlichen
Lebens, sehen wir doch gleich in der Wendung zur katholischen Kirche
nicht eine Entwicklung im üblichen Sinn, sondern eine Abirrung
von der gewiesenen Lebensbewegung, Daß die Reformation eine
bloße Entwicklung des Katholizismus sei, wird wohl kein Protestant
zugeben, und auch heute erleben wir, wo das Neue sich gelteird
macht, Gegensatz, Spannung, Kampf gegen das Bestehende uud die

zu diesem hinführenden Entwicklungen. Die Geschichte weist stets
Revolutionen auf in ihrer wahren Bewegung und nicht bloße
Evolutionen, wie denn auch alle großen Trager der Gottesgeschichte
nicht als Evolutionäre, als Fortschrittsleute gefeiert, fondern als
Unruhestifter, Umstürzler, Revolutionäre betrachtet und behandelt
wurden und in irgend einer Weise von den Vertretern des historifch
Gewordenen und des kontinuierlichen Fortschritts ans Kreuz
geschlagen wurden.

Entwicklung haben wir aber auch nicht im Verhältnis der
historischen Anknüpfungen zu deu ursprünglichen Neuschöpfungeu, Wahre
Entwicklung ist ein Werden, hier aber habeu wir es init Eut-
iverden, Entartung zn tun, was ja auch in der Bezeichnung Epigonen
zum Ausdruck kommt. Die bloße historische Entwicklung ist
überhaupt, sich selbst überlassen, mehr Abfall als Entwicklung und Hut

überhaupt viel eher die Tendenz, vom Höheren zum Niederen
herabzusinken, als umgekehrt vom Niederen zum Höhereu hinauf-



— 175 —

zusteigen, weshalb dic geschichtliche Menschheit auch nicht die der
Schöpfungsgeschichte ist> sondern deutlich das Zeichen des Falls an
der Stirne trägt. Drum ist auch die Heilsgeschichte ein Empor r e i -
ßen, ein. Herausreißen aus dem EntWerden der bloßen natürlichen
„Entwicklung", darum auch braucht'es Kräfte von oben, um die

wahre, aufwärtsführende Geschichte hervorzubringen, welcher
allerdings bei den Menschen die Empfänglichkeit entgegenkommt, da ja
der Mensch, wie überhaupt die Schöpfung, auf das Gute hin geschaffen

ist. Das religiöse, sittliche und soziale Leben Israels zur Richterzeit

ist Abfall gegenüber dem Leben des Moses und des von ihm
bestimmten Volkes am Sinai, was noch, ein Amos und Hosea schmerzlich

empfindet. (Vergl. Hos. 2, 14ff; 13, 4 ff; Am. 5, 25.) Ebenfo
stellt das deuteronomische und priesterliche Gesetz eine Entwicklung
im Sinne des EntWerdens dar gegenüber der Verkündigung der
Propheten, und dasselbe Verhältnis finden wir zwischen dem Christentum

und Christus, zwischen dem Katholizismus und dem christlichen
Leben der Apostelzeir, zwischen dem Protestantismus und der
Reformation. Es gibt in der Gefchichte eben nicht jene fortlaufende Ent-
entwicklung, jenen selbsttätigen Fortschritt; sobald ein Geschlecht
anfängt, empfangenes Leben einfach zu „entwickeln", statt auf Grund
des Empfangenen neuen Schöpfungen entgegenzugehen, sinkt es. Der
wirkliche Fortschritt in der Geschichte, den wir keineswegs leugnen,
beruht ganz auf der vorwärtsdrängeirden, vorwärts geführten
Heilsgefchichte; er ist nicht das naturnotwendige Resultat einer allem
geschichtlichen Geschehen immanenten Entwicklungskraft, sondern die
Frucht göttlicher Kraftentfaltung und menschlicher Hingabe an das

offenbar werdende Tun Gottes, Gewiß, es gibt eine Entwicklung —

darauf gründet sich ja unser Glaube an eine Heilsgeschichte und unsre
Hosfnnng aus die Verwirklichung ihres letzten Zieles —, aber keine
mechanische, sondern eine schöpferische, keine gleichförmige, kontinuierliche,

sondern eine sprunghafte, voller Krisen und Katastrophen^)
nicht logische Entfaltung, wo der zeitliche Verlauf zugleich
metaphysische Bedeutung hat, sondern eben echte Geschichte mit Nen-
schöpfung, mit Freiheit und deshalb auch der Möglichkeit des Abfalls,
mit dem ganzen Ernst der Entscheidung. Es liegt dem geschichtlichen
Geschehen ja auch nicht ein homogenes Zeitkontinuum zugrunde,
sondern eine sehr heterogene Zeit, die alle Lebenskräfte der Vergangenheit
sammeln und sich spannen kann zn großen entscheidungsvollen
Schöpfungszeiten und damit die Bedingungen zu neuen Taten und
Schöpfungen schafft, die sich aber auch zu fast völliger Zeitleere und
bloßem Ablauf entspannen kann, in welchen Zeiten der Einzelne
wie die Menschheit mehr an das Vegetieren der Pflanzen und Tiere

') Unwillkürlich denkt man an die Analogien in der Naturgeschichte, etwa
an die von Vrics vertretene Mutationslehre, vor allem aber an Bergsons schöpferischc

Entwicklung, die erst wirklich das geschichtliche Denken in die Biologie hinetu-
trägt und damit den Mechanismus überwindet.



— 176 —

oder an das zeitlose Dasein der Materie erinnert, überhaupt niehr
ein Stück Natur darstellt, als ein Glied wirklicher Geschichte. Jn
solchen schöpfungsarmen Zeiten tritt auch auf dem (dann fälschlich
so genannten) geschichtlichen Gebiet das Naturgesetz'in sein Recht,
Die Geschichte läßt fich naturwissenschaftlich behandeln, sobald sie
selber zur Natur wrrö (besser entwird), während das wahrhaft
geschichtliche Leben aller naturgesetzlichen Bearbeitung spottet und allen
Rationalisierungsversuchen immer wieder sein Irrationales als
Grenze entgegenstellt. Auch, hier hat Nietzsche recht: „Soweit es
Gefetze gibt in der Gefchichte, ist die Geschichte nichts wert." Die
Geschichte ist nicht ein Reich des Statischen — trotz der Statistik, Soie

eben nur von der Armut an geschichtlichem Leben lebt! — noch des

gesetzmäßigen mechanischen Fortschritts, sondern der Neugeburt, der
Schöpfung und schöpferischen Tat, dcr wahren Aktion, wie auch, wenn
ivir auf die ihr cutgcgenivirkcnden Mächte schnucu, dcs Sterbens,
des Abfalls und Entwerdens, der Reaktion. Sie ist nicht das Reich
des Notwendigen, sondern der Freiheit: das echt' geschichtliche
Geschehen ist nicht natürlich und selbstverständlich, sondern die Frucht
voir Offenbarungen, die anch ausbleiben und von Tnteu, die auch
ungetan, sein könnten; es hat seinen zureichenden Grund uicht iu
dcm Gegebenen, in keiner Vergangenheit uud Gegeuwart, sondern
entströmt dem Natnrüberlegenen, bcrnht auf Offenbarung, auf
Erlösungstat, auf dein freien Tuu Gottes, der an keine historischen Gc-
setzc gebunden ist, sondern frei seine Schöpfungstage bestimmt, sich

zu seinem Tun aber veranlassen läßt durch den Glauben und die
Hingabe der Menschen, durch die er sein Reich auf Erden bauen
will. Seinem - Tuu steht der Meusch iu relativer Selbständigkeit
gegenüber: cr kann sich in die Heilsgeschichte aufnehmen lassen odcr
sich davon ausschließcn. Jn dicscm Rcich der Freiheit stehen drum
auch die Tore der Zukunft weit offen und bieten auch der Entfaltung
des Bösen weite Möglichkeiten.

Jn diesem Reich der Freiheit und der Schöpfung ist die Persönlichkeit,

der Prophet, der Held im Sinne Carlyles von entscheidender
Bedeutung. „Große Männer bilden den inspirierten Text jenes
göttlichen Buches der Offenbarungen, das wir Geschichte neuueu."
(Carlyle.) An allen Wendepunkten der Geschichte stehen solche-Menschen,

dic Gottcs Tuu verstehen, sich ihm hiugebcu, im Glauben Taten
tun und damit eben neue Geschichte ins Lebeu rufen; und das gehört
mit zunl Adventscharakter uuserer Zeit, daß wir jetzt wieder
besonders nach solchen Männern und Frauen ausschauen Alles, was
uns jetzt schon das Neue näher brachte, ward uns ja auch von den

Gewissenstaten Einzelner geschenkt, wie ja auch im individuellen
Leben keiner zu-geschichtlichem Lcben gelangt, der nicht als Einzelner
solche in Gott wurzelnden Taten vollbringt. Vom einzelnen Menschen

gehen jene schöpferischen Kräfte aus, die Gott iir unser Dasein
einströmen läßt, und Geschichte entsteht überall dort, wo folche Ein.-



— 177 —

zelne auftreten und wirken in der Kraft Gottes. Diese Propheten
sind nie nur das Produkt der Entwicklung, sondern bestimmen selber
die Entwicklung aus selbständiger Kraft. Drum wäre es auch gar
nicht zu den geschichtlichen Bewegungen gekommen, an deren Beginn
diese Propheten stehen, wenn sie nicht dem Ruf, der an sie erging,
gehorcht hätten. Können wir uns das Volk Israel mit feiner gan'zen
heilsgeschichtlichen Bedeutung denken, wenn wir als Mose letztes
Wort die Entschuldigung mit der schweren Zunge annehmen würden?
Oder wäre dieses Volk trotz des äußern Zusammenbruchs erhalten
geblieben und nicht vielmehr wie all die andern Völker und Völkleins,
die in jenen weltgeschichtlichen Strudel hineingezogen wurden, im
Dunkel untergegangen, wenn nicht seine großen Propheten ihr Werk
vollbracht hätten? Das Christentum ist Christus! — mit der von
Hegel ausgehenden Theologie auch in ihm nur das Vehikel einer
Idee zu sehen, oder mit gewissen modernen Theologen von einem
Christentum ohne Christus zu reden, ist besonders verkehrt, da ja
gerade in Jesus nicht eine Idee, sondern ein Leben geoffenbart wurde
und gerade diese Fleischwerdung des Wortes, diese Menschwerdung
Gottes ihn in den Mittelpunkt aller Menschengeschichte stellt. Wie,,
wenn dieser Jesus in jenem entscheidenden Ringen in, der Wüste
unterlegen wäre? oder wenn Paulus vor Damaskus nicht verstanden
und nicht gehorcht hätte? oder wenn Luther in Worms widerrufen
hätte? Wäre nicht der ganze Verlauf der Geschichte anders geworden,
wäre nicht die echte Geschichte, die von ihnen ausging, ohne sie und
ihre Taten ausgeblieben? Tatsächlich sehen wir die echten geschichtlichen

Bewegungen stets dort erschlaffen, wo folche Menschen und
ihre Taten fehlen.

Diese Propheten wurzeln mit ihrem ganzen Sein und ihrem
entscheidenden Tun in Gott, und das gibt ihnen ihre geschichtsbildende

Kraft. Nicht der Mensch als solcher, sondern der Prophet, der
Gottmensch wirkt geschichtsbildend. Von derselben Wahrheit, die
im Mittelpunkt der Geschichte in reiner Klarheit aufleuchtet, lebt
überhaupt alle Geschichte: das Wort ward Fleisch. Wo nichts von der
Wahrheit des Gottmenschen wirksam ist, wo wir's also nur mit dem
Naturmenschen zu tun haben, fehlt jegliche Gefchichte. Jn der wahren
Geschichte — auch der individuellen — geht die Ewigkeit in die Zeit
ein. Während das Denken Zeit und Ewigkeit immer auseinander ^

halten muh und der Jntellektualist drum leicht entweder die Zeit
verachtet und nur einer schattenhaften Ewigkeit, der Ideenwelt, dem
Jenseits eiuen Wert beimißt, oder dann die Ewigkeit preisgibt und
in der Zeit versinkt, während auch ein Christentum, das aus lebendiger

Geschichte zur bloßen Idee und Religion wurde, Ewigkeit
und Zeit, Himmel und Erde, Gott und Mensch auseinanderreißen!
muß, läßt die lebendige, Gefchichte das Ewige in die Zeit eingehen und
schafft dcn Gottmenschen und das Gottesrcich. Damit ist auch jener
bekannte Einwand Lessings, dcn man vielleicht auch gegen unsereWer-



— 178 —

tung der Geschichte als der Offeiibareriu Gottcs wiederholcn möchtc,
daß nämlich geschichtlichc Tatsachen nie ewige Bernnnftwahrheiten
begründen könnten, beseitigt. Obschon bei Lessiug sich die in der
Folgezeit so wichtige historische Weltanschauung erstmals ankündigt,
sncht er doch als echter Rationalist nach ewigen Vernunftwahrheiten,
nach einem zeitlosen, übergeschichtlichen Ewigen in der Geschichte,
das er als Rationalist hier nicht finden kann, da er zwischen der
Geschichte und diesem übergeschichtlichen Ewigen eine tiefe Kluft
aufreißen muß. Doch nicht ewige Vernuliftwahrheiten gilt es zu suchen
in der Geschichte, sondern den lebendigen Tott, uno den finden wir
hier eben in jenem schöpferischen Walten, das sich uns offenbart,
sobald wir selber in lebendigem- geschichtlichen Leben stehen. Indem
Gott schöpferisch in der Geschichte waltet, geht Ewiges in die Zeit
ein. Damit ist die Geschichte das Reich des Wunders und des
Geheimnisses; hierauf beruht ihr irrationaler Charakter, der alle Ra-
tioualisierungsversuche scheitern läßt und jedes Gesetz sprengt.^)

Wo die Freiheit, wo Taten und Entscheidungen eine solche
Rolle spielen, wo Neues Altem entgegentritt und stets wieder die
Gefahr des Alterns das Neue bedroht, befinden wir uns auf einem
Kampffeld. Jn der Tat ist alles geschichtliche Leben Kampf und ruht
auf einem Dualismus. Darum ist dem Monismus idealistischer
wie materialistischer Art das Verständnis und die Anerkennung
geschichtlichen Lebens verwehrt. Wahre Geschichte setzt die Realität des

Bösen voraus, weshalb auch Kant die Geschichte mit dem Durchbruch
des Bösen, dem Sündenfall beginnen läßt, und in seiner eigenen
geistigen Entwicklung das geschichtliche Denken mit der Lehre vom
Radikal-Bösen einsetzt. Das Leben der reinen Schöpfung Gottes ist
geschichtslos; wie der Abfall und die auch in der biblischen Erzählung

sehr tiefsinnig damit verbundene Erkenntnis des Guten und
Bösen den Boden, die äußere Möglichkeit des geschichtlichen Lebens
schaffen, so wird die Verwirklichung des Reiches Gottes die Geschichte
abschließen. Die Geschichte ist, wie das auch Kant, Fichte, Hegel,
Carlyle, Bergson betonnen, ein Befreiungsprozeß, der die Menschheit

aus der Gebundenheit des Bösen heraufführen will zur
herzlichen Freiheit der Kinder Gottes; die meisten jener Philosophen
haben sich auch zum Dualismus bekannt, während gerade Hegel sich

mit feinem Monismus die eigenen tiefsten geschichtlichen Einsichten
systematisch verdorben hat. Mit diesem Dualismus ist kein Mani-

') Vou hier aus verstehen wir auch die Analogie zwischen geschichtlichem und
künstlerischem Leben, die beide dort entstehen, wo in schöpferischer Tat Ewiges ins
Zeitliche ins Materielle eingeführt wird. Weil dem rationalen Denken dieses
Wunder, überhaupt jede Schöpfung unfaßbar ist, versteht nur das Erleben, die
Jntniiion die Geschichte und das Kunstwerk, Der wahre Geschichtsschreiber ist
Künstler und nicht Mann der Wissenschaft, — ja, am besten versteht immer der
Prophet und Kämpfer, der selbst in lebendiger Geschichte drin steht, die Geschichte,
und nichts ist törichter, als jene Me nung, daß die kühle, nnbeteiligte, leidenschaftslose

Objektivität zu ihrem Verständnis am meisten befähige.



— 179 —

chäismus gegeben, handelt es sich doch nicht um einen metaphysischen,
sondern um einen ethischen Dualismus, und halten wir doch der
Lehre eines ewigen Dualismus sowohl unsern Schöpsungsglauben
und die Annahme des Falles entgegen, wie auch unsere Hoffnung auf
die Ueberwindung des Dualismus durch den Gott, der einst sein will
alles in allem. Daß diese Behauptung des Falles und des damit in
Wirksamkeit tretenden Dualismus eine Fülle von Rätseln, Geheimnissen

und Schwierigkeiten mit sich bringt, ist uns keineswegs
verborgen, doch läßt uns der tatsächliche Kampf und Dualismus, in den
wir hineingestellt sind, im Dualismus zwar eine rauhe, ernste, ja
beunruhigende Wahrheit, im Monismus aber eine glatte, oberflächliche

Täuschung sehen.
Dieser Dualismus führt uns aber zu keinem Pessimismus:

sehen wir doch mitten im Herrschaftsbereich gottfeindlicher Mächte
die rettende Gotteshand in die Menfchengeschichte hineingreifen, um
der Menschheit bei voller Wahrung ihrer Freiheit aus dem Verderben
herauszuhelfen. Neben dem Fall der Menfchheit und feinem Fluch
steht die Heilsgefchichte als göttliche Gegentat. Gerade das Volk
Israel, das doch im Schöpfungsglauben atmet, fühlt anderseits fo
tief wie kein anderes den Fluch des Falls. Neben dem „siehe, eß

war alles sehr gut" empfindet es auch die Wahrheit des nachfolgenden
Wortes der biblischen Urgeschichte: „Gott sah auf die Erde und
siehe, sie war verderbet, denn alles Fleisch hatte seinen Weg auf
Erden verkehret." Der Schöpfuugsglaube führt hier nicht zur
Weltverklärung. Das Böse, das Uebel wird nicht irgendwie aus dem

einen Prinzip, dem Sein der Welt oder Gott abgeleitet, sondern als
Nichtseinsollendes erkannt, als Schuld empfunden und darum
bekämpft. Auf dieser Gruudlage erhebt sich der Kampf der israelitischen
Propheten, Jesu, der Apostel. Es gilt, zu suchen und zu retten, was
verloren ist, die Welt den Mächten des Bösen wieder zu
entreißen und sie für Gott zurückzuerobern. Nur von hier aus verstehen
wir Jefu Stellung zur Krankheit, zu Armut und Reichtum, zu all
den „gottgewollten Ordnungen", ja sogar zum 'Tode, die er nicht
weiht und segnet und nicht in ewigem, jenseitigem Lichte betrachten
heißt, sondern ebenso bekämpft, wie das Laster, den Mammonsdienst,
die Heuchelei, mit welchen Mächten fie ja auch tief verwachsen und
verwandt sind. Hinter so manchen Mächten, die der fromme Thrist
irgendwie aus Gottes Hand entgegenzunehmen sich abmüht und die
er in einem höheren, unerforschlichen Zusammenhang zu verstehen
sucht, steht sür Jesus — der Fürst der Welt! Einen tiefen, scharfen
Dualismus setzt ja auch die große Enderwartung Jesu und des

Urchristentums voraus.
Dieseu Dualismus darf man sich nicht verhüllen mit dem

Vorsehungsglauben Jesu, z. B- den Worten von den Haaren auf dem

Haupte und den Sperlingen auf den Dächern. Einmal wird durch
solche Aussprüche nicht alles andere ausgestrichen, vor allem aber



— 180 —

ist es doch einfach selbstverständlich, daß der Gotteskämpfer, der von
Gott znm entscheidenden Vorstoß gegen die feindlichen Mächte berufen
nnd dazu mit Himmclskraft ausgerüstet wurde, sich in diesem Kampfe
nicht verlassen fühlt, fondern die Hand Gottes über sich weiß. Die
Vorsehung ist für mich nicht ein absolutes Gesetz, unter dcm alles
steht uud nach dem sich alles abspielt: auch sie wächst als geschichtliche
Wahrheit und wird in dem Maße vollkommen, als Gott auf Erden
zum Siege gelangt. Ueber dem heilsgeschichtlicheu Geschehen
steht Gottes Vorsehung, absolut aber war sie vielleicht nur einmal

auf Erden wirksam, in dem Leben desjenigen eben, der auch
die Haare auf seinem Haupte gezählt wußte und seinen Jüngern,
die seinen Kampf auf Erdeu fortsetzen sollen, diesen Glauben als
Trost auf ihren schweren Weg mitgibt. Was die Allmacht Gottes
„an sich" ist, darüber mögen die Theologen und Philosophen streiten:

auf Erden ist sie nichts Fertiges; mit Gottes Reich, wächst
sie hier, und bis sie sich siegreich durchsetzt, beten wir in zugleich
schmerzlichem und hoffnungsvollem Verlangen: Dein Wille geschehe
doch auch auf Erden wie im Himmel! Es sollte doch auch zu
bedenken geben, daß der absolute Vorsehungsglaube sich in seinen
Konsequenzen durchaus deckt mit dem Allmechanismus, ja einfach
einem religiös umgedcutcteu Allmechanismus gleichkommt, wie ja
überhaupt jedc absolute Teleologie dcm Mcchanismus sehr
verwandt ist und stets in diesen übergeht, wenn die religiöse Betrachtung

des „Als-Ob" zurücktritt.
Gewiß erheben sich mit dem Glaubeu an eine werdende

Vorsehung für den Menschen viele drückende Rätsel, die er sich bei
absolutem Vorsehungsglauben fromm zurechtlegen kann. Allein, wir
stehen eben tatsächlich noch in einer Welt voller Rätsel und dunkler
Wirklichkeiten. Hüten wir uns doch, die Welt, so wic diese ist, allein
aus Gott zu erklären, da auch Widergöttliches in ihr wirksam ist.
Wo man sie da doch aus ihm erklärt, verklärt man sie eben
und ruft Friede, wo noch kein Friede ist! Gottes Schöpfung ist

noch im Werden; ja, sie will uns angesichts all der wilden Entfaltungen

des Widergöttlichen oft noch furchtbar klein vorkommen.
Welche Machtentfaltungen Gottcs, welche hingebenden Kämpfe müssen
da noch geschehen, bis die Menschheit aus der Knechtschaft zur
herrlichen Freiheit der Kinder Gottes durchgedrungen ist. „Das
sehnsüchtige Harren der Schöpfung," von dem Paulus so ergreifend
redet (Röm. 8), soll nns aber zu hingebender Arbeit und
leidenschaftlichem Kampf für Gottes Sache antreiben, „wartet doch die
Schöpfung auf die Offenbarung der Söhne Gottes" und find doch
wir, „die wir die Erstlingsgabe des Geistes haben," auch berufen,
mitzuwirken am großen Befreinngswerk. Wir wollen das Böse,
Gottwidrige sehen, uus aber nicht vor ihm beugen. Unser Kampf
soll nicht der Koustaticrung des Sinnlosen und Fluchvollen auf Erden
gelten, sondern diesem selber! Unser Glaube an den lebendigen Gott



— 181 —

führt uns nicht zur optimistischen Deutung alles Geschehens, wohl
aber zur Hoffnung auf den einstigen Sieg Gottes, auf die schließliche

Erlösung der Welt vom Fluch. Wir sind nicht
Optimisten dessen, was ist, sondern dessen, was noch kommen

wird, uicht Optimisten des bestehenden Welt-
r e ich s, sondern des kommenden Gottesreiches. „Denn
wir sind wohl selig, doch in der Hoffnung; Hoffnung aber, die man
sieht, ist nicht Hoffnung." Diese Hoffnung führt nicht zu jenem
Quietismus, den der Optimismus des Bestehenden notwendig mit
sich bringt. Wir können uns nicht beruhigen bei dem, was ist, weil
uns das, was sein soll, im Herzen brennt. Und diese Unruhe treibt
uns, uns Gott zur Verfügung zu stellen, wo er auch durch uns sein
Reich gestalten will. Der lebendige Gott ruft uns zur Tat, zur
Mitarbeit auf. „Nicht daß wir von uns aus fähig wären, mit
eigeneu Gedanken, sondern was wir können, kommt von Gott,
der uns geschickt gemacht hat zu Gehilfen des neuen Bundes!" Wenn
er uns neue Erkenntnisse schenkt und zu neuen Aufgaben führt, heißt
es handeln, ist doch die Treue gegen das empfangene 'Gotterleben
der einzige Weg, immer mehr mit ihm zu erleben. Auch von
uns hängt es ab, ob Gott uus zu Täten ausruft oder nicht:
unser Glaube und unfere Hoffnung, der Wille zur unbedingten
Hingabe und der Gehorsam gegen seine Rufe lassen ihn uns als
Werkzeuge brauchen. Taten aber, die im Glauben, in der Kraft
Gottes getan werden, bereiten Gottes Reich den Weg auf Erden
und gestalten die Heilsgeschichte.^)

Weil im Menschenleben ein wirklicher Dualismus vorhanden
ist, kann er durch keine Kraft der Logik oder der frommen Deutung

in einen harmonischen Monismus umgewandelt werden,; er
wird nur durch die im Dienst Gottes stehende Tat um g e h a u -
belt. Durch die Geschichte soll das Reich des Bösen überwunden

werden. Während alle Advokatenkunst der Theodizee das Problem

des Uebels nie lösen wird, während dies überhaupt durch
kein Denken erklärt werden kann, da es hier gar uichts zu erklären
und damit zu rechtfertigen gibt, löst die Tat ^allein dieses Rätsel,
indem sie es überhaupt beseitigt. Keine Logik und Dialektik, keine

theologische Kunst schafft das Böse aus der Welt, sondern Gott
allein, und er tuts iu feiner Heilsgefchichte, durch Menschen, die
ihm dienen und für ihn kämpfen wollen. So hat uns ja auch
in unserer Zeit kein Leibniz und kein Hegel Licht in das Problem
des Bösen gebracht, wohl aber die gewaltige heilsgeschichtliche Be-

') Es sel hier darauf hingewiesen, wie in der russischen Literatur dieser
Kampf zwischen der Macht des Guten und des Bösen eine große Rolle spielt, und
dieser tiefe Gehalt läßt uns die russische Literatur (zumal eines Tolstoj nnd
Dostojewski) gegenüber der übrigen modernen Literatur nicht nur als ungleich
gewaltiger, sonderu auch, im Gegensatz zu aller ästhetischen Spielerei, als gläubig
empfinden!



— 182 —

wegung des Sozialismus, die die Welt nicht mehr ^örtlich nennt,
sondern ungöttlich, und den Kampf gegen sie eröffnete, nm sie zum
Guten umzugestalten, - ganz im Sinn jenes Wortes von Karl
Marx: „Die Philosophen haben die Welt nur verschieden
interpretiert, es kommt aber darauf an, sie zu verändern."

(Fortsetzung folgt.) R, Lejeune,

vie Schweiz vor Ser Lebensfrage.
Zur Abstimmung vom 16. Mai.

AHM 16. Mai findet die folgenschwerste Abstimmung statt, die

^1 unser Volk als Ganzes je erlebt hat, Wênn der Schreibend«
>^ ^ dazu nochmals das Wort ergreift, so geschieht es nicht, mn
neue Gesichtspunkte vorzubringen oder in der Hoffnung, Gegner eines
Andern zu belehren, sondern bloß, um uoch cinmal auf dew unge-
heureir Ernst der Stunde aufmerksam zu machen und das, woraus
es nach seiner Meinung ankommt, noch einmal ins Licht zu stelleu.

Nach «ll den Diskussionen dieser Monate ist mir nur immer
klarer geworden, was ich von Anfang an vertreten habe: es

handelt sich jetzt nicht um die größere oder kleinere Vollkommenheit
des heute bestehenden Völkerbundes, sondern um die Idee selbst. Die
Idee ist die Aufhebung des Krieges durch eine alle Völker
umspannende Ordnuug des Rechtes und Friedens. Das ist aber, was
mau auch sagen mag, die Erfüllung der prophetischen Weissagung)
„Und sie werden ihre, Schwerter zu Karsten umschmieden und ihre
Spieße zU Winzermessern. Kein Volk Mird gegen das audere das
Schwert erheben und nicht mehr werden sie den Krieg lernen."
Nach der Verwirklichung dieser Verheißung haben die Jahrtausende
ausgeschaut. Nun steigt sie aus den blutigen Wogen einer ueueu
Sintflut empor, Tatsache geworden, als Zeichen eines neuen
Weltalters: Der Krieg besiegt, das Schwert zerbrochen, Recht und Güte
das Reich der Gewalt verdrängend, die Erde aufatmend von Blut
und Mord der Jahrtausende, eine neue Sonne über den Völkern
aufgehend.

Das ist für mich der Sinn der Stunde, Darauf gilt, es zu
sehen. So werden, glaube ich, künftige Zeiten sie beurteilen. Aber
nun gilt es für die Zeitgenossen, eine Augentäüschung zu
vermeiden, die immer wieder verhängnisvoll zu werden droht. Die
Idee steigt niemals in ihrem vollen göttlichen Glanz, auch den

Stumpfsten nud Ungläubigsten erkennbar, zur Erde herunter. Auch
als, wie der Glaube aussagt, Gottes volle Wahrheit auf die Erde
kam, da wurde sie, schwach und bloß, als Kindlein in eine Krippe
gelegt, von Wenigen erkannt; da waüdelte sie später als „Men-
fchenfohn", arm und gering, verhöhnt und geschlagen über die Erde.


	Das Schöpferische in der Geschichte (Fortsetzung)

