
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 14 (1920)

Heft: 4

Artikel: Versöhnung

Autor: Schühli, Walther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134655

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134655
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 162 —

gerade das Proletariat, das nach Vertiefung seines Wesens strebt,
sich nach einem höheren Lebensimpuls sehnt, der es über die setzige
unerträgliche Lage hinweghebt, aber nicht von außen her, sondern
aus der Tiefe des eigenen Wesens heraus. Das gleiche bei der
Jugend, bei der zahlreiche Symptome einer Sehnsucht nach neuem Kontakt

mit den tiefsten Quellen des Lebens vorhanden, sind, bei absoluter
Abneigung, bei der bereits kanalisierten Quelle das frische Wasser
zu schöpfen.

So ergänzt das Bild, das uns die jetzige Lage der religiösen
Gemeinschaft bietet, das von der nichtreligiösen gebotene Bild auf
eigentümliche Art.

Bei den nichtreligiösen geht die Entwicklung dahin, sich aus dem
eigenen Wesen heraus, in Verbindung mit den höchsten religiösen
Krüsten zu erneuern, zu vertiefen, weiter zu gehen.

Bei der religiösen Gemeinschaft fchwere Hemmungen., Widerstände,

eine aus der ganzen Lage und der bisherigen Entwicklung sich

ergebende Unfähigkeit, über sich selber hinaus zu gehen, in engsten
Kontakt mit den neuen Bewegungen zu treten, bei deinen die Sehnsucht

nach Vertiefung und neuer Orientieruna, lebendig ist.
Wir haben nun zu fehen, welche Konsequenzen sich ergeben,

wenn man die beiden Bilder vereinigt, um daraus ein einheitliches
Bild der Lage zu gewinnen, I, Matthieu,

(Fortsetzung folgt,)

Versöhnung. ')

Gott war in Christus und oersöhnte
die Welt mit sich selber-und rechnete ihnen
ihre Sünden nicht zu und hat unter uns
aufgerichtet das Wort von der Versöhnung,

2, Korinther 5, 19.

Liebe Gemeinde!

FF i» eihnachten — wenigstens um uns, und wenn wir uns auch,
für uns und mit Andern, des Friedens noch nicht erfreuen, nach
dem die ganze Welt, aus leiblichen und seelischen, wirtschaftlichen

und tieferen Gründen fich sehnt, ^ und es in der ganzen Welt, der
Besiegten wie der Sieger, recht wenig weihnachtlich, recht wenig
göttlich und vertrauenerweckend aussieht, — so schreiben wir also
heute wieder einmal den 25. Dezember; die Christbäume und Weih-

') Es ist nns eine schmerzliche Freude, hiemit die Weihnachtspredigt
veröffentlichen zu dürfen, die Einer der Tiefsten und Besten unter den jüngeren Pfarrern

der Schweiz, d,r inzwischen von uns gegangen ist, zu Weihnachten 1918
gehalten hat. Ein Geschick, das wir Menschen „tragisch" nennen, das aber auch in
die große Versöhnung, welche in diefer Predigt verkündigt wird, eingeschlossen ist,

hat ihn früh von uns gerissen, zum erschütternden Leid all derer, die ihn gekannt



— 163 —

nachtslichter leuchten wieder einmal, die Weihnachtslieder klingen, und
in manchem Haus uud manchem Herz sogar brenirt etwas, ist etwas
von der Freude, der Seligkeit und dem Gnadenreichtum dieser Zeit,
die ihn so wenig bloß aus der Zeit, sondern aus der Ewigkeit,
hat. Denn, das ist, nun die Frage: Ob wir uns begnügen können.,
als Erwachsene, als vom Leben Vielgeschupfte und Zermürbte, mit
dem äußeren Glanz und Weihnachtstreiben, das uns alle um diese

„fröhliche, selige, gnadenbringende Zeit" noch ein wenig mehr als
sonst herumsprengt und in Anspruch nimmt, — oder ob wir mehr
suchen, erleben und bekommen wollen an Weihnachten als nur eine
flüchtige Stunde der Abwechslung durch etwas Anderes, mitten inr
sonstigen Lärm und Ernst des Lebens, — ob wir unter die
Oberfläche, in die Tiefe, iu die Hölle wollen, dort wo Gott ist, wo auch
wir sind. Denn das haben wir doch Alle dunkel im Gefühl, daß an
Weihnachten irgendwie mit uns etwas geschehen soll, etwas Menschliches,

etwas Göttliches, etwas, was nur uns angeht, nicht den

Christbaum, nicht das Paket darunter, nicht die Sachen, die wir
(oder jemand Anderes von uns) bekommen: daß es in uns irgendwie

Weihnachten werden muß (wenn es das nicht schon ist) — daß
es in uns des Weihnachtsglanzes, des „Aufgangs von der strahlenden
Erkenntnis Gottes auf dem Angefichte des Christkindes" voll werde,
daß wir selbst irgendwie etwas bekommen sollen am 25. Dezember,
nicht in die Tasche, nicht auf die Kommode, nicht hinter den Spiegel
oder in den Spiegelschrank, sondern ins Herz, ins Leben, in> die
Seele, den Willen: Etwas Erlösendes (falls wir Erlösung nötig
haben), etwas Erhebendes (falls wir Kraft nötig haben), etwas
Versöhnendes (falls es uns unversöhnt gegenüber dem Leben oder Menschen

oder gar Gott zu mute ist.) ^ Und da lautet denn die,

Adventsbotschaft, die Weihnachtsanzeige des Paulus, der etwas vom
Leben, von Erlösen und also von Erlöstsein verstanden hat, wie wir
gehört haben: „Gott war in Christus und versöhnte die Welt mit
fich selber und rechnete ihnen ihre Sünden nicht zn und hat unter
uns aufgerichtet das Wort vou der Versöhnung."

Liebe Freunde! Lafset uns diese gottesdienstliche Stunde, zum
Unterschied vou allerlei übrigem Weihnachtstreiben, dazu benützen,
Herz und Seele ganz, so daß es nicht nur wie eine vorübergeheZches
und vorüberrauschende Abwechslung, sondern dauernde Fröhlichkeit,
Seligkeit und „Gnade ist, dieser Botschaft, dieser Anzeige widmen!

' I. ' -

Liebe Freunde! Jn der ganzen Welt, wie wir wissen, drängt
alles, aber ivirklich, mohin mir sehen mögen, und soweit ivir uns zu

haben. Es ist uns lieb, ihm durch die Veröffentlichung dieser Predigt auch ein
bescheidenes Denkmal setzen zu dürfen, Sie ist natürlich nicht für dcn Druck
bestimmt gcwcscn und trügt darum allerlei formelle Mängel an sich, keiner aber wird
sich den Eindruck dieses seelischen Ringens und mächtigen, gottgeborenen Wollens
entziehen können. Die Red.



— 164 —

erinnern vermögen, Alles zum Leben, dahin, daß Leben fei in uns
und um uns, dn uns und außer uns auf der Welt. Khre Bestimmung
ist sozusagen auf das Wort gestimmt: „Es werde Leben!" Wohin
wir denn auch blicken: aus Gräser oder Blumen, Tiere oder Menschen,

Natur oder Gesellschaft, überall ist Leben im Werden, liegt
Leben in heißem, todesmutigem Kampf mit Anderem, mit
Todesmächten, die das Leben austun wollen. Es kommt nur darauf an,
wo man mehr steht: ob auf Seite Gottes oder der Welt, um vom
Einen oder Andern, vom ans Licht ringenden Leben oder von den
bitterbösen Todesmächten den überzeugenden Eindruck zu haben.
Aber keinem von uns fällt es jetzt, im tiefen Winter, ein, au der

unverwüstlichen Lebens-, Keimens- und Schaffenskraft der Natur
die im Frühling sich wieder uns darstellen wird, zu zweifeln oder
gar zu verzweifeln. Wir wissen, es ist die Sache von ein paar Wochen

oder Monaten, so verschafft fich die verhaltene Kraft in allen
Blattspitzen und Blütenknospen wieder Geltung, und es zeigt sich,
daß die recht gehabt haben, die den Winter als vorübergehend, für
eine Atem- und Ruhepause im schaffenden Getriebe der Natur hielten.

Jn unserem eigenen Leben ist es nicht anders. Zwar lassen wir
uns nicht eine ganze Zeit zur Ruhe, wir brauchen nicht eine ganze
lange Frist zum Atemholen und Kraftschöpfen, aber in der Entwicklung

eines jeden Menfchen gibt es Stillstände, Ruhepausen, Strecken
der Verirrung, der Verblendung, der Sünde und Verbitterung, in
denen alles „natürliche" Leben in ihm erstorben fcheint. Er vegetiert

eigentlich nur noch so dahin, er betäubt sich mit Arbeit oder
Zerstreuung, mit Trunk oder Lektüre, mit Theorien oder Zeitungskost,

und alles menschliche, liebliche, wirkliche, eigene Leben scheint
in ihm versiegt, zurückgegangen, erstorben. Ob es das wirklich ist?
Das eben ist die Frage! Vielleicht, wenn ein darnach gearteter Frühling

um ihn herum anbrechen würde, wenn er in ein entsprechendes,
diese Winterlichkeit auftauendes, diese Erstarrung lösendes Klima
versetzt würde, wer weiß, die Ketten würden vielleicht fallen, die
Krusten sich lösen, und neues Leben blühn aus dem scheinbaren Tod.
Und so ist es mit der Welt heute: Die ganze Welt scheint zwar
nachgerade einem Todesschlaf verfallen, wenn man die unzähligen
Opfer der Geschütze und der Grippe, des Hungers und der Seuchen,
die dieser Krieg und seine Gefolgschaft unter den Boden gebracht
haben, dahin zählen will. Aber sonst ist ja „Leben" genug in der,
Welt: alle vierzehn Tage bringt sein Strom da eine neue Regierung, dort
eine kleine oder größere Revolution, hier eine vom.Zaune gebrochene
Arbeitsniederlegung, dort eine von langer Hand vorbereitete Kampfansage.

„Leben" also genug in der Welt, mehr als manchem lieb ist,
mehr als uns allen lieb ist. Denn, ist das wirklich Leben? Zum
Leben gehört Besinnung, Gesinnung, Verstand, Geduld, Wohltat (vor
Gott) — ist das hier dabei? Vermag das zu beglücken, diese Art
Leben? Vermag das Leben zu erzeugen, fröhliches, seliges, begnadig-



— 165 —

tes und begnadigendes, freudiges Leben von Anfang bis zum Ende,
aus tiefster Tiefe und in vollstem Umfange? Diejenigen, nicht wahr,
scheinen uns da recht zu haben, welche die gegenwärtige Welt von
allen guten Geistern verlassen wähuen, welche mit scheinbarem Tiefsinn

jammern über die Verlassenheit der Welt, welche klagen über
die zunehmende (angebliche) Verlassenheit, Verwahrlosung,
Entsittlichung, Entkirchlichung, Entnervung und Zersplitterung des
Einzelneu und Ganzen in der heutigen Welt, welche das Zeichen des
Todes über dieser Welt schweben sehen und in ihr deu Karren
erblicken, den der Fuhrmanu hat stehen, deu Haufen Unkraut, den

man am Wegrand hat liegen lassen, und der nnn verfaulen muß un,d

verfaulen wird, — diejenigen.scheinen recht zu haben, welche die
Welt aufgeben, an der Welt verzweifeln und so tuu, als o!b Gott
auch fo täte. Haben sie wirklich recht? Das ist wiederum die Frage.
Ohne Weihnächte« hätten sie recht, nnd wir wären ja dann auch nicht
hier und würden uns mit ihnen auseinandersetzen, sondern,
wir würden uns mit ihnen ineinandersetz en, uns von ihrem „Tiefsinn"

anstecken und von ihrem Weltglauben überwinden lassen.
Können wir das? Wir haben es schon gesagt: ohne Weihnachten
könnten wir es, müßten wir es, würden wir es,, und hätten wir gar
keine andere Wahl, wüßten gar nichts anderes, als daß es ein Elend
und ein Todesleben sei und bleibe in dieser Welt, im Kleinen wie im
Großen, und daß es das Beste wäre, es gar nie erblickt zu haben>
— und daß es, nun man einmal au den Strand dieser Todesflut
versetzt fei, das Beste sei, nach besten Kräften sich zu behaupten
im Kampf dagegen, sich von nichts und niemanden imponieren zu
laffen, die Rose zu pflücken, so lange sie blühe, oder (im besseren Fall)
die Zeit und den Kummer so lange zu treiben und zu vertreiben, als
es gehe und möglich fei, im übrigen aber der Hoffnung jeden Tribut
zu versagen, es nie zu vergessen, daß man vor Augen habe, wie es
sei, in der Tiefe und in Tat und Wahrheit mit dem Leben (deim
eigenen und dem der Anderen), und daß es keinem Glückspropheten
gelingen solle, uns den Wahrheitssinu zu benebeln, die Seele mit
Scheinbrot zu sättigen, und aus dem Herzen die tiefe, wenn fchon
wehe Ueberzeugung, den klaren Eindruck zu reißen: daß es eitel
sei unter der Sonne, winterlich im Leben, und Gott davon
abgewendet wie von dem stehen gebliebenen Wagen, wie von döm Haufen

Unkraut, wie von einer Welt, die ihn weiter nichts mehr anginge
noch interessierte.

II.
Liebe Freunde! „Gott war in Christus und versöhnte die Welt

mit sich selber und rechnete ihnen ihre Sünden nicht zu," sondern hat
unter uns aufgerichtet eiuen ewigen, nicht mehr zu übersehenden
und nicht mehr zu überhörenden Zeugen, das Wort von der Bersöh-
nung. Das ist nun die andere Seite der Sache, der Welt — sterni,



— 166 —

sondern die andere Welt, die Welt von Gott her, ^ der eben gerade
nicht dieser Meinung ist (daß die Welt verloren sei und Ihn weiter
nichts angehe noch interessiere), fondern der gerade der
gegenteiligen Meinung ist: daß man Alles versuchen müsse, was
versucht werden kann, die Welt zu heilen, zu retten, selig zu machen,
die verloren sei: heimzuholen, die sich,verlaufen hatten, ihnen ihre
Sünden nicht zuzurechnen (wie sie immer meinten), sondern von
Herzen gern, - wenn nur sie wollten - was vergungeu sei,

vergangen sein zu lassen, was dahinten sei, dahinten zu lassen. Aber
dies wirklich cinmal, nicht im,mer wieder aufwärmen, nicht imjmer
wieder daran denken, und daran denken statt an Gott, deffen
Meinung daZ nicht ist, der nichts mehr wissen will von Vergangenheit

und Gegenwart, sondern von der Zukunft, ^ der „dic Person
des Menschcn nicht ansieht", sondern nur will, daß er, der Menfch,
lebe, daß sie, die Welt, lebe, daß sie sich erhole von ihrer heillosen
Versahrenheit aller Verhältnisse im Innern und Aeußern, daß sie

Ihm einmal glaube, Ihm einmal sich auftue, Seine Strahlen fasse

(so ivie die Natur im Frühling), und Leben und Seele, Leib und
Leiden, Alles einmal ganz stelle in Seinen Glanz, Und dies wieder
nicht nur in Gedanken („wie fich das reime") ^ sondern wirklich
(wie die Baume der Sonne sich aussetzen), nicht mit Zweifel, mit
gespaltenem Herzen, fondern mit einem Ruck, mit einer Hinwendung

von ganzem Herzen, so wie der Kranke, wenn Genesung in
Sicht kommt. - Daß sie einmal sehen soll, hören soll auf den Boten,
das Wort von der Versöhnung. Worin besteht dieses Wort, diese

Botschaft, diese Anzeige? Daß Alles vergessen sein soll, wenn wir
nur jetzt um des Himmels willen ^ (ja um des Himmels willen/
denn es war ja eben des Himmels Wille so, vom Himmel hoch, aus
der Diese tief, diese Botschaft zu sendm, anzeigen, erschallen,
darstellen zn lassen) ^ wenn wir nur jetzt uns anschicken wollten,, fortan
jeden Tag, so gut es ginge (aber darauf käme es nicht an, w i e

gut es ginge, foudern daß „es" überhaupt giuge, Gedattken, Worte,
der Weg, der neue, weihnachtliche, Gottes Weg) ^ dic Sache besser zu
machen, nicht die und die Sache, sondern die Sache unseres Lebens,
der täglichen Aufgaben, daß wir sie mehr ganz, mehr mit Seele,
mehr so, daß wir ganz dabei wären, machten, und wachten und
beteten, ernstlich darauf aus wären und herzhaft dazu ein Vertraueu
uns faßten: daß wir das können, mit der Zeit, freudiger, überlegener,
versöhnter, ruhiger im Leben stehen, die Andern lieb haben, d, h,

glauben an sie, beten für sie, uns auf alle Fälle (so weit uns die'
jeweilige Kraft dazu zu Gebote steht), positiv zu ihnen stellen, trotz
ihrer Feindschaft, trotz ihrer Hässigkeit, durch ihre Gehässigkeit,
ihr stachliges Kleid, ihr mißmutiges oder hartes Aeußere hindurch
zu,ihuen selbst, die sie Gefangene find ihrer Fehler, Vordringen. Denn
wenn Gott die Sünden nicht zurechnet und unter uns aufrichtet das
Wort von der Versöhnung, sv haben, nnr das Gleiche zil tnn, damit



— 167 —

Gott Glaubensinde auf Erden, und überhaupt nicht mehr und mehr
für einen bloßen Gedanken — wahren oder falschen ^ schönen oder
änderen ^ gehalten werde.

Was heißt Versöhnung? Daß bestimmte Sachen nicht mehr
anerkannt werden, also z, B. was wir alles, wissend, aber sicher vor
nllem unwissend, Gott zu leide getan haben, womit allem wir Sein
Leben auf Erden gehindert, Seine Erscheinung für die Menschen
hintangehalten, unsere Zeit vergeudet, uusere Kraft vcrplämpert,
uusere Stunden nicht gezählt, unsere Seele nicht ernst genommen,
daneben gegriffen, uns nicht im Zaum gehabt haben, drein'gefahren
und drausgelaufeu sind, — Alles, womit wir „gesündigt" haben,
das gilt jetzt nicht mehr, das hat vergessen zu sein, bei uns und
bei Andern, für uns und für Andere, denn Gott macht es so, anerkennt

das nicht mehr, was wir gefehlt haben, sieht es für nicht,
mehr da an, was wir Ihm, Seinem Erfolg auf Erden geschadet
haben. Es ist nun einmal so? ani Vergangenen, am Bisherigen,
kann nichts mehr geändert werden, als daß seine Macht abgeschwächt,
sein Einfluß gelähmt, ihm die andere Macht, des Glanbens an, des
Lebens in und aus dem größeren, versöhnten Gott entgegengelebt
wird, die in Christus war, ganz, fo daß man in Ihm Gott
leibhaftig vor fich sah, der aber auch in uns ist ^ ein weuig, sodass

man in uns und an uns mit der Zeit dann auch eine Spur von
Gott wahrnehmen wird, ^ Das heißt und will sagen „das Wort
von der Versöhnung": Daß wir nun einmal auf Gott mehr
Hinblicken sollen als auf dies und das, Gott mehr Glauben schenken

sollen als den Todesmächten der Trauer, der Aengstlichkeit, des

bösen Gewissens, der verpaßten Zeit, der nicht wieder gut zu
machenden Schäden, d^r unwiederbringlichen leiblichen oder seelischen

- nein, das gibt es nicht, ^ aber vielleicht menschlichen oder
pekuuiären oder Zeit-Verluste, Daß wir Gott nun einmal für mächtiger

halten sollen als die Welt, und als das was sie ausmacht; —
daß wir die Menschen mit Aufbietung aller Energie mehr sehen,
ins Auge fassen, ins Herz schließen, als ihre Fehler, einmal zu
einem Minimum von dem uns aufschwingeil, uns überwinden sollen,
was im Evangelium heißt: Liebet sogar Eure offenbaren Feinde,
segnet — im Innersten, aber im Innersten, nicht bloß als Kuriosität,

wenn gleich fromm sein sollende Kuriosität, nach außen — sogar
die, die Euch augenscheinlich übel wollen, ^ zwingt Euch dann, aus
Euch selber herauszukommen und dem Leben da, wo es Euch
hingestellt hat, so gut Ihr es nach bestem Studieren Tag für Tag
vermöget, zu dienen. Wendet Euch den Andern zu, nicht über-
schwcinglich, nicht fahrig, nicht so, daß keine Kraft dabei ist, auch nicht
mit Aufdringlichkeit, mit fieberhafter Wohltätigkeit. Denket bei
der Liebe; sammelt Euch zuerst, bevor Ihr etwas unteruelMen
wollt, und wäre es auch „nur" das Suchen der eigenen Seele, das
Suchen des Nächsten, dem Ihr nur mit der eigenen Seele, so min-



^ 168 —

bestens, daß sie dabei, Ihr persönlich ganz, nach, Vermögen, dabei seid,
wirklich dienen und etwas sein könnt. Versöhnet die Welt mit Euch
selber, lasset etwas hervor, briugt etwas zum Ausdruck von dem,
was in Jesus Christus als Gott, als die Gewalt von der Versöhnung
empfunden wurde: Liebe, wirkliche, nicht sentimentale,,
angestrengte, aber herzliche, ernste, freudige, am eigenen Dasein freudige,

und an dem der Anderen, ob sie nun so oder aNdens feien,
auch freudige, spürbare Liebe.

Da fehlt es uns doch wohl wieder zunächst, daß wir zu wenig
lieben können! Wir haben es alle im Gefühl: Könnten wir das, hatten
wir unsere Gedanken bei den Andern, beim Wohl, beim Heil lieber,
— denn das ist ja manchmal zweierlei — der Andern, verstünden,
wir die Knnst, unsere Aufgabe und Bestimmung darin zn sehen,
daß wir gar nicht für uns, sonderu von Gott für die Anderen
bestimmt find, — von Gott dafür bestimmt sind, nach wie vor ein
Stück von Seinem Leben, Seiner Freude, Seinem Können, Seiner
Ueberlegenheit, Seiner Kraft nnd Herrlichkeit, nicht mit Worten,
sondern Mit der Kraft zu verbreiten, — zu helfen, wo etwas nicht
mehr gehen will und wir helfen können, von ganzem Herzen zur
Verfügung zu stehen, wo man uns wünscht, und sucht, „die Person
des Menschen nicht anzusehen", die Fehler, die ihm passiert sind,
nicht in erster Linie uns als Brille auf der Nase sitzen zu lassen,
wenn wir ihn sehen und wie wir ihn behandeln, mit erster
unverwüstlichen, aus einer größeren Tiefe, als der der eigenen oder
andern Oberfläche steigenden Kraft, Liebe und Freude an den Kern in
ihm, an ihn statt an sein Kleid, an seine Sünden zu glaubeln —
ein Stück Versöhnung also zu leben, wo wir hinkommen oder wo wir
hingestellt sind. Wir misten: konnten wir das, so wäre uns selber
geholfen, wir wären frei vvn der eigenen Trauer und Vcrärgcrnng,
von dem Griesgram über das eigene Geschick und dem „Ticfsinu"
übcr dic Verlorcnheit der Wclt, an der wir sv gut wic irgend
jcmnnd unser ganz bcstimmtcs Teil haben, — frei von der cwigcn
Drche um uud Beschäftigung mit uus selbst, daß alles uur immer
uns dienen sollte nnd wir Alles und Alle nnr immer darnach
beurteilen uud einreihen, wie weit wir etwas davon haben und ivie
weit es uns dient. Warum könneu wir cs dcun nicht, lieben, cin
Lcbcn führen, cin frcudiges, getragenes, daß man cs uns aumcrkt:
wir können cs, wir macheu nichts Geschraubtes, etwas ivas wir selbst

nicht vcrstchcn, - warum können wir kein solches Leben leben?
Man kauu es uur mit Gott, Mau muß nicht meinen, Leben

müsse man selber schaffen, Liebe lasse sich kommandieren. Das
haben wir nur zum Teil iu der Hand, zum anderu Teil aber bekommen
wir cs. Und bekommen tnn ivir cs dann, wcnn w i r in crstcr Linie
„mit Gott uns versöhnen lassen", d. h. glanven, an uns selbst, den
innersten Kern iu uns — kauu man ja einmal sagen daran, daß
wir etwas sind, mehr als unsere Fehler, von denen ivir die Hälfte



— 169 —

aus Dummheit, aus Unwissenheit begangen haben, ^ mehr siud,
als wie wir vor uns selbst oder vor den Leuten dastehen, wovon,
man manchmal nicht weiß, welches das Verurteilendere ist; glauben
an unser Lebeu, unsere Bestimmung, daran, daß wir nicht nur so

zufällig nun halt auch da find, sondern daß wir etwas find, von
Gott gekannt mit unserm Namen, Leben, Gewissen, Leid, Schicksal,
Lage, Blut, schwachem Punkt, Temperament, mit unseren Fehlern
und sogenannten Tugenden, unseren festgewordenen Verhältnissen
nnd unserer Zukunft, ^ glauben an unsere Zukunft, statt an das,
was wir sind, an das, was wir noch werden können, nachdem wir
jetzt lange genug iu'Unwissenheit uud Unversöhntheit uns halb und
unselig genug umgetriebeu haben; glauben, daß auch uns die
Botschaft von Weihnachten von der Versöhnung mit Gott in uns angeht:
Lasset Euch versöhnen mit Gott, glaubet es, daß Er an Euch geglaubt
hat, bevor Ihr Ihn eines Blickes gewürdigt habt, ^ glaubet es, daß
seiu Herz darauf brennt, Ihr möchtet Ihn für Euch gelten lassen,
Ihn suchen, Euer Leben zusammenschließen mit dem Seinigen, und
wieder zurücknehmen, täglich bekommen aus Seiner Hand. Möchtet
Ihr Euch lieben lassen, so würdet Ihr lieben können; würdet Ihr
Euch versöhnen lassen, so würdet Ihr Andere mit Euch versöhnen
könneu; würdet Ihr die Gnade haben, mit Gott Frieden zu schließen,
so würdet Ihr die Fähigkeit in gleichem Maße bekommen, mit den
Menschen Frieden zu machen, nicht zu „machen", äußerlich nur,
wie bei einem politischen Friedensschluß, wo alles nur eine schöne
Decke über weiterschwärende, faule, gärende Zustände ist, sonderu
wirklichen Frieden, Frieden Gottes, höher als alle Vernunft, und
doch auf Erden verheißen, sogar der ganzen Erde verheißen an
Weihnachten. Jn erster Linie freilich Menfchen des Wohlgefallens,,
Menschen, die eben die Gnade haben; denn hinterher danken sie

dieser Gnade eben wie einer Gnade, wie einer zweiten Lebettsret-
tung, wie der Geburt ihres eigentlichen Menschen, ihres eigentlichen
Lebens, das dann die Folge, das Erzeugnis davon ist, sich versöhueu
zu lassen mit Gott. Dann könnet Ihr leben, dann könnet Ihr lieben»
dann werdet Ihr erfahren, daß beides Eines ist und keines ohne das
andere sein kann: Daß Leben die inwendige und Lieben die auswendige

Glut, daß Leben Gott in uus und Liebe Gott für die Andern^
daß Leben das Geliebtwerden, uud die Liebe das fortwährende, so

weit wir kommen und so weit wir's können, das fortwährende
Weiterversöhnen eines Stückes Welt mit Gott und für Gott ist, bis
schließlich auf der ganzen Erde Weihnachten, und die ganze Welt
wirklich versöhnt ist — mit Gott. Doch das find Ahnungen, und
wir müssen wieder zurück in die Welt.

III.
Und da soll denn nur noch der Gedanke angedeutet werden,

der eben der Inhalt der Weihnachtsbotschaft ist: „Gott war in



— 170 —

Christus, und versöhnte in Christus die Welt mit Sich Selber, und
rechnete ihnen in Ihm ihre Sünden nicht zu, sonderst hat in Jesus
Christus vor uns hingestellt die Gestalt, die Gewalt der Versöhnung",
^ der Gedanke, was die Menschen an Jesus Christus alles erlebt,
warum sie schließlich, und schon am Anfang, gesagt haben: ,,Gott ist,
Gott war in Christus," Müfseu wir nicht felber sagen: Da war das
Anstecken mit Frische, mit Vergebung, mit Gesundheit, mit Trost der
Erlösung, wo Er hinkam und wo Er auftrat. Sein Amt, Sein Wille,
Sein Herz brannten darauf, Seine Liebe bestand darauf, überall
wiederherzustellen, wo etwas auseinander war, — wo einer in
Sündenangst und Unfähigkeit, darüber hinwegzukommen, sich quälte
und lähmte, da versöhnte Er ihn — und zwar weniger mit Worten,

als durch Seine bloße, die Versöhnung darstellende, zeigende
Erscheinung und Gegenwart — mit Gott, und zwar wircklich, so

daß der Betreffende dann leiblich-seelisch wieder auf den Beineu war,
es fich nicht nur einbildete und doch ständig neuen Trost bedurfte
Das hatte aber schließlich, mit ihrer Allgewalt und Neuheit ihrer
Göttlichkeit und doch auch menschlich einzigen Erlauchtheit und
Verheißung, die Liebe getan, wirkliche Liebe, nicht bloß sentimentales
Wimmern oder Versichern von Liebe, sondern die Liebe, die von Sich
Selbst aus, von innen heraus nicht anders konnte, als Menfchen
aus ihrer Angst und Gott-Unverföhntheit, in die sie nicht hinein
gehörten, wieder herauszuführen, zu befreien, zu versöhnen: eben
Gott. Und dann: wie ging da von Jesus Christus überall und allen
gegenüber ^ am wenigsten noch den Pharisäern, die es uicht haben
wollten, uicht an der Rede haben wollten, daß sie es auch nötig hätten,

und nun von einem Andern als von ihrer Zunft zu bekommen
hätteu ^ fo etwas Unbedingtes, Befreiendes, Bejahendes, an jeden
Glaubendes, und mit diesem Glauben grade, mit dieser Liebe ihn
Erlösendes aus! Mochte einer sein, wie er wollte: Jesus fiel jedenfalls

nicht auf seine Fehler, feinen Augenschein, seine Nebel von
Verärgerung, Trotz, Größenwahn, Schwermut, feine Krankheit herein,
fondern durch die Brutalität, durch die Schimpferei, durch den
Größenwahn, durch jeden anderen Wahn drang Er hindurch, fa h
Er nicht nur hindurch, sondern weckte Er mir Seiner Kraft, Seiner
Liebe das Normale, den letzte« Rest von Gesundheit, von Lebems-
fähigkeit, Glaubenskraft und Liebesfühigkcit in dem Betreffenden,
stellte ihn auf die Beine, brachte ihn zu fich selbst, und, doch auch

zu Gott, Denn das war Gott gewesen, was einem da begegnet war,
und.das war der göttliche Kern gewesen, der da wiederentdeckt und
-hergestellt worden war. Und so mit Allem und Allen: Jesus
behandelte die Menschen, die Sünder, weniger als Sünder, denn
als Kranke, Bresthafte, denen geholfen werden müsse, ^ Wenn wir
es nun mit unseren schwächeren Kräften, dafür aber auch an nnserem
bescheidenen Orte, damit auch ein wenig einmal versuchten? Da
liegt der Ort der Versöhnung mit Gott! Da liegt die Stelle für



— 171 -
Weihnachten in uns! „Nur eine papierene Scheidewand, nur eine

enge Pforte, trennt uns manchmal von unsern wichtigsten, Zielen:
„Wir dürfen sie keck einstoßen, und es wäre geschehen", hat der Dichter
gesagt, und wir müssen ihm recht geben: Nur handelt es sich manchmal

für uns nicht nur um ein „nur", fondern um tausend Schmerzen.

Es kostet uus das Leben, das alte. Es will etwas Neues
werden; Gott will etwas Neues machen, werden lassen, aber bis wir
bereit sind zu der Operation, bis wir kapituliereu vor Seiner Macht,
bis wir uns schicken in Seine Liebe, das kostet tausend SchmerZeu.
Die köstliche Perle wird nicht umsonst gefunden, die Versöhnung mit
Gott wird nicht umsonst erlitten. Aber hinterher wollten wir doch

nicht dhue sie sein. Oh, hinterher bedanern wir höchstens ^ wenn
wir überhaupt noch Zeit und Lust, und nicht viel Nötigeres und
„Lustigeres" zu tun haben als zu bedauern — bedauern wir hoch
st ens, daß wir so lange gewartet hatten, bis wir aus aller Fremde
und Kompliziertheit, aus aller Sträuberei und Streberei uns zur
Heimkehr entschlossen, Gott gaben, was Er haben wollte, unser Herz,
unser Leben, unsern Glauben, und von Ihm zurückempfingen, was
wir noch gar nicht gefunden gehabt hatten: Uns selbst!, ein anderes,
ruhigeres, froheres, fähigeres, versöhntes Leben.

„Gott war in Christus und versöhnte die Welt mit sich selber
und rechnete ihnen ihre Sünden nicht zu uud hat unter uns ausgerichtet

das Wort von der Versöhnung" ^ „darum so bitten wir denn
an Christi Statt" (schreibt der Apostel): „Lasset Euch versöhnen mit
Gott!" Gebet dem alten, Euch selbst am meisten quälenden, bedrückenden

Treiben den Abschied; lafset Euch versöhnen mit Gott uud
versöhnet Eurerseits ein Stücklein arme Welt mit Gott, so habt Ihr viel
getan, und es ist wirklich Weihnachten geworden, in Euch und um
Euch. Amen! Walther Schühli.

Das Schöpferische in Ser geschickte.
(Fortsetzung,)

»»Mit diesem Rückblick aus die leuchtendsten Manifestationen des

M Glaubens an das Walten Gottes in der Geschichte wollten
> » « wir nicht etwa lediglich auch das „historische Interesse"
befriedigen. Wir taten damit vielmehr einen Blick in die Heilsgefchichte
selber, die uns nirgends so klar entgegentritt, wie in der von den
Propheten Israels und Jesus ausgegangenen Bewegung. Die
Heilsgefchichte erfassen und diese selber fortführen gehört ja stets zusammen:

Dort, wo man den lebendigen Gott am tiefsten erfaßte, hat
mau auch seine Geschichte auf Erden am mächtigsten gefördert;
Hand in Hand mit den gewaltigsten geschichtlichen Nenschöpfungen
geht der größte Glaube an das Schöpferische in der Geschichte. So


	Versöhnung

